

Bibliothèque de Théologie historique

# HISTOIRE DU DOGME DE LA TRINITÉ

TOME Ier

LES ORIGINES

### DU MÉME AUTEUR :

### HISTOIRE DU DOGME DE LA TRINITÉ.

Tome II. De saint Clément à saint Irénée.

La foi de l'Église primitive — La prédication apologétique. — La lutte contre la gnose. (Sous presse.)

Copyright by Gabriel Beauchesne & Co 1910

## BIBLIOTHÈQUE DE THÉOLOGIE HISTORIQUE

PUBLIÉE SOUS LA DIRECTION DES PROFESSEURS DE THÉOLOGIE A L'INSTITUT CATHOLIQUE DE PARIS

HISTOIRE

DOGME DE LA TRINITÉ

DES ORIGINES AU CONCINE DE NICÉE

#### Jules LEBRETON

PROFESSEUR D'HISTOIRE DES ORIGINES CHRÉTIENNES A L'INSTITUT CATHOLIQUE DE PARIS.

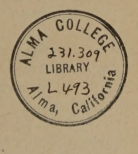
Ouvrage couronné par l'Académie française

SEPTIÈME ÉDITION

TOME Ier

### LES ORIGINES





GABRIEL BEAUCHESNE, ÉDITEUR A PARIS, RUE DE RENNES, 117

MCMXXVII
Tous droits réservés.

C42 1927 V.

Nihil obstat

Léonce de GRANDMAISON Lutetiae Parisiorum, 28ª Martii 1927.

**IMPRIMATUR** 

V. DUPIN, v. g. Lutetiae Parisiorum, die XIII<sup>a</sup> Aprilis 1927.

93-13-1925.91

### AVANT-PROPOS

Ainsi que l'indique le titre de ce volume, ce sont seulement les origines du dogme de la Trinité qui sont racontées ici; l'auteur se propose de poursuivre plus tard l'étude de ce dogme chez les Pères anténicéens.

Quels que soient le mérite et l'intérêt de certaines esquisses récentes, on reconnaîtra que, depuis Baur, nul historien n'a traité ce sujet dans son ensemble avec l'ampleur qu'il mérite; et il semble que ni les histoires générales du dogme chrétien ni les monographies consacrées aux différents théologiens ne suffisent à combler cette lacune.

D'autre part, si les travaux scientifiques ont été rares, les œuvres de polémique ont pullulé; et il faudrait sans doute remonter deux siècles en arrière, jusqu'aux origines de l'unitarianisme, pour retrouver un tel acharnement à discuter le dogme de la Trinité et son histoire.

En écrivant ces pages, l'auteur a donc espéré faire œuvre utile à la science et à l'Église. Il a pensé pouvoir atteindre plus sûrement ce double but, en s'abstenant, autant que possible, de toute polémique, et en exposant historiquement l'origine et le progrès du dogme trinitaire.

Le dessein qu'il s'est proposé a commandé sa méthode : ce qu'il a cherché dans les livres inspirés des deux Testaments, ce n'est point la règle de notre foi, c'est l'expression de la foi de leurs auteurs; les passages qui en sont cités, ne le sont point, comme des textes juridiques, pour trancher un débat, mais, comme des documents historiques, pour marquer le développement d'une doctrine: ils sont cités, non d'après la vulgate latine, mais d'après les textes originaux, transcrits ou traduits immédiatement. Pour la même raison, on a pris soin de signaler les différences d'aspect, les nuances individuelles qui distinguent l'enseignement des différents auteurs sacrés, de saint Paul, par exemple, ou de saint Jean; elles peuvent légitimement être négligées par un théologien, soucieux avant tout d'atteindre, dans la révélation, la vérité divine; elles ont aux yeux de l'historien une grande importance, parce qu'elles lui font saisir dans leur diversité les échos multiples que cette révélation a éveillés dans les âmes humaines, la foi et la vie qu'elle y a provoquées. Des faits ainsi exposés les conclusions se dégageront d'elles-mêmes, si toute-fois l'exposé est fidèle.

Cette fidélité a été le souci principal de l'auteur, comme elle était son premier devoir. Ce n'est pas, certes, qu'il se soit, par méthode, rendu indifférent à l'enquête, ni qu'il ait étudié un si grand sujet sans amour; mais, par cela même que le sujet était plus sacré, il imposait à l'historien une probité plus scrupuleuse; nous eussions regardé comme une étrange témérité de chercher à rendre plus lumineux l'enseignement du Christ, ou plus explicites des écrits inspirés par Dieu.

Quand on entreprend d'écrire une histoire dont plusieurs chapitres du moins ont été tant de fois racontés, on ne saurait se flatter d'en connaître toute la bibliographie; une vie n'y suffirait pas; du moins avons-nous cherché, à profiter, dans la mesure possible, des travaux de nos devanciers, non seulement des Pères et des théologiens catholiques, mais aussi des critiques de toute nuance. Des références ainsi recueillies nous n'avons retenu qu'un très petit nombre, estimant inutile de dresser pour chaque question des listes bibliographiques que d'autres historiens avaient déjà établies avec un grand soin. En dehors des travaux spéciaux dont la mention s'imposait, nous n'avons guère indiqué que les écri-

vains auxquels nous étions plus redevable, ou ceux dont l'opinion sur un point donné avait une autorité particulière et était plus importante à connaître. Nous avons aussi réduit au minimum les controverses, ne voulant retenir des livres contemporains que ce qui nous aidait à mieux comprendre les faits et les textes.

Pour y parvenir, nous avons attaché une importance souveraine à l'enseignement de l'Église, non seulement nous soumettant à ses décisions qui s'imposent à tout catholique, mais nous inspirant de ses directions et de son esprit; nous estimions, en effet, que la chaîne vive de notre tradition nous reliait plus étroitement encore et plus sûrement au passé que les commentaires des exégètes et les dissertations des historiens.

Ce passé cher et sacré, nous eussions voulu le faire revivre ici, et en rendre l'impression immédiate, telle qu'on l'eût perçue au premier jour. Le livre achevé, nous sentons combien il répond mal à ce rêve. Que le lecteur en excuse l'imperfection; que notre Maître nous la pardonne.

Nous sommes heureux, en terminant ce travail, de remercier ceux de nos maîtres et amis qui ont bien voulu prendre la peine de lire cet ouvrage en manuscrit, et qui nous ont suggéré bien des corrections heureuses. Nous adressons aussi un souvenir reconnaissant aux étudiants et aux auditeurs devant qui nous avons exposé, à l'Institut catholique, la première esquisse de cette histoire, et dont la bienveillante attention a encouragé nos efforts.

J. LEBRETON.

Paris. Noël, 1909.

# AVANT-PROPOS DE LA SIXIÈME ÉDITION

Depuis la première édition de cet ouvrage, en 1910, les controverses soulevées autour de l'origine du dogme chrétien se sont en grande partie transformées. L'école eschatologique a perdu beaucoup de terrain; l'école comparatiste, au contraire, a envahi tout le champ de l'histoire. Ce livre, qui a pour but de faire saisir l'origine du dogme, et non pas de répondre à toutes les objections qui peuvent surgir, n'avait pas à suivre dans le détail toutes ces discussions dont l'intérêt est éphémère. Il ne pouvait cependant leur rester étranger, d'autant que de ces controverses peut naître quelque lumière : des faits, longtemps laissés dans l'ombre, peuvent être soudain éclairés par le déplacement des discussions, et la synthèse historique en est complétée.

Plus proches de nous que les livres de nos adversaires et plus utiles, des travaux d'exégèse ou d'histoire se sont multipliés au cours de ces dernières années. Au lendemain de la guerre, quand nous préparions la précédente édition, beaucoup de livres, surtout de langue allemande, étaient difficilement accessibles. Nous avons essayé cette année de prendre un contact plus étroit avec cette littérature immense et incessamment renouvelée.

Ces discussions et ces lectures nous ont entraîné à une nouvelle étude des textes sacrés et profanes, et nous en avons profité pour refondre, corriger ou développer bien des chapitres de ce livre: par exemple sur la religion hellénique et le culte des souverains, sur les titres divins donnés au Christ, Fils de l'homme, Fils de Dieu, Seigneur, sur la pensée et les écrits de saint Paul et de saint Jean. L'éditeur, Gabriel Beauchesne, a bien voulu renoncer à utiliser les empreïntes du précédent tirage. Nous le remercions de la liberté qu'il nous a ainsi donnée et nous espérons que le livre, totalement refondu, est devenue moins indigne du sujet qu'il traite.

En commençant cette publication, il y a seize ans, nous pensions pouvoir suivre jusqu'à saint Augustin l'histoire du dogme de la Trinité; nous avons dù restreindre ce programme, trop ambitieux, et, comme le porte le titre actuel, nous contenter de raconter cette histoire des origines à Nicée. Le second volume a pour objet l'histoire du deuxième siècle, il est sous presse; le troisième est en préparation. Nous avons détaché du premier volume les quelques pages qui y étaient consacrées aux platoniciens et aux stoïciens du deuxième siècle; on les trouvera dans le deuxième volume.

Je suis heureux de remercier les amis qui ont bien voulu relire ces pages, et aussi les critiques qui ont accueilli les précédentes éditions avec bienveillance. Il en est un au moins que je tiens à nommer ici : Son Éminence le Cardinal Billot; le jugement que l'illustre théologien a porté sur cette histoire est pour moi le plus précieux des témoignages; il me fait espérer que, malgré toutes ses imperfections, ce livre n'a pas desservi la cause de l'Église, à laquelle il est consacré.

Paris. Pâques, 1927.



### INTRODUCTION

Des trois parties qui composent cette étude, la troisième seule, la plus longue il est vrai, est directement consacrée à l'histoire du dogme de la Trinité. La deuxième a pour objet les différentes doctrines qui préparèrent les Juifs à cette révélation; on n'a pas besoin d'en justifier la nécessité ni d'en expliquer la portée. La première partie, au contraire, peut sembler un hors-d'œuvre : quand il est question de la Trinité chrétienne, pourquoi parler des mythologies païennes ou des spéculations helléniques sur le logos et sur l'Esprit?

Ce n'est pas sans doute pour y trouver la source du dogme chrétien. C'est d'abord pour montrer qu'on l'y cherche en vain. Bien des historiens, désireux d'expliquer le christianisme sans le Christ, ont pensé que c'était de l'hellénisme ou de l'alexandrinisme que notre théologie avait reçu la doctrine de la Trinité, ou du moins plusieurs de ses éléments essentiels: la distinction de plusieurs personnes divines, la conception du Verbe de Dieu. Pour critiquer ces hypothèses, la méthole la plus efficace est de considérer en elles-mêmes les deux doctrines qu'on s'efforce de rapprocher. Il est facile de s'abuser sur la portée d'une conception philosophique ou religieuse, quand on la détache du système où elle est née, et qu'on lui cherche des analogies avec un autre fragment doctrinal; ces rapprochements se feront sans danger d'illusion, quand les deux synthèses religieuses auront été étudiées d'ensemble.

Au reste, cette étude préliminaire ne servira pas seulement à écarter des hypothèses inexactes, mais aussi à apprécier, par comparaison, la transcendance du dogme chrétien. Il nous est aujourd'hui devenu si familier, il a si longtemps et si puissamment dominé notre philosophie, que nous avons peine à saisir ce qu'il a de surhumain; pour nous en rendre l'impression, il faut nous arracher un instant à ce milieu chrétien où nous vivons, et nous mêler aux foules juives ou païennes qu'ont évangélisées les premiers apôtres. Là, sans nous préoccuper d'abord des dogmes nouveaux qui vont y surgir, nous écouterons ce qu'on dit autour de nous, et, à travers les humbles légendes et les spéculations ambitieuses, nous chercherons à atteindre les croyances religieuses telles que les disciples de Jésus les rencontrèrent. Quand nous parviendra alors la voix de ces nouveaux prédicateurs, elle retrouvera pour nous quelque chose de cet accent nouveau qui saisit ses premiers auditeurs.

Cette connaissance des croyances païennes et des spéculations helléniques nous sera plus nécessaire encore dans la suite de cette histoire. A la première génération des apôtres, seuls étudiés dans ce volume, d'autres disciples succéderont, dont plus tard nous espérons retracer les doctrines. Ceux-là seront venus du paganisme, et en subiront parfois l'influence. Si nous voulons considérer autour de nous la psychologie religieuse des convertis, de ceux, par exemple, qui sont passés du protestantisme au catholicisme, nous constatons que les croyances abandonnées laissent presque toujours quelque trace, soit que l'âme cède encore inconsciemment aux habitudes passées, soit, au contraire, que, par réaction, elle se porte avec outrance aux doctrines ou aux pratiques qui leur sont le plus opposées. Nous ne serons pas surpris de constater chez des convertis du second siècle une survivance analogue de leur ancienne religion.

Il faut remarquer encore qu'aux premiers théologiens du christianisme la religion parenne n'offrait pas seulement sa mythologie populaire, mais aussi plusieurs philosophies religieuses, qui avaient interprété les vieux mythes, et les avaient résolus en symboles plus ou moins riches et profonds. Or ces premiers théologiens avaient été formés à cette école; convertis au christianisme, et devenus apologistes, ils avaient, pour la plupart, gardé le manteau du philosophe, et s'étaient donné pour mission de rendre leur foi nouvelle plus aisément

accessible et plus respectable à leurs amis de la veille; concordistes par tempérament et par méthode, ils soulignaient de part et d'autre les éléments similaires, et recouvraient du moins d'expressions semblables des doctrines profondément et radicalement opposées.

Aussi, quand on parcourt aujourd'hui les écrivains païens ou chrétiens des deux ou trois premiers siècles, on est surpris de trouver chez les uns et chez les autres tant d'expressions similaires. Le *spiritus sacer* de Sénèque a paru souvent si chrétien qu'on a voulu faire du philosophe un disciple de saint Paul 1; inversement on peut relever chez les écrivains chrétiens même les plus intransigeants, chez saint Irénée, par exemple, telle formule où l'action du Saint-Esprit se trouve exprimée dans des termes tout stoïciens 2.

Parfois, la similitude d'expression abusait les contemporains: Origène constate que Celse s'y est trompé et a confondu l'Esprit-Saint, auquel croyaient les chrétiens, avec l'esprit divin que le panthéisme stoïcien se représentait comme répandu dans le monde<sup>3</sup>.

Autour du logos la confusion est plus facile encore, et plus d'un historien a cru reconnaître dans le dogme chrétien du Verbe le point d'insertion de l'hellénisme dans le christianisme.

Il paraît très difficile de déterminer exactement les influences subies, si l'on n'a pris soin d'abord d'étudier en ellesmèmes et pour elles-mèmes les doctrines païennes; il est assez facile, quand elles sont encore isolées du courant chrétien, de discerner leur caractère propre et leurs tendances; essayer cette analyse en pleine mêlée, c'est se condamner à ne pouvoir bien connaître ni leur nature ni leur action.

<sup>1.</sup> Cf. infra, p. 97.

<sup>2.</sup> Advers. haeres.; v, 2, 3: δ κόκκος τοῦ σίτου... πολλοστὸς ἐγέρθη διὰ τοῦ πνεύματος τοῦ θεοῦ, τοῦ συνέχοντος τὰ πάντα. Ici d'ailleurs, il faut, sans doute, attribuer à une réminiscence du livre de la Sagesse (1, 7) l'emploi de cette expression stoïcienne.

<sup>3.</sup> C. Cels., vi, 71 (GCS, ii, 141): ως μὴ νοήσας δὴ τὰ περὶ τοῦ πνεύματος τοῦ θεοῦ ὁ Κέλσος... ἐαυτῷ συνάπτει, οἰόμενος ἡμᾶς λέγοντας πνεῦμα εἶναι τὸν θεὸν μηδὲν ἐν τοὑτῷ διαφέρειν τῶν παρ' Ἑλλησι Στωϊκῶν, φασκόντων ὅτι ὁ θεὸς πνεῦμά ἐστι διὰ πάντων διεληλυθὸς καὶ πάντ' ἐν αὐτῷ περιέχον.

Cette partie sera donc consacrée à étudier la conception hellénique de la divinité et des êtres intermédiaires, au début de notre ère; la doctrine chrétienne de Dieu et de la Trinité restera ici entièrement en dehors de notre champ; plus tard seulement, lorsque nous en aurons étudié l'origine en terre juive, nous la suivrons dans ses premiers contacts et ses premiers conflits avec le paganisme hellénique ou oriental.

Cet exposé de la foi chrétienne, que nous aborderons alors, soulève une question de méthode, toute différente de celle qui vient d'être discutée, mais plus grave encore, et qu'il est nécessaire d'expliquer ici et de résoudre.

Le lecteur qui nous aura suivi jusque-là remarquera sans doute que notre récit ne se poursuit plus d'après une méthode uniforme: la spéculation grecque et la théologie juive avaient été exposées comme des doctrines, la venue du Fils de Dieu est racontée comme un fait. Il en résulte dans le livre entier une discontinuité dont nous avons pleinement conscience; et, loin de chercher à la voiler, nous voudrions ici la mettre en lumière, et montrer que l'histoire même l'impose.

Dans la première partie, consacrée aux philosophies religieuses de l'hellénisme, notre exposé peut se dérouler sans heurt, suivant le développement homogène des doctrines; il y faut sans doute marquer l'apparition de bien des conceptions nouvelles, mais toutes ces légendes et toutes ces spéculations, semblables par leur origine et leur portée, se succèdent sur le même plan : ce sont des représentations plus ou moins fidèles et plus ou moins compréhensives d'une réalité qui reste transcendante et que l'histoire n'atteint pas en ellemême.

La théologie juive a un autre caractère, parce qu'elle a une autre origine. Cependant les vérités divinement révélées qui sont proposées à la foi d'Israël, ne lui parviennent qu'à travers un magistère humain, par la voix des prophètes ou par leurs livres. De ce point de vue, la condition du Juif est la même que celle du Grec: ni l'un ni l'autre n'atteint immédiatement, dans sa réalité concrète, l'objet de sa croyance; il ne le saisit que dans la doctrine que des maîtres lui enseignent; c'est cette doctrine qu'il suffit d'exposer, si l'on veut raconter l'histoire de sa foi.

Le développement du dogme dans le Nouveau Testament est absolument hétérogène à celui-là : son point de départ est moins un enseignement qu'une personne. Platon pour ses disciples était le maître, Moïse pour les Juifs était le législateur, Jésus pour les chrétiens est l'objet même de la foi.

C'est là un fait que tout historien doit reconnaître, quelle que soit d'ailleurs l'interprétation qu'il en donne. Dans les plus anciens écrits chrétiens, dans les lettres de saint Paul, apparaît non pas seulement une doctrine, mais une religion nouvelle, qui s'appuie tout entière sur cet homme mort depuis moins de vingt-cinq ans. C'était vers lui que l'histoire juive tendait, c'était lui que figuraient les grands hommes et les grands événements d'Israël, c'était lui que les prophètes prédisaient. Le monde entier n'a de salut qu'en lui, et n'est que par lui réconcilié avec Dieu; c'est sa mort qui tue le péché, c'est sa résurrection qui justifie les élus. C'est lui enfin qui jugera tous les hommes, et c'est son retour, sa parousie glorieuse que l'univers entier attend.

On ne peut raconter cette foi comme on expose le panthéisme storcien ou la théorie alexandrine du logos: on n'a plus devant soi une spéculation pure, imaginée par un philosophe, mais une religion née d'une personne vivante et n'ayant de sens que par elle. Des historiens ont cherché des analogies dans les apothéoses, si prodiguées au début de notre ère; on discutera plus tard ces similitudes prétendues, et il sera alors facile de montrer que, ni par son origine ni par son objet, le culte du Christ ne ressemble au culte des rois d'Égypte ou des Césars; né de la religion juive dont il a gardé jalousement le monothéisme, il n'a rien de commun avec ces apothéoses vulgaires; il n'offre point à son Dieu un encens prodigué, mais une adoration exclusive. Nous maintenant, en ce moment, au point de vue de l'histoire des doctrines, nous nous bornerons à marquer l'essentielle différence que présentent sous ce rapport ces deux faits religieux.

Ni la personne des Ptolémées, ni celle de Caligula ou de Domitien n'ont transformé les conceptions religieuses de leurs contemporains: ils ont reçu les uns après les autres les titres pompeux de Sauveur, de Dieu, de Seigneur; ce n'était qu'une pourpre banale jetée sur leurs épaules. L'accueil facile, souvent empressé, qu'on fit à ces apothéoses, du moins en Orient, montre quelle pauvre idée on s'y faisait alors des dieux et du culte; c'était cette idée qu'on appliquait aux empereurs, sauf peut-être à la faire déchoir encore, si elle se trouvait trop haute pour eux.

La personne de Jésus exerça une tout autre action sur la pensée religieuse: il est impossible de trouver dans la foi chrétienne une seule conception qui n'ait été transformée et élevée à son contact. On sait ce qu'était le messianisme juif au temps de Jésus-Christ: il avait perdu beaucoup de sa valeur religieuse et n'était trop souvent qu'une forme de l'illusion nationaliste ou des rèves apocalyptiques. Appliqué à Jésus, le titre de Messie recouvre la signification la plus pure que lui aient jamais donnée les prophètes, et en même temps il implique une filiation divine que l'Ancien Testament n'avait jamais clairement marquée, et que nul, au temps du Christ, ne soupçonnait.

Plus tard, ce même Jésus sera dit le Verbe de Dieu : on rappelle, pour expliquer l'emploi de ce terme, la théologie de la Parole ébauchée par les prophètes et les psalmistes, la Memra des targumistes, et surtout le Logos de Philon. Tous ces rapprochements expliquent peut-être le terme employé, mais non pas la signification nouvelle dont il est chargé. Le logos philonien, dont on invoque surtout l'influence, n'a jamais été conçu comme une personne, il n'a été appelé Dieu, même Dieu secondaire, que très rarement, et, comme le dit Philon lui-même, « par abus »; il n'est qu'une idée de Dieu. qu'un soutien du monde, qu'un être intermédiaire, en un mot; par lui, Dieu peut créer un monde matériel sans déchoir; en lui, les hommes, incapables d'atteindre le Dieu inaccessible, peuvent du moins en contempler une image. Le Verbe de saint Jean n'est plus cela : il est Dieu, l'évangile entier n'est écrit que pour le montrer; sa puissance, sa science,

sa sainteté, son action sont par identité celles de Dicu; il est la révélation du Père, quiconque le contemple ne saurait chercher un terme plus haut; en le voyant, on voit le Père.

Si l'on demande pourquoi la théologie chrétienne a répudié toutes les catégories inférieures, pourquoi son Verbe comme son Messie s'est trouvé porté jusqu'à l'égalité avec Dieu. l'histoire n'a qu'une réponse : la foi en Jésus ne pouvait s'arrêter en deçà. Mais cette réponse est déconcertante : chez les Grecs et chez les Alexandrins, toutes les formes plus ou moins divines qui passeront sous nos yeux, démons, dieux. logos, esprit, puissances, ne prennent une personnalité. même imaginaire, qu'en perdant leur transcendance, et ne deviennent divines qu'en s'évanouissant en abstractions. La réalité trop concrète dément par sa vulgarité l'ambition de ces rêves; quand elle en est chargée, elle les dégrade. Ici, ce sont les rêves qui se trouvent trop mesquins pour traduire la réalité concrète et vivante; et ces pauvres gens, qui les premiers suivirent le Christ, ont conçu de lui une idée si haute, que toute conception humaine défaille à l'interpréter.

Si l'on considère enfin le titre de Fils de Dieu, qui est devenu comme le nom propre de Jésus, toutes les remarques précédentes s'imposent avec plus de force encore : le peuple d'Israël était le fils de Dieu, les Israélites comme tels l'étaient aussi, et plus spécialement les justes; on marquait ainsi les rapports privilégiés qui unissaient Dieu à son peuple, et surtout à ses fidèles. Mais nul homme, pas même le Messie, n'était appelé « le Fils de Dieu ». Jésus revendique ce titre, et il lui donne une valeur transcendante: il apprend à ses disciples à regarder Dieu comme leur Père, il les exhorte à devenir des fils de Dieu; jamais cependant il n'identifie leur filiation et la sienne, il est le Fils. A ce témoignage que Jésus se rend à lui-même la doctrine de saint Paul et de saint Jean fait écho : le Fils y apparaît comme uni au Père par des relations incommunicables et vraiment divines. Et une fois de plus, l'inévitable question se pose : d'où est venue cette croyance?

Ceux qui ne veulent admettre ni l'incarnation d'un Dieu ni la révélation divine d'un mystère ont multiplié sans succès les essais de solution. Jadis c'était à Alexandrie qu'on cherchait le plus volontiers la source du dogme : l'auteur du IV° Évangile, élève de Philon, aurait introduit dans la théologie chrétienne les spéculations de son Maître. Malheureusement cette thèse se heurte à trois objections décisives : la doctrine du Fils de Dieu est étrangère à Philon; l'auteur du IV° Évangile n'est pas un disciple de Philon; le dogme, dont on prétend expliquer l'insertion dans la théologie chrétienne, n'y a pas été introduit par le IV° Évangile, puisqu'on le trouve certainement chez saint Paul.

C'est à saint Paul que d'autres prétendent faire honneur de cette initiative; mais qui l'aurait provoquée? Certains disent : l'influence hellénique et surtout la nécessité d'interpréter le messianisme d'après les idées familières aux païens; d'autres insistent sur l'angélologie juive et estiment que sans trop de peine on pouvait passer de la conception qu'on se faisait alors de Michel à la doctrine du Fils de Dieu; d'autres enfin, condamnant les hypothèses précédentes, pensent que dans certains milieux juifs, ouverts aux influences orientales, vivait la foi à un être divin, révélateur et rédempteur!; certains d'entre eux admettent d'ailleurs que, « sur l'existence de cette christologie judaïque nous n'avons à peu près aucun témoignage, mais que nous devons l'admettre si nous voulons comprendre le Nouveau Testament? ».

Ces différentes hypothèses se renversent d'elles mêmes : le monothéisme juif de saint Paul est toujours resté intransigeant, et a toujours repoussé comme une impiété le polythéisme hellénique; supposer que l'apôtre en a subi l'attrait ou qu'il a transigé avec lui, c'est fermer les yeux à l'évidence. Quant à l'influence de l'angélologie, il suffit pour la juger de relire l'épître aux Colossiens, et de voir quelle distance infinie sépare les anges du Christ<sup>3</sup>. Enfin, il est su-

2. Gunkel, ibid., p. 94: « Obwohl uns von diesem Christusglauben des Judentums so gut wie nichts bezeugt ist, müssen wir ihn doch

annehmen zum Verständnis des N. T. ».

<sup>1.</sup> Gunkel, Zum religionsgeschichtlichen Verständnis des N. T., p. 89-96; Cheyne, Bible Problems, p. 73 et 213-232; Loisy, Évangiles synoptiques, 1, p. 193, 194.

<sup>3.</sup> Malgré toutes ses sympathies pour les interprétations mythologiques, Gunkel juge bien cette hyothèse de Lueken, ibid., p. 90:

persu de discuter cette prétendue christologie judarque, dont les désenseurs eux-mêmes n'ont pu retrouver aucune trace. Ce qui sera dit plus bas des doctrines de cette époque suffit d'ailleurs à en montrer l'invraisemblance.

.Il faut ajouter enfin quelques considérations qui condamnent les diverses formes de cette hypothèse paulinienne. Cette révolution doctrinale qu'on prête à saint Paul a dû s'accomplir moins de vingt ans après la mort du Christ; cet intervalle est si court que l'historien qui a le plus habilement défendu cette thèse, M. Wernle, ne peut s'empêcher de remarquer : « Il est absolument prodigieux qu'en si peu de temps le Jésus historique ait subi cette transformation colossale 1. » En outre, saint Paul n'a pas été, dans l'ancienne communauté chrétienne, un isolé ni un novateur; les judaïsants ont attaqué son attitude vis-à-vis de la loi; nul n'a critiqué ni discuté sa christologie; c'est donc que tous y reconnaissaient, en effet, leur foi. Aujourd'hui même nous pouvons atteindre cette foi commune soit dans les discours des Actes soit dans les récits des synoptiques; il se peut que, dans leur rédaction actuelle, nos évangiles portent quelque trace de l'influence de saint Paul; mais il faut bien reconnaître que, dans leur ensemble, ils représentent une catéchèse antérieure à celle de l'Apôtre et une doctrine moins développée.

On se trouve donc entraîné jusqu'aux origines mêmes du christianisme, jusqu'à Jésus. Là encore certains critiques essaient de faire pénétrer une influence alexandrine; la doctrine de la filiation divine aurait été introduite à Jérusalem dans la synagogue des Alexandrins, et aurait par là atteint Jésus lui-même? Autant vaudrait vraiment faire de Jésus un disciple de Platon. Celse l'imaginait jadis.

Ainsi toutes ces hypothèses échouent à expliquer le dogme

<sup>«</sup> Das Bild Michaels bietet manche Parallelen, aber dieser Vergleich hinkt an dem entscheidenden Punkt: Michael ist ein Diener Gottes, Christus der Sohn; und auch das Bild Michaels weckt im Judentum diesen Enthusiasmus nicht. »

<sup>1.</sup> Die Anfänge unserer Religion, p. 243: « Es ist geradezu ungeheuer, in wie kurzer Zeit der geschichtliche Jesus sich diese kolossale Umbildung gefallen muss. »

<sup>2.</sup> Ménégoz, La Théologie de l'Épître aux Hébreux, p. 202.

chrétien du Fils de Dieu, comme celui du Verbe, comme celui du Messie: vouloir interpréter la foi au Christ comme on interprète les spéculations humaines, prétendre en rendre raison par des influences littéraires, par des échanges d'idées et de doctrines, c'est se condamner d'avance à l'impuissance. Alors même que les divers éléments de cette religion nouvelle recevraient ainsi une interprétation plausible, il faudrait expliquer encore par quel charme la personne de Jésus de Nazareth a pu devenir l'unique objet de toutes ces croyances hétérogènes et, en les concentrant en elle, les fondre dans l'unité d'une même foi. L'époque que nous étudions a vu naître bien des syncrétismes, et, entre le judaïsme et l'hellénisme, s'essayer bien des compromis, simples associations cultuelles comme celles des dévots de Zeus Hypsistos, ou cénacles de théosophes et de gnostiques; toutes ces religions chétives n'ont jamais su unifier leurs éléments disparates ni se défendre contre l'invasion des idées étrangères. Qui osera leur comparer le christianisme, dont vingt siècles n'ont pu dissoudre l'unité doctrinale ni user la force de résis-

Et, cependant, redisons-le encore, ce n'est pas seulement l'unité des doctrines qu'il faut expliquer, c'est leur transcendance : non seulement Jésus a concentré en lui toutes ces croyances, mais il les a transformées. Cette transformation a été brièvement signalée dans les trois conceptions centrales du Messie, du Verbe, du Fils de Dieu. Mais on l'apprécie mieux encore, en voyant comment l'antique foi en lahvé a fourni elle-même plus d'un trait à la nouvelle foi au Christ : le Sauveur, le Juge, le Seigneur, le Roi des rois, le Vivant, ce sont là autant de titres du Dieu d'Israël donnés maintenant à Jésus; dès la première page des évangiles, plus souvent chez saint Paul et chez saint Jean, les textes classiques où les prophètes parlent de Iahvé sont appliqués à Jésus; les prières, les hymnes, les doxologies montent vers le Fils comme vers Je Père; et ce culte nouveau se développe sans que la religion traditionnelle en soit ébranlée, sans que la rigueur du monothéisme s'en détende, sans que sa jalousie s'en inquiète.

C'est bien là, dans toute l'histoire du dogme, le fait le plus

déconcertant, et où l'action personnelle du Christ est le plus incontestable. Quel maître humain cût pu, sans la blesser à mort, atteindre ainsi la foi juive au cœur? quelle doctrine humaine cût pu, sans la dissoudre, la transformer si intimement?

Que l'on considère de plus près le terme de cette transformation: cette unité du Père et du Fils dans une même action, cette union dans un même culte constitue, du point de vue purement rationnel et spéculatif, un mystère déconcertant pour les plus hauts génies, et, même après des siècles de vie chrétienne, s'il s'impose à leur foi, il reste impénétrable à leur raison. On peut l'affirmer sans crainte: ce n'est point la spéculation qui a porté là les premiers chrétiens; s'ils eussent été des philosophes au lieu d'être des disciples de Jésus, ils eussent élaboré leur dogme selon les catégories familières à leurs contemporains: ils eussent fait de leur Christ un de ces êtres intermédiaires, que la gnose juive ou grecque multipliait entre l'homme et Dieu: ils l'eussent placé dans quelqu'une de ces séries toujours ouvertes d'éons, de demidieux, de puissances; et, sans transformer leur foi, sans faire violence à leur philosophie, ils eussent donné satisfaction à leur pieux souvenir. Ils ne le firent pas, parce qu'ils n'étaient pas des philosophes, mais des croyants, parce qu'ils méprisaient la gnose, mais adhéraient à leur Maître, et que cette foi en Jésus les portait, par delà les spéculations et les rêves des hommes, jusqu'à la vérité divine.

Qu'on le comprenne bien, d'ailleurs, il ne suffit pas, pour expliquer cette action du Christ, de supposer que, par la sainteté de sa vie, par la grandeur tragique de sa mort, il produisit sur ses disciples une impression si profonde que leur religion entière s'en trouva transformée. Ce n'est point un simple sentiment de fidélité et d'admiration qui peut expliquer l'origine de cette doctrine; si Jésus n'avait été que l'initiateur d'un mouvement religieux, et nullement le révélateur d'un mystère, jamais ses disciples n'eussent traduit leurs émotions religieuses en ces croyances si nouvelles, si déconcertantes, et en même temps si cohérentes et si hautes. Sans doute, l'enseignement du Christ, comme tout

enseignement divin, dut être discret et patient, initiant lentement des esprits prévenus et charnels à des vérités si contraires à leurs préjugés et si hautes pour leur faiblesse; et, puisque le Maître était ici l'objet même de la foi, puisqu'il était la Vérité et la Lumière, il devait surtout se manifester, et, par son commerce journalier, par ses miracles, par ses entretiens, révéler peu à peu à ses disciples les pensées, les œuvres, la vie de Dieu.

C'est bien là, en effet, ce que les évangiles nous racontent, et nous n'aurons qu'à suivre leur récit pour exposer les origines de la révélation chrétienne. Même en laissant de côté tout argument théologique, et en omettant les autres preuves historiques, nous pensons que les considérations que nous venons d'exposer suffisent à justifier cette méthode. Sans doute, on peut effacer des évangiles, comme une insertion théologique, toute mention d'une révélation ou d'une institution faites par le Christ. Il faudra expliquer alors comment, dans un laps de temps si court, dans des milieux si divers, dans des conditions si défavorables, les institutions et les doctrines chrétiennes ont germé d'elles-mêmes avec une telle cohésion, une telle vitalité et une telle transcendance. Si l'on accepte le témoignage des textes, on voit toutes ces impossibilités disparaître, et l'ensemble comme les détails s'interpréter d'une façon intelligible. Mais alors il faut reconnaître dans le Christ le révélateur suprême de Dieu ou plutôt Dieu se révélant lui-même. C'est là, il est vrai, aboutir à la foi; cela vaut mieux, à notre gré, que de se fourvoyer dans une impasse.

Ce pas décisif étant franchi, il nous faudra suivre, à travers les œuvres des apôtres, le développement progressif du dogme trinitaire. La révélation, en effet, n'en a pas été plénière dès l'abord; les apôtres ne l'eussent pu porter; il fallut, après l'Ascension et la Pentecôte, que l'Esprit-Saint leur rappelàt et leur interprétât les enseignements de Jésus, qu'ils n'avaient qu'imparfaitement saisis et déjà à demi oubliés.

Dans cette nouvelle période, la révélation chrétienne gardera le caractère qu'elle avait à son origine : le mystère du Fils de Dieu restera le centre lumineux de toute la foi, et, en particulier, du dogme trinitaire. Si le Père céleste est plus intimement connu, c'est qu'il s'est manifesté dans son Fils: si les chrétiens comprennent mieux que les Juifs l'union étroite qu'ils commencent dès ici-bas d'avoir avec lui et qu'ils consommeront dans l'autre vie, c'est qu'ils participent à la filiation unique de Jésus, que par lui ils ont accès près du Père, qu'en lui ils sont dans le Père. Si, conformément à l'enseignement du Seigneur, ils croient à un Esprit divin, personnellement distinct du Père et du Fils, ils n'en ont pu saisir et retenir avec assurance la personnalité, qu'en la mesurant, pour ainsi dire, d'après l'analogie de cette autre personne divine qui leur était apparue dans le Christ.

Ainsi Jésus n'a pas seulement été le révélateur qui, connaissant pleinement son Père, a pu, le premier, nous dire ses secrets; il était aussi le Fils, dont la seule apparition manifeste le Père et fait connaître l' « autre Paraclet », l'Esprit-Saint. Le lecteur ne sera donc pas surpris, que notre étude s'attache avant tout à la doctrine du Fils de Dieu; c'est en elle et par elle que l'origine du dogme trinitaire nous apparaîtra plus clairement, puisque c'est à sa lumière qu'il fut d'abord percu.

Peut-être enfin, cette méthode nous permettra-t-elle d'entrevoir, à la suite des Pères de l'Église<sup>1</sup>, quelque chose des desseins providentiels qui ont déterminé la promulgation tardive et le développement progressif du dogme de la Trinité.

Un seul Dieu en trois personnes, c'est une vérité que la foi nous a rendue familière, mais qui déconcerte la raison. La révélation divine a beau nous la garantir d'une façon certaine et, pour plusieurs, d'une façon évidente, l'intelligence demeure inquiète, enchaînée par la volonté à une vérité qu'elle ne voit pas, et son impatience menace à chaque instant de lui faire sacrifier un des deux termes dont elle n'aperçoit point l'accord : ou l'unité de la nature divine, ou la trinité des personnes. Et quelle tentation cette croyance n'eût-elle point été

<sup>1.</sup> Cf. Greg. Naz., Orat. theol., v, 26 (PG, xxxvi, 161); Joan, Chry-SOST., De incomprehens., v, 3 (XLVIII, 740).

pour le peuple juif, au temps de Moïse et des Juges, si, à peine converti de l'idolâtrie, et entouré de voisins polythéistes, il eût dû reconnaître en Dieu la distinction personnelle du Père, du Fils et de l'Esprit? Et, inversement, comment, après l'exil, son monothéisme si rigide et si jaloux eût-il pu sauvegarder la trinité des personnes, et ne la point ramener à de pures distinctions modales? Dépourvu qu'il était du magistère infaillible que Dieu devait donner plus tard à son Église, le judaïsme eût-il pu maintenir, dans sa rectitude, une foi exposée à tant de dangers?

L'Incarnation devait être, dans la pensée de Dieu, la manifestation certaine du mystère, et, en même temps, la source des grâces plus hautes et plus riches qui devaient soutenir la foi chrétienne. La personne du Christ, se détachant en pleine lumière, fixait pour jamais ces deux vérités, qui fussent, sans cela, restées vacillantes. Dieu est unique, et, cependant, il y a en lui une pluralité de personnes qui peut fonder des relations de pensée, d'amour, de prière. La révélation chrétienne va plus loin encore, nous le verrons; mais ce premier trait suffit pour caractériser le Dieu des chrétiens, pour le faire saillir de la pénombre des spéculations métaphysiques, dans la pleine lumière des réalités concrètes.

La philosophie hellénique multiplie en vain, dans ses rêves, les êtres intermédiaires entre Dieu et le monde. La foi juive elle-même est impuissante à saisir fermement les hypostases qu'elle pressent. Désormais, ces incertitudes vont cesser; quiconque croira au Fils de Dieu, tel qu'il s'est manifesté à nous, appuiera sa foi trinitaire non pas sur des spéculations humaines, non pas même seulement sur un oracle de Dieu, mais sur le fait central du christianisme. En face de cette manifestation décisive, on ne pourra que redire avec saint Irénée<sup>1</sup>: « Quid igitur novi Dominus attulit veniens? Cognoscite quoniam omnem novitatem attulit, semetipsum afferens. »

<sup>1.</sup> Haeres., IV, 34, 1 (PG, VII, 1083).

### HISTOIRE

DU

# DOGME DE LA TRINITÉ

LES ORIGINES

### LIVRE PREMIER

#### LE MILIEU HELLÉNIQUE

#### CHAPITRE PREMIER

DIEU ET LES DIEUX

§ 1. — La religion populaire.

Lorsque le christianisme, sortant de Palestine, commença à se répandre dans le monde gréco-romain, il s'y trouva en contact et en lutte avec des religions déjà anciennes, mais encore très vivantes. Les païens convertis par saint Paul ne sont point des sceptiques, et le milieu où ils vivent est un milieu religieux et superstitieux; c'est, par exemple, ce peuple d'Éphèse que les fabricants de statues d'Artémis ameutent si facilement et font courir au théâtre en criant: « elle est grande, l'Artémis des Éphésiens¹! » Aux nouveaux chrétiens il faut rappeler qu'une idole n'est rien en elle-même, mais que cependant le culte que nous lui rendons s'adresse en effet aux démons, nous met en communion avec eux, nous asservit à eux. Il faut les mettre en garde contre cette servitude, qui est assimilée à l'homicide, à la fornication, aux maléfices.

<sup>1.</sup> Act., XIX, 23-40.

Bientôt les persécutions frappent l'Église; si c'est alors la raison d'état qui inspire les magistrats, c'est la religion qui excite la foule contre les chrétiens, et lui fait crier : « enlevez les athées! » Les apologistes connaissent bien cet état d'esprit; leur effort ne tend pas principalement à persuader des philosophes, mais à convertir des croyants sincères, quoique abusés.

C'est cette croyance si répandue alors et si vivace qu'il faut d'abord étudier. Il n'entre pas dans le plan de cette histoire de donner une esquisse de la mythologie grecque, romaine, ou orientale, d'en raconter les légendes ou d'en décrire le culte. Ce qui nous importe, c'est de dégager de ces différentes formes religieuses l'idée qui les anime, de chercher quelles étaient, au 1<sup>er</sup> siècle, dans le monde hellénique, les conceptions les plus répandues de la divinité, quel que fût d'ailleurs le nom qu'on lui prêtât, Zeus, Jupiter ou Sérapis.

Mais il n'est pas aisé de décrire la religion de ces foules : le monde païen est alors si étrangement confus! Depuis deux ou trois siècles, les cadres traditionnels ont été brisés : les cités, Sparte, Athènes, Thèbes, Corinthe, qui pendant long temps ont défendu jalousement leur vie indépendante et fermée; les états eux-mêmes, Perse, Carthage, Macédoine, qui avaient saisi les peuples voisins dans l'unité factice et violente de leur empire, tout cela a été réduit en poussière; les conquêtes d'Alexandre d'abord ont pulvérisé l'Orient, et puis Rome a abattu tous ces royaumes éphémères, des Antigonides, des Lagides, des Séleucides, et l'Afrique, et les Espagnes et les Gaules, et les a confondus dans l'immensité de son empire. Et après chacune de ces conquêtes, les captifs par myriades ont été vendus sur tous les marchés du monde et, devenus affranchis. ont apporté à Rome, en échange du droit de cité qu'on leur confère, toutes leurs traditions, et leurs superstitions, et leurs vices. Un siècle et demi avant l'empire, Scipion, interrompu par la plèbe romaine, lui criait déjà avec mépris : Hostium armatorum totiens clamore non territus, qui possum vestro moveri, quorum noverca est Italia1? Depuis

lors, ces fils bàtards de Rome se sont multipliés, les affranchis de toute provenance ne cessant d'affluer à Rome; c'est l'Oronte tout entier qui s'y déverse, et le Nil aussi, et le Rhône, et le Danube.

Comment définir la religion de cette Babel? Elle est multiple comme l'origine de ces prétendus Romains. Et la confusion qui règne à Rome se retrouve aussi dans tout l'empire, à quelque degré, particulièrement dans les grandes villes maritimes: Alexandrie, Smyrne, Corinthe, Antioche, Carthage, ne sont pas plus que Rome des villes homogènes, mais des amas de poussière humaine.

Et les dieux y pullulent, comme les hommes; on y peut redire partout le mot de Pétrone : Utique nostra regio tam praesentibus plena est numinibus, ut facilius possis deum quam hominem invenire1. Ces dieux sont, pour la plupart, des nouveaux venus dans l'empire, comme leurs adorateurs: les vieux Quirites ne se sentent plus chez eux à Rome, et ne peuvent plus supporter cette ville grecque; ainsi les vieux dieux du Capitole sont submergés par le flot des divinités orientales. Ces cultes orgiastiques n'ont pas pénétré à Rome sans résistance : pendant longtemps le culte de la Grande Mère, introduit en 205, avait été confiné au Palatin, et ses rites n'y étaient célébrés que par des Phrygiens; sous l'empire, surtout à partir du règne de Claude, il envahit Rome et y déploie l'éclat de ses cérémonies bruyantes et sensuelles: pendant huit jours (15-27 mars) tout retentit de la grande fête du printemps. Isis, d'abord protégée par les triumvirs après la mort de César, puis surveillée par Auguste et plus étroitement encore par Tibère, est définitivement établie par Caligula, qui lui élève un temple au Champ de Mars, en l'an 38: pendant tout le second siècle son culte grandit, il sera à son apogée au troisième siècle. Plus tard qu'Isis, vers la fin du premier siècle, Mithra apparaît à son tour, d'abord dans le cortège de la Grande Mère, puis bientôt isolé et puissant. A côté de ces divinités orientales, beaucoup d'autres envahissent Rome : Ma, déesse de la végétation

<sup>1.</sup> Satir., 17, 5.

adorée dans les gorges du Taurus, a été introduite par Sylla avec son cortège de fanatiques qui se tailladent les bras et qui aspergent de leur sang la statue de la déesse et ses fidèles; Atargatis, la déesse syrienne, dont Lucien a longuement décrit le temple et le culte, est pendant quelque temps la seule divinité vénérée par Néron, bientôt rejetée par lui et outragée<sup>1</sup>; elle aura un temple à Rome sous Alexandre Sévère.

En face de ces divinités orientales, dont la religion est si enthousiaste et si ardente, les vieilles divinités du Panthéon classique pâlissent; les empereurs s'efforceront du moins d'en relever le culte: Auguste se vante d'avoir rétabli quatre vingt-deux temples<sup>2</sup>; les historiens anciens et les inscriptions louent le même soin chez Tibère, chez Vespasien, chez Trajan, chez Hadrien, chez Antonin le Pieux <sup>3</sup>.

Au dernier siècle de la République, les vieilles croyances romaines, encore vivaces dans le peuple, étaient profondément ébranlées dans les hautes classes de la société. On sait avec quelle amertume Lucrèce attaquait les superstitions, sources de tous les maux. Cicéron est plus réservé, plus respectueux des traditions antiques, mais n'est guère plus croyant; c'est ainsi, par exemple, qu'il fait parler l'académicien Cotta: « Dans cette étude, que nous entreprenons sur la nature des dieux, la première question à résoudre est celle-ci : y a-t-il des dieux, oui ou non? - Il est difficile de le nier. — Sans doute, si la question est posée dans une réunion publique; mais dans l'intimité de cet entretien, rien de plus facile. Eh! bien, je suis pontife, j'estime qu'il faut conserver avec une piété jalouse les cérémonies, les cultes publics; et pourtant je voudrais bien pouvoir me prouver, non seulement avec vraisemblance, mais avec certitude, l'existence des dieux. Car j'ai à ce sujet tant de difficultés qui me

<sup>1.</sup> Suétone, Ner., 56.

<sup>2.</sup> Monument. Ancyr., 4, 17: « duo et octoginta templa deum in urbe... refeci. ».

<sup>3.</sup> Les textes littéraires et épigraphiques ont été réunis par Wissowa, Religion der Römer, p. 22-24.

troublent, que parfois j'en viens à croire qu'il n'y a pas de dieux<sup>1</sup>. » De ce texte philosophique on peut rapprocher cette confidence du grand orateur injustement banni : il écrit à sa femme : « Tu as honoré les dieux d'un cœur pur; j'ai servi les hommes de tout mon dévouement. Ni les uns ni les autres ne nous en ont su gré<sup>2</sup>. » Mais, quand il parle au peuple, il a un tout autre accent : c'est une foi ardente aux dieux du Capitole et à la protection dont ils couvrent la cité romaine<sup>3</sup>. C'est que le peuple n'eût pas souffert qu'on traitât légèrement ces cultes, garants de la sécurité de l'état<sup>4</sup>.

A l'avènement d'Auguste, ces croyances populaires

1. De natura deorum, 1, 22, 61.

2. Ad familiares, XIV, 4, 1: « Neque dii, quos tu castissime coluisti, neque homines, quibus ego semper servivi, nobis gratiam reddiderunt. »

3. Ainsi particulièrement dans la troisième Catilinaire: il rappelle (8, 18 sqq.) les présages qui prouvent l'intervention divine, et conclut que l'effort des conjurés a été brisé non par lui, mais par Jupiter: « Quibus ego si me restitisse dicam, nimium mihi sumam et non sim ferendus; ille, ille Jupiter restitit; ille Capitolium, ille haec templa,

ille cunctam urbem, ille vos omnes salvos esse voluit. »

4. De Cicéron on peut rapprocher son contemporain Varron; saint Augustin (De civitate Dei, vi) nous a fait connaître par une longue analyse et de nombreux extraits son livre des Antiquités divines. Varron distingue dans la religion de son temps une triple théologie : l'une mythique, celle des poètes; une autre, physique, celle des philosophes; la troisième, civile, c'est la religion officielle de l'état. De ces trois théologies la première, évidemment, ne le gêne guère : ce sont toutes les légendes d'Homère et des autres poètes, mythes indignes des dieux; on les condamne. Parlant de la deuxième, il rappelle les discussions multiples des philosophes, et ajoute : « sic alia, quae facilius intra parietes in scola quam extra in foro ferre possunt aures » (vi, 5): on reconnaît dans ces derniers mots la réserve prudente que nous avons remarquée chez Cicéron. Quant à la troisième, voici comment il la définit : « Tertium genus est, quod in urbibus cives, maxime sacerdotes, nosse atque administrare debent. In quo est, quos deos publice, quae sacra ac sacrificia colere et facere quemque par sit » (ibid.). Ainsi on peut rejeter intégralement les légendes sacrées, discuter en toute liberté de la nature des dieux; si les rites sont exactement accomplis, tout est sauf. Cette distinction des trois domaines théologiques n'avait pas été inventée par Varron; dès le temps de Sylla, le grand pontife Scaevola l'avait empruntée aux stoïciens : De Civit. Dei, IV, 27. Cf. G. Boissier, Étude sur la vie et les ouvrages de Varron (Paris, 1861), p. 205-217.

recoivent la protection d'un pouvoir tout-puissant et qui veut être obéi. La vieille aristocratie, dont le poème de Lucrèce nous fait connaître les négations tranchantes, dont les dialogues de Cicéron nous dépeignent les hésitations, les doutes, la foi purement politique, cette aristocratie a été décimée par les guerres civiles; elle sera tenue en suspicion par l'empire, réduite à l'impuissance et souvent de nouveau décimée par les proscriptions. Le peuple romain, où affluent par milliers et milliers les affranchis de toute provenance et surtout d'origine orientale, est envahi par toutes sortes de superstitions, et il s'y livre avec une passion inquiète. Au-dessus de lui, l'empereur jaloux de relever, après tant de bouleversements et du milieu d'un tel désordre, les vieilles traditions romaines, s'efforce avant tout d'imposer le respect et la pratique de la religion romaine<sup>1</sup>. Dion Cassius prête à Mécène un discours qui expose et recommande toute la politique d'Auguste : « Honorez les dieux selon la coutume de vos pères, et forcez les autres à les honorer (de même); quant à ceux qui introduisent quelque coutume étrangère dans le culte divin, réservez-leur votre haine et vos châtiments... Ne permettez donc à personne d'être athée ou charlatan<sup>2</sup>. » N'entend-on pas dans ce discours du conseiller d'Auguste le commandement que les foules répéteront bientôt dans leurs clameurs brèves et sonores : « Enlevez les athées! »

Et, quoi qu'il en soit du discours de Mécène, il est trop certain qu'il exprime fidèlement la pensée d'Auguste et de ses successeurs. Et les princes qui furent les hommes d'état les plus attachés aux traditions romaines, furent aussi les gardiens les plus vigilants et les plus sévères des ces institutions religieuses. Les persécuteurs les plus redoutables pour l'Église ne furent pas les monstres de cruauté comme Néron

<sup>1.</sup> Ces réformes religieuses et morales d'Auguste ont été décrites par Boissier dans un chapitre qui reste classique, La religion romaine d'Auguste aux Antonins (1878), 1, p. 67-109.

<sup>2</sup> Dion, Lii, 36: τὸ μὲν θεῖον πάντη πάντως αὐτός τε σέβου κατὰ τὰ πάτρια, καὶ τοὺς ἄλλους τιμᾶν ἀνάγκαζε· τοὺς δὲ δὴ ξενίζοντάς τι περὶ αὐτὸ καὶ μίσει καὶ κόλαζε,.. μήτ² οὖν ἀθέω τινί, μήτε γόητι συγχωρήσης εἶναι.

ou Domitien; leur cruauté même, en frappant non seulement les chrétiens mais les meilleurs citoyens de Rome, condamnait leur tyrannie et préparait des règnes plus cléments; beaucoup plus redoutables furent les hommes d'état étroits et rigides, tels que Dèce et Dioclétien; ils lançaient dans un suprême effort, contre le christianisme, tout ce que Rome païenne avait encore de vigueur.

Et dans cette lutte ils étaient soutenus par l'opinion populaire; entre elle et ses dieux, c'est comme un contrat : si les hommes s'acquittent exactement du culte des dieux, ils ont le droit d'attendre d'eux une protection efficace; s'ils sont négligents, ils sont à la merci de tous les malheurs. Or, à l'époque que nous étudions, les calamités fondent de toute part sur l'Empire : invasions, épidémies, famines. La cause de ces malheurs n'est-elle pas dans la désertion coupable de ceux qui abandonnent, pour des croyances étrangères, la religion des ancêtres? Ce préjugé fut des plus redoutables et des plus tenaces : c'est d'abord pour le renverser que saint Augustin écrira la Cité de Dieu : « c'est, dit-il, un proverbe vulgaire répandu parmi les sots : La pluie manque, c'est la faute des chrétiens : pluvia defit, causa christiani » (n, 3).

causa christiani » (n, 3).

Pour désarmer ces attaques, il suffisait apparemment de peu de chose : un as d'encens, et les plus grands, et les moins crédules d'entre les païens s'y prêtent sans peine. Après avoir, dans son livre De la superstition, critiqué impitoyablement l'extravagance du culte des dieux du Capitole, le grave Sénèque concluait : « Quae omnia sapiens servabit, tamquam legibus jussa, non tamquam diis grata »; et un peu plus loin, dans le même livre : « Omnem istam ignobilem deorum turbam, quam longo aevo longa superstitio congessit, sic adorabimus, ut meminerimus cultum ejus magis ad morem quam ad rem pertinere 1. »

cultum ejus magis ad morem quam ad rem pertinere <sup>1</sup>. »

Et cette religion d'état qui demande à tous l'observation de ses rites et qui l'exige, ne s'impose pas seulement aux Romains de Rome, mais à tous les sujets de l'Empire.

<sup>1.</sup> Ap. August., De civit. Dei, vi, 10.

Égyptiens, Syriens, Celtes, Ibères conservaient leurs cultes nationaux, mais ils y unissaient le culte des divinités

romaines, et nul n'y répugnait1.

Les divinités qu'on adorait à travers le monde étaient si mal définies qu'elles se confondaient les unes dans les autres : César attribue aux Gaulois le culte de Jupiter, de Mercure, d'Apollon, de Mars et de Minerve<sup>2</sup>. Il est inutile de dire que ces dieux gaulois n'avaient originairement rien de commun avec les divinités latines dont on leur prêtait les noms; mais ces divinités elles-mêmes n'avaient, dans la vieille mythologie romaine, aucune parenté avec les dieux homériques<sup>3</sup>.

Le même procédé d'identification est appliqué aux autres religions étrangères : c'est ainsi que dans le Thot égyptien les Grecs reconnaissent Hermès, les Romains Mercure. Les grandes divinités africaines deviennent semblablement Saturne et Junon (Caelestis), et ces exemples se retrouvent partout. Les légendes sont flexibles à volonté, et les traits

2. De bello gall., vi, 17.

<sup>1.</sup> Toutain (Les cultes païens dans l'Empire romain, III, 1920, 466-7) termine ainsi son étude sur les cultes païens dans l'Afrique du Nord, dans les Espagnes et dans les Gaules: « En Gaule comme dans la péninsule ibérique et dans l'Afrique du Nord, la paix religieuse fut complète au sein du paganisme. La divinité impériale, la déesse Rome, Jupiter Optimus Maximus, protecteurs officiels de l'empire; les dieux et les déesses du panthéon gréco-romain; — les divinités orientales, surtout la Grande Mère des dieux : tous ces êtres divins, introduits chez les Gaulois par la puissance victorieuse, leurs images, leurs cérémonies, leurs rites furent accueillis avec sympathie par les uns, sans inimitié par les autres. D'autre part les religions indigenes, riches, d'une richesse luxuriante, en génies locaux de toute espèce, en superstitions, en pratiques parfois étranges, furent scrupuleusement respectées et tolérées, dans la mesure où ces pratiques et ces superstitions ne se trouvaient pas en opposition avec les lois romaines et ne faisaient pas obstacle au loyalisme jugé nécessaire. Ces religions survécurent, à peine transformées dans leurs apparences extérieures, pendant toute la période gallo-romaine. Cette survivance, dont la cause doit être cherchée à la fois dans la fidélité des populations gauloises à leurs vieilles coutumes et dans la tolérance du gouvernement impérial, est un fait d'une très grande portée historique... »

<sup>3.</sup> C'est la seconde année de la guerre d'Hannibal (537/217), que cette assimilation avait été officiellement accomplie. Cf. Wissowa, Religion der Römer, p. 60 sqq.

traditionnels des dieux peuvent se modifier sans que personne en conclue à la différence des modèles que les statues représentent. Ainsi Lucien décrit en ces termes les statues qu'il a vénérées à Hiérapolis:

Dans cette enceinte sont placées les statues de Junon et de Jupiter, auxquelles ils donnent un autre nom. Ces deux statues sont d'or, et assises, Junon sur des lions, Jupiter sur des taureaux. La statue de Jupiter représente parfaitement ce dieu: c'est sa tête, son costume, son trône; on le voudrait, qu'on ne pourrait pas le prendre pour un autre. Junon offre aux regards une plus grande variété de formes: dans l'ensemble, c'est bien Junon, mais il y a chez elle des traits de Minerve, de Vénus, de la Lune, de Rhéa, de Diane, de Némésis et des Parques... Vient ensuite un trône où l'on voit la statue d'Apollon, mais non pas tel qu'il est ordinairement représenté. Tous les autres peuples regardent Apollon comme un jeune homme, et le représentent à la fleur de l'àge. Seuls, les Syriens représentent dans leurs statues Apollon barbu. Ils s'applaudissent beaucoup de cet usage¹...

On sait que la déesse syrienne qu'on adorait à Hiérapolis portée sur des lions n'était ni la Junon des Romains, ni l'Héra des Grecs, mais la déesse Atargatis; et ce n'était pas non plus Apollon qu'on adorait là, mais Hadad. On peut lire de même chez Plutarque toute une dissertation qui prétend prouver que le dieu des Juifs est Dionysos; les preuves en sont étranges², et il est superflu de les discuter; elles accusent du moins la tendance du syncrétisme païen qui assimile et nivelle tous les cultes.

Ce syncrétisme si complaisant donna à la religion officielle de l'empire romain une grande force de pénétration : à tous les cultes locaux, Rome superpose les cultes capitolins et en impose l'observance aux peuples qu'elle a soumis. A distance et pour qui juge ces faits à la lumière du christianisme, cela paraît une violence faite aux consciences. Les consciences païennes ne sentaient pas cette violence : à leurs dieux natio-

1. De la Déesse syrienne, 31, 32, 35.

<sup>2.</sup> Questions de table, vi. L'une de ces preuves se prend de la fête des Tabernacles, que l'on rapproche des Bacchanales; les lévites, ajoute Symmaque, tirent leur nom d'Evios; la célébration du sabbat s'accompagne de longues beuveries; enfin le vêtement du grand-prêtre rappelle celui des prêtres de Dionysos.

naux les Syriens ou les Celtes associent des dieux tout semblables; ni les uns ni les autres ne leur demandent aucun acte de foi, aucune adhésion vraiment religieuse, mais seulement l'accomplissement exact de certains rites.

Et puis, à leur tour, ces étrangers envahissent l'empire et, dans cette mèlée confuse des religions, ce sont ces cultes exotiques qui, en offrant aux âmes des parfums plus capiteux, les attirent et les enivrent. En esquissant, au second volume de cette Histoire, la religion païenne telle qu'elle s'épanouit au second siècle, nous verrons comment, sous cette invasion orientale, le paganisme gréco-romain se transforma, devint plus ardent, plus mystique, mais d'une ardeur aveugle, d'un mysticisme sensuel. Au premier siècle, cette conquête n'est pas encore consommée; les vieilles religions pålissent, perdent leur prise sur les ames, mais ne sont pas encore universellement supplantées par les religions orientales et leurs mystères1.

A l'époque où nous sommes, la question des idoles et du culte qu'on leur rend est vivement agitée au sein même du paganisme, et plus encore chez les écrivains juifs et chrétiens. Pour ceux-ci, pour saint Paul par exemple comme pour les apologistes du second siècle2, l'idolâtrie est une des tares les plus honteuses du paganisme. Bien des critiques aujourd'hui ne veulent voir dans ces accusations qu'une méprise, sinon une calomnie. Par exemple le doyen anglican de Saint-Paul, M. Inge, estime que si les Juiss et les chrétiens ont condamné l'idôlatrie, ce fut seulement par un défaut de sens esthétique : «L'horreur que les anciens chrétiens éprouvaient pour l'idolâtrie était un héritage reçu des Juiss; et les Juiss étaient

2. Rom. 1, 23. Cf. les textes rabbiniques réunis par Strack-Billerвеск, III, p. 53 sqq. Pour la controverse des apologistes cf. J. Geffcken. Zwei Griech. Apologeten, p. xx sqq., 77 sqq.

<sup>1.</sup> C'est un anachronisme de faire dépendre le christianisme naissant des religions à mystères. Cf. Wendland, art. Σωτήρ (Zeitschr. f. N. T. W., v (1904), p. 353): « Das Aufblühen der Mysterienkulte fällt in die Romantik des zweiten Jahrh. n. Chr., und es gehört auch keins der von Anrich angeführten Zeugnisse einer früheren Zeit an. » Même jugement chez Ed. Meyer, Ursprung und Anfänge des Christentums (Stuttgart, 1923), III, p. 393.

trop dépourvus de sens esthétique pour comprendre une forme de culte qui, pour les autres peuples, était naturelle et innocente<sup>1</sup>. »

Il est sûr qu'à l'époque que nous étudions, aucun théologien du paganisme n'a commis une confusion aussi grossière. Ceux qui défendent l'usage et le culte des idoles, Dion de Pruse par exemple, y voient des images de la divinité : elles nous en suggèrent les traits et nous en rappellent le souvenir<sup>2</sup>. Ils admettent aussi que les dieux y habitent par leur esprit, c'est-à-dire que l'élément proprement divin, le πνεσμα, réside dans ces idoles et par là les rend vénérables et bienfaisantes.

Il faut reconnaître toutefois que ces précautions théologiques sont peu familières à la foule. A priori, nous ne saurions nous en étonner : l'expérience nous apprend que la pente est bien glissante qui entraîne du culte des images à l'idolâtrie. Ce danger est sensible même chez nous, où cependant le catéchisme a appris et répète à tous que Dieu est un pur esprit, et que par conséquent nulle image ne pourrait

1. INGE, The Philosophy of Plotinus (London, 1923), 1, p. 66.

<sup>2.</sup> DION, Or., 12, 60, éd. von Arnim (Berlin, Weidmann, 1893): Οὐδὲ γὰρ ὡς βέλτιον ὑπῆρχε μηδὲν ἵδρυμα μηδὲ εἰκόνα θεῶν ἀποδεδεἴχθαι παρ' ἀνθρώποις φαίη τις ἄν, ὡς πρὸς μόνα ὁρᾶν δέον τὰ οὐράνια· ταῦτα μὲν γὰρ ξύμπαντα δ γε νοῦν ἔχων σέδει, θεοὺς ἡγούμενος μακαρίους μακρόθεν ὁρῶν. διὰ δὲ τὴν πρὸς τὸ δαιμόνιον δρμὴν ἐσχυρὸς ἔρως πᾶσιν ἀνθρώποις ἐγγύθεν τιμᾶν καὶ θεραπεύειν τὸ θεἴον, προσιόντας καὶ ἀπτομένους. — Plus tard, PLOTIN reprit cette idée et la rapprocha de sa théorie générale sur les rapports de l'intelligible au sensible : la ressemblance de l'idole à la divinité établit entre elles le même lien que celui qui unit tout objet sensible à l'idée qu'il représente; IV, 3, 11 : Καί μοι δοχοῦσιν οί πάλαι σορεί δσοι ἐδουλήθησαν θεοὺς αὐτοῖς παρεῖναι ἱερὰ καὶ ἀγάλματα ποιησάμενοι είς την του παντός φύσιν ἀπιδόντες έν νῷ λαδεῖν, ὡς πανταχοῦ μὲν εὐάγωγον, ψυχῆς φύσις, δέξασθαί γε μὴν ράστον αν είη απάντων, εί τις προσπαθές τι τεχτήγαιτο υποδέξασθαι δυνάμενον μοϊράν τινα αυτής προσπαθές δε το δπωσοῦν μιμηθέν, ὥσπερ κάτοπτρον άρπάσαι εἶδός τι δυνάμενον. Καὶ γὰρ ἡ τοῦ παντὸς φύσις πάντα εὐμηχάνως ποιησαμένη εἰς μίμησιν ὧν εἶχε τοὺς λόγους, ἐπειδή ἔχαστον οὕτως ἐγένετο ἐν ὕλη λόγος, ὃς χατὰ τὸν πρό ὕλης ἐμεμόρ-φωτο, συνήψατο τῷ θεῷ ἐχείνῳ, καθ' ὃν ἐγίνετο καὶ εἰς ὃν εἴδεν ἡ ψυχὴ καὶ είχε ποιούσα. Καὶ δὴ οὐχ οἶόν τε ἦν ἄμοιρον αὐτοῦ γενέσθαι, οὐδὲ ἐχεῖνον αὖ χατελθεῖν εἰς τοῦτο. Cf. Zeller, Philos. d. Griech., v, 625 sq.; on peut comparer la thèse soutenue par Jamblique dans son περὶ ἀγαλμάτων, et réfutée par Jean Philoponos; les deux œuvres sont brièvement analysées par Photius, Biblioth., cod. 215 (PG, cm, 708).

en reproduire la ressemblance, encore moins se confondre avec lui.

Pour le païen, au contraire, comme cette confusion était facile! Jusqu'à Julien, nul enseignement religieux n'était donné dans les temples. On n'était initié à la religion de la cité que par la lecture des poètes, Homère et Hésiode surtout, qu'on lisait étant enfant, chez le grammairien, et par les traditions populaires qui se transmettaient oralement. Or toutes ces légendes sont d'un anthropomorphisme grossier; elles favorisent grandement l'idolâtrie, en montrant les dieux comme enchaînés à leurs statues, transférés avec elles d'une ville ou d'un sanctuaire à l'autre, et pratiquement identifiés avec elles dans le culte et la piété.

En fait, nous constatons que l'idolâtrie est fort répandue 1; les païens eux-mêmes le voient et le déplorent. Sénèque raille ces dévots inconséquents qui prennent des statues pour des dieux, qui les adorent, et qui méprisent cependant les ouvriers qui les ont faites2. Ailleurs il se moque de ces

2. Lactance, Diu. instit., 2, 2 (14): « Recte igitur Seneca in libris moralibus: Simulacra, inquit, deorum venerantur, illis supplicant genu posito, illa adorant, illis per totum assident diem, aut astant, illis stipem jaciunt, victimas caedunt, et cum haec tantopere suspiciant,

fabros, qui illa fecere, contemnunt. » Cf. ib., 6, 25 (3).

<sup>1.</sup> FARNELL, The cults of the greek states (Oxford, 1896, 1, p. 20): « It concerns the history of the people's religion to know in what way the image was regarded. Was it regarded merely as a symbol bringing home to the senses the invisible and remote divinity? Probably this was never the popular view, nor was it the original ... It is hard indeed to find any passage that establishes the exact identity of the deity and the image in the ancient belief, but many show the view that the statue was in the most intimate sense the shrine or the edo; of the divinity, and often animated by its presence. » Ce sentiment est aussi celui de Gruppe, Griechische Mythologie (Munich, 1903), p. 980 sqq. Voici quelques-uns des traits réunis dans ce dernier ouvrage : peu avant la prise de Troie, les dieux quittent la ville, emportant leurs statues (SOPH., Fr. 414); pour retenir les dieux, on enchaîne les statues (Pausan., III, 15, 7. 11; VIII, 41, 6; IX, 38, 5; Polémon, Fr. hist. gr., III, 146, 90); on maltraite les statues pour punir les dieux (Théocr., vii, 106); les statues rendent des oracles, soit par les dés, soit par les présages (Pausan., vii, 22, 3; Maсков., Sat., 1, 3, 13; Athénac., Supplic., 26). Sur les statues merveilleuses, cf. Lucien, Philops., 19; Deor. conc., 12; Héracl., Pont., Fr. hist. gr., II, 199; DION CASS., 54, 7, etc.

idoles à figure d'hommes, de bêtes ou de poissons, et qui sont si difformes que, si elles avaient en effet le sentiment, on les prendrait pour des monstres; et de ces statues tirées d'une matière très vile et inerte on fait des dieux saints, immortels et inviolables. Varron constatait lui aussi que l'usage des idoles avait enlevé aux hommes la crainte et le respect des dieux et avait accru leur erreur.

On a pu dire avec vérité que l'apologétique juive ou chrétienne contre les idoles avait trouvé tous ses arguments dans les controverses païennes. Cela prouve que ces aberrations provoquaient chez les philosophes une réaction saine et vigoureuse, mais cela montre en même temps qu'elles étaient fort répandues, et que la masse païenne leur était en somme à peu près livrée. Au reste, certains philosophes, semble-t-il³, en prenaient leur parti, et désespéraient de pouvoir donner au peuple une religion plus élevée. A partir du second siècle, les lettrés et les philosophes se laissèrent entraîner, en grand nombre, à la suite du vulgaire et prêtèrent aux superstitions populaires l'appui de leurs spéculations<sup>4</sup>.

1. Apud August., De civit. D., 6, 10, 1: « Sacros, immortales, inviolabiles in materia vilissima atque immobili dedicant, habitus illis hominum ferarumque et piscium, quidam vero mixto sexu diversis corporibus induunt; numina vocant, quae si spiritu accepto subito occurrerent, monstra haberentur. »

2. Ib., 4, 31, 2: « (Varro) dicit etiam antiquos Romanos plus annos centum et septuaginta deos sine simulacro coluisse. Quod si adhuc, inquit, mansisset, castius dii observarentur. Cui sententiae suae testem adhibet inter cetera etiam gentem Judaeam, nec dubitat eum locum ita concludere, ut dicat, qui primi simulacra deorum populis posuerunt, eos civitatibus suis et metum dempsisse et errorem addidisse; prudenter existimans deos facile posse simulacrorum stoliditate contemni.»

3. Arnobe, vi, 24.

4. BOUCHÉ-LECLERCO, Histoire de la divination, II (1880), p. 129, n. 3: « Le néoplatonisme accueillit les superstitions fétichistes et les dota d'une théorie qui montre à quel degré de faiblesse était descendue la raison humaine. Il enseignait couramment qu'au moyen de certains caractères, de certains noms, de certaines formules accompagnées d'onctions, de couronnes, de bandelettes, etc., on faisait descendre, de gré ou de force, et on enfermait dans les statues devenues vivantes les esprits ou génies du monde invisible (Iamblich, Myst., III, 28. Procl., In. Tim., 4, 240; Theolog., 28. Euseb., Praep. Ev., v, 8-9).»

Ceux-là mêmes qui pouvaient dépasser l'idolâtrie, et atteindre les dieux eux-mêmes par delà leurs statues, n'avaient pour la plupart qu'une religion bien chétive. L'anthropomorphisme qui était à la base du paganisme, continuait à le pénétrer de son esprit. Le dieu apparaissait comme plus fort et plus puissant que nous, et connaissant plus de choses. Mais il était soumis aux mêmes passions. Il pouvait inspirer la crainte, non le respect, la familiarité, mais non l'amour. Plutarque fait quelque part le portrait du superstitieux, qui approche des dieux comme de bêtes féroces?; dans cette attitude il voit une impiété, et il a raison, mais celle qu'il conseille lui-même n'est guère plus religieuse. Il nous raconte3 avec admiration ce trait du philosophe Stilpon, qui crut voir en songe Poseidon lui reprocher avec colère de ne lui avoir pas immolé un bœuf, comme les prêtres le faisaient d'ordinaire : « Que veux-tu dire, Poseidon? Viens-tu, comme un ensant, me faire des reproches de n'avoir pas emprunté de l'argent pour remplir toute la ville de fumée, mais de t'avoir offert un sacrifice modeste avec ce que j'avais chez moi?» Poseidon alors lui tendit la main en souriant, et lui promit que, pour l'amour de lui, il donnerait aux Mégariens une riche provision de sardines.

Cf. J. Geffcken, Der Bilderstreit des heidnischen Altertums. Archiv für Religionswissenschaft, xix, 2-3 (1919), p. 286-315.

1. Je ne parle pas du culte des animaux : au début de l'ère chrétienne, il n'est plus vivant que dans les cultes égyptiens, et il est pour la plupart des Grecs et des Romains un sujet d'étonnement, sinon de scandale (Cic., Tusc., v, 27, 78; De nat. deor., III, 15, 39). Cf. Lafaye, Histoire du culte des divinités d'Alexandrie hors de l'Égypte (Paris, 1884), p. 104-107. On en peut, cependant, retrouver bien des survivances, de même que du culte des arbres sacrés ou des pierres fétiches : qu'on se rappelle le culte du serpent Glykon, lancé par Alexandre d'Abonotique (Lucien, Alex., 38), ou la dévotion du consulaire Rutilianus pour toutes les pierres sacrées (ib., 30 : Εὶ μόνον ἀληλιμμένον που λίθον ἢ ἐστεφανωμένον θεάσαιτο, προσπίπτων εὐθὸς καὶ προσχυνῶν καὶ ἐπὶ πολὸ παρεστὼς καὶ εὐχόμενος καὶ τὰγαθὰ παρ' αὐτοῦ αἰτῶν) ou cette lettre de Fronton à Lucius Verus, II, 6 : « Apud omnes foculos, aras, lucos sacros, arbores sacratas, nam rure agebam, supplicavi. » Ces derniers textes sont cités par O. Seeck, Geschichte des Untergangs der antiken Welt, III (Berlin, 1909), p. 170.

<sup>2.</sup> De superstitione, 9.

<sup>3.</sup> De prof. in virt., 12.

C'est une pauvre religion que celle-là; et s'il vaut mieux en effet traiter Poseidon en camarade qu'en bête féroce, il est fâcheux qu'on ne puisse le traiter en dieu. Et ces traits se rencontrent, entre bien d'autres, dans les œuvres de Plutarque, c'est-à-dire d'un des esprits les plus distingués de cette époque, et surtout les plus sincèrement religieux.

Chez le peuple la piété pouvait être plus ardente, mais encore moins respectueuse. Les légendes grossières et immorales se racontaient toujours sur les dieux, et souvent c'étaient elles qui étaient rappelées par les images ou les statues. Une exégèse savante pouvait en avoir raison, mais le peuple les acceptait telles quelles et en subissait l'influence. La remarque est de Denys d'Halicarnasse: « Je n'ignore pas que plusieurs philosophes expliquent par l'allégorie la plupart des fables les plus impures; mais cette philosophie n'est que celle du plus petit nombre; le grand nombre, le vulgaire, sans philosophie, prend toujours les fables dans le sens le plus infime; et alors, ou il méprise les dieux dont la conduite a été si dépravée, ou bien il arrive à ne pas reculer devant les actions les plus coupables, parce que les dieux ne s'en abstiennent pas¹. »

En résumé, ce qui manquait le plus aux païens de cette épeque, c'était la conception de la grandeur infinie de Dieu, de sa sainteté et de sa bonté; de là, dans son culte, le manque presque total d'adoration et d'amour<sup>2</sup>.

La pénétration des religions orientales dans l'Empire romain 3 devait, sur ce point comme sur plusieurs autres, en-

<sup>1.</sup> Ant. rom., II, 69, cité par Gréard, La morale de Plutarque,

<sup>2.</sup> Il serait injuste cependant de méconnaître les aspirations plus élevées qui se font jour çà et là : ainsi chez Varron, ap. August., De civit. Dei, vi, 9, 2 : « Cum religiosum a superstitioso ea distinctione discernat, ut a superstitioso dicat timeri deos, a religioso autem tantum vereri ut parentes, non ut hostes timeri; atque omnes ita bonos dicat, ut facilius sit eos nocentibus parcere, quam laedere quemquam innocentem, tamen... » Cf. sur la paternité des dieux Hæfer, art. Pater dans le Lexikon de Roscher et A. Zinzow, Der Vaterbegriff bei den röm. Göttheiten (pr. Pyritz, 1887).

<sup>3.</sup> Cf. F. Cumont, Les Religions orientales dans le paganisme romain<sup>2</sup> (Paris, 1909).

richir le paganisme hellénique, lui apporter non pas certes plus de pureté, ni de fermeté, ni d'intransigeance, mais du moins une conception de la divinité plus mystérieuse, plus haute, moins nettement anthropomorphique.

Au début de l'ère chrétienne, cette action se fait encore peu sentir; seules la déesse phrygienne, la Grande Mère, et les divinités d'Alexandrie, Sérapis et Isis, ont déjà conquis de nombreux adorateurs et une large influence 1. Les mythes isiaques, comme les mythes helléniques, ont été interprétés par les philosophes et ont reçu d'eux, comme nous le verrons bientôt, une signification symbolique plus haute et plus profonde.

Bientôt les Baals syriens arriveront à leur tour, et, surtout à partir du n° siècle, apparaîtront comme des dieux souverains, tout-puissants et éternels. Au contact des croyances juives, ces doctrines s'épureront et le Jupiter Sabazius des Phrygiens sera adoré par de petits cercles d'initiés comme le dieu très-haut, θεὸς ΰψιστος ². Mais ici nous sortons des croyances proprement païennes pour entrer, sinon dans le domaine propre de la religion juive ou chrétienne, du moins dans sa sphère d'influence.

A mesure que le christianisme se répandra, cette influence deviendra plus étendue et plus active; et deux ou trois siècles après l'époque que nous étudions, au temps de Julien l'Apostat ou de Symmaque, la conception païenne de la divinité se sera beaucoup rapprochée sinon de la conception proprement chrétienne d'un dieu en trois personnes, du moins de ce que nous appelons aujourd'hui la conception spiritualiste ou théiste. Mais au 1° siècle, elle en est encore bien éloignée, dans les cultes orientaux presque autant que dans le paganisme gréco-romain. M. Cumont, juge très compétent et très peu suspect d'atténuer les affinités des cultes orientaux avec le christianisme, parle ainsi des différences qui les séparent : « Je ne me dissimule nullement combien celles-ci étaient

2. Cf. sur le θεὸς εψιστος, infra, p. 40, n. 4.

<sup>1.</sup> Cf. G. LAFAYE, Histoire du culte des divinités d'Alexandrie hors de l'Égypte (Paris, 1884); Ad. Rusch, De Serapide et Iside in Graecia cultis (Berlin, 1907).

considérables; la divergence capitale, c'est que le christianisme, en plaçant Dieu hors des limites du monde, dans une sphère idéale, a voulu s'affranchir de toute attache avec un polythéisme souvent abject 1. »

L'esquisse qui précède aura, je l'espère, suffisamment autorisé cette conclusion. Je n'ajouterai qu'un mot sur la question plus spéciale que nous étudions, sur la question de la Trinité. Il y a cinquante ou cent ans, à l'époque où l'on croyait retrouver partout des vestiges d'une révélation primitive qui eût été déjà tout un christianisme, on aimait à reconnaître une croyance à la Trinité dans mainte légende du paganisme. L'illustre Gladstone croyait la retrouver dans la mythologie homérique 2. Denis, partant d'autres prémisses, arrivait aux mêmes conclusions, et voyait dans la légende d'Athéné sortant de la tête de Zeus la première forme de la doctrine de la génération du Verbe 3; V. Duruy voit une véritable Trinité hellénique dans Zeus, Poseidon et Hadès. Mais c'est surtout chez les traditionalistes, Chateaubriand, Lamennais, Bonnetty, que les rapprochements les plus inattendus s'accumulent : on retrouve la Trinité en Chine, au Thibet, en Égypte, partout enfin. Je ne pense pas qu'il soit utile de discuter toutes ces fantaisies; elles marquent une phase curieuse, mais bien dépassée maintenant, de l'histoire des religions 4. En réalité, la mythologie n'a rien fourni par

1. Les Religions orientales, p. XXIV.

2. Ainsi dans Juventus mundi (Londres, 1869), il écrit, p. 250, au sujet du trident de Poseidon: « With respect to the trident, an instrument so unsuited to water, it appears evidently to point to some tradition of a Trinity. » Cf. p. 267 sur Zeus, Poseidon et Héré.

3. Histoire des théories et des idées morales dans l'antiquité, 11 (Pa-

ris, 1856), p. 229.

4. H. Usener a donné une autre forme à cette thèse en recherchant, dans les religions ou les mythologies, des groupes ternaires (de dieux, de héros, etc.) qu'il attribue non pas à une tradition commune, mais à l'action d'un rythme instinctif et inné dans l'âme humaine : Dreiheit, dans Rheinisches Museum für Philologie, Neue Folge, LVIII (1903), p. 1-47, 161-208, 321-362. De là, il conclut (p. 36-37): « Le dogme chrétien de la Trinité de Dieu Père, Fils et Saint-Esprit n'a pas été révélé, mais il est né, il s'est produit sous l'action du même instinct, que nous avons vu à l'œuvre dans les religions anciennes. » Cette construction repose sur des rapprochements très futiles, et l'auteur néglige l'élément capital du problème, c'est-à-dire le caractère

elle-même à la théologie trinitaire: le rapprochement le plus intéressant, et il est noté par les Pères, est celui d'Hermès et du Verbe; il ne vient pas proprement des légendes païennes, mais de l'exégèse stoïcienne qui les a interprétées; nous aurons occasion de le discuter d'un peu plus près, quand nous étudierons la conception philosophique du verbe et de l'esprit<sup>1</sup>.

Avant d'exposer ces spéculations des lettrés, il nous faut, pour achever cette esquisse de la religion du peuple, rappeler un culte, plus populaire peut-être que tous les autres à l'époque dont nous nous occupons, et auquel on a prêté plus d'une fois une influence considérable sur les premières croyances chrétiennes, et en particulier sur le dogme de la divinité de Jésus-Christ; je veux parler du culte des souverains.

## § 2. — Le culte des souverains 2.

Le culte des souverains était populaire en Orient longtemps avant la conquête romaine, et c'est là que ses origines

propre de la Trinité chrétienne, et les croyances religieuses parmi lesquelles elle est apparue. On trouverait une étude un peu plus nuancée, mais inspirée encore par la même méthode chez N. Söderblom, The place of the Christian Trinity and the buddhist Triratna amongst holy Triads dans les Transactions of the third international congress for the history of religions (Oxford, 1908), II, p. 381-410. Cf. C. Clemen, Religionsgeschichtl. Erklär. des N. T., p. 125-128 et Harnack, Entstehung der Kirchenverfassung, (Leipzig, 1910), p. 187-198. Ces deux auteurs rejettent les essais d'interprétation tirés des religions orientales.

1. C'est là aussi que sera discutée l'influence, réelle ou prétendue, de la doctrine égygtienne du Verbe sur la théologie chrétienne.

2. L'étude la plus complète est celle de E. Beurlier, Le culte impérial (Paris, 1891) complétée par la thèse latine du même auteur, De diuinis honoribus quos acceperunt Alexander et successores eius (1890). La diffusion du culte impérial dans les provinces latines a été décrite en détail par J. Toutain, Les cultes païens dans l'empire romain, I (1907), p. 19-179. On peut consulter encore Boissier, La Religion romaine, l. I, ch. 2, l'apothéose impériale (I, p. 109-186). E. Kornemann, Zur Geschichte der antiken Herrscherkulte, dans les Beiträge zur alten Geschichte publiés par C. F. Lehmann, I, p. 5-146 (Leipzig, 1901). Le sentiment religieux qui a favorisé le culte impérial et qui a été développé par lui a été décrit par P. Wendland, art. Σωτής dans Zeitschr. f. N. T. Wissensch., V (1904), p. 335-353, et Die Hellenistisch-Römische Kultur (Tübingen, 1912), p. 123-127, 147 sq., 406 sqq.; H. Lietzmann, Der Weltheiland (Bonn, 1909).

apparaissent. Nous les saisissons dans l'Égypte pharaonique : les plus anciens rois avaient été des dieux; leurs successeurs sont des fils des dieux et, à partir de la cinquième dynastie, des fils de Ra, qui dès lors est conçu comme le dieu souverain de l'Égypte 1. Les souverains grecs, Alexandre et ses successeurs, saisirent cette prise que la superstition égyptienne leur donnait sur le peuple; mais, au début surtout, ils accommodèrent ces conceptions orientales aux habitudes de la pensée grecque 2 : les Grecs honoraient comme des héros les fondateurs des cités; Alexandre pouvait revendiquer ce titre à Alexandrie. Il visa plus haut; il se rendit dans la grande Oasis, y consulta l'oracle d'Ammon, et se fit par lui reconnaître pour son fils 3. Bientôt les Lagides succédèrent à Alexandre et prétendirent aux mêmes honneurs divins; les sujets de race hellénique eurent quelque peine à se plier à ces prétentions; les premiers Ptolémées ne sont divinisés qu'après leur mort, mais déjà Ptolémée II Philadelphe profite de la mort de sa femme Arsinoé pour s'associer à elle dans une apothéose commune et inaugurer le culte des « dieux adelphes » 4.

<sup>1.</sup> Cf. Ed. Meyer, L'Égypte jusqu'à l'époque des Hyksos (trad. Λ. Moret, Paris, 1914) § 199, 219, 250. Cette fiction se conserve encore à l'époque impériale : le temple, aujourd'hui démoli, d'Hermonthis, représentait la naissance de Césarion, fils de César et de Cléopâtre, en lui donnant pour père Râ. Cf. Maspero, Histoire ancienne des peuples de l'Orient (Paris, 1895), p. 258.

<sup>2.</sup> Cf. Bouché-Leclerco, *Histoire des Lagides*, I (1903), p. 231 sqq., III (1906), p. 1-30.

<sup>3.</sup> De là plus tard, dans les monnaies frappées en l'honneur d'Alexandre, les cornes de bélier qui rappellent Ammon. E. Babelon, Catal. des monnaies grecques de la biblioth. nat. Les rois de Syrie, d'Arménie et de Commagène (Paris, 1890), p. xix : « Ce n'est qu'après la mort d'Alexandre, c'est-à-dire seulement après l'invasion de l'hellénisme en Asie et lorsque s'opérait sur l'esprit grec l'action réflexe de l'Orient, que nous voyons des cornes données à des personnages humains, et encore sont-ils héroïsés. Le premier est Alexandre, mais le conquérant macédonien était déjà mort et entré dans le monde divin, car ce sont des monnaies frappées par Ptolémée Soter et par Lysimaque qui donnent à la tête idéalisée d'Alexandre les cornes de bélier de Zeus Ammon. La figure d'Alexandre sous cette forme devint si populaire que le Coran l'appelle encore Iskander dhoul carnain, Alexandre aux deux cornes. »

<sup>4.</sup> Bouché-Leclerco, Hist. des Lagides, 1 (Paris, 1903), p. 232-276; ce

Le culte des Séleucides s'implanta moins aisément : les Lagides pouvaient revendiquer le culte traditionnel des Pharaons; les Séleucides ne trouvaient pas l'appui de traditions semblables. Ils rencontrèrent du moins toutes les complaisances auxquelles, dès cette époque, les cités grecques étaient habituées¹; et déjà le troisième des Séleucides, qui prit le nom d'Antiochus Theos, revendiqua les honneurs divins². Les Attalides se font décerner dans leur royaume de Pergame de semblables apothéoses³, et de même les rois de Commagène⁴. Même dans la Grèce restée libre, on voit, dès

culte des θεοὶ άδελφοί est établi dès 270/69. On trouvera de même sous Ptolémée III Evergète les θεοὶ Εὐεργέται, puis, sous Ptolémée IV Philopator, les θεοὶ φιλοπάτορες, et de même sous leurs successeurs; Philopator compléta la série en y faisant rentrer, entre 220 et 215, les fondateurs de la dynastie : dans l'inscription de Rosette (CIG, 4697; DITTENT., OGI, 90; cf. Letronne dans Fragm. Histor. Graec., I, append. et Wendland, Die hellenist. Kultur, p. 76-77; a. 196 a. Chr.), I. τν. le prêtre royal est appelé : ἐφ' ἰερέως... ἀλεξάνδρου καὶ θεῶν Σωτήρων καὶ θεῶν Ἰλδελφῶν καὶ θεῶν Εὐεργετῶν καὶ θεῶν φιλοπατόρων καὶ θεοῦ Ἐπιφανοῦς Εὐγαρίστου.

1. BOUCHÉ-LECLERCQ, Histoire des Séleucides (1913-1914), p. 610 : « D'après Justin (xv, 4, 2-9), Laodice, mère de Séleucos, avait rêvé qu'elle avait conçu d'Apollon un fils, auquel le dieu avait laissé comme attestation de sa paternité un anneau portant gravée sur le chaton une ancre. L'enfant portait aussi une empreinte en forme d'ancre sur la cuisse, et ses descendants de même. L'ef. ibid., p. 469.

2. E. R. Bevan, The House of Seleucus, I (London, 1902), p. 177. — Une inscription de Séleucie sur l'Oronte, datant du règne de Séleucus IV Philopator (187-175), énumère parmi les prêtres en fonction celui qui est chargé du culte des prédécesseurs du roi (CIG, 4458; DITTENB., OGI, 245): Σελεύχου Διός Νικάτορος καὶ ἀντιόχου ἀπόλλωνος Σωτῆρος καὶ ἀντιόχου θεοῦ καὶ Σελεύκου Καλλινίκου καὶ Σελεύκου Σωτῆρος καὶ ἀντιόχου καὶ ἀντιόχου πεγάλου; on nomme ensuite le prêtre du roi régnant. L'histoire des Machabées a rendu célèbres les prétentions à la divinité du successeur de ce Séleucus, Antiochus IV, qui s'intitule sur ses monnaies θεὸς ἐπιφανής. Les monnaies de ses successeurs portent des titres aussi pompeux: Babelon, Les rois de Syrie, p. 119-128; 128-135; 153-161; 206-208.

3. Le culte royal est plus tardif à Pergame qu'à Séleucie; il ne s'y développe qu'à partir du roi Eumène II. Cf. G. CARDINALI, Il regno di

Pergamo (Roma, 1906), p. 139-172 et surtout p. 148 sqq.

4. Cette conception religieuse apparaît en Commagène du temps du roi Antiochus I<sup>er</sup> (mil. du I<sup>er</sup> siècle av. J.-C.), dans l'inscription de Nemroud-Dagh. Humann und P. Puchstein, Reisen in Kleinasien und Nordsyrien (Berlin, 1890), p. 232-353, Nemrud-Dagh (par Puchstein); v. surtout p. 262-271, texte de la grande inscription, et

l'an 307, les Athéniens, délivrés de Cassandre par Antigone et Démétrius de Phalère, les reconnaître comme « dieux sauveurs » et les associer au culte d'Athéné<sup>1</sup>. En Afrique, on rencontre semblablement chez les Maures, le culte de Juba et de plusieurs autres rois, Masinissa, Gulussa, Hiemsal<sup>2</sup>.

Et la philosophie concourt au même but, surtout depuis Posidonius<sup>3</sup>. On aime à répéter que les hommes politiques, ceux du moins qui se sont dévoués à leur patrie, qui l'ont défendue et sauvée, se sont assuré par là l'immortalité et les honneurs divins. Dans les Tusculanes, Cicéron rappelle l'exemple d'Hercule qui s'est, par ses travaux héroïques, élevé au rang des dieux. Dans la République, il affirme que les grands hommes, qui ont bien mérité de la patrie, sont vraiment de race divine; ils ont au ciel une place de choix, et ils jouiront d'un bonheur éternel<sup>4</sup>. Un peu plus tard, Pline écrira : « Celui-là est dieu pour les mortels, qui rend service aux mortels; telle est la route qui conduit à l'immortalité... Mettre de tels hommes parmi les dieux, est la manière

p. 337-344, étude sur l'apothéose d'Antiochus. On trouve aussi cette inscription dans Beurlier, De divinis honoribus (p. 133-141, texte; p. 111-113, traduction), dans Dittene., OGI, 383; etc. Antiochus s'y nomme : [Βασιλεὺς μέ]γας ἀντίοχος θεὸς Δίκαιος [Ἐπιφ]αν[ἡς] φιλορωμαῖος καὶ φιλέ[λλ]ην... Le θεὸς δίκαιος avec lequel Antiochus s'identifie est Mithra ou Apollon-Hélios (cf. Kornemann, 92; Gumont, Textes et monuments relatifs aux myst. de Mithra, 11, p. 91, n. 3 et 308).

1. Les Athéniens, raconte Plutarque (Demetr., x), πρώτοι μέν... ἀνθρώπων ἀπάντων τὸν Δημήτριον καὶ ἀντίγονον βασιλεῖς ἀνηγόρευσαν... μόνοι δὲ σωτήρας ἀνέγραψαν θεοὺς καὶ τὸν ἐπώνυμον καὶ πάτριον ἄρχοντα καταπαύ-

σαντες ίερέα σωτήρων έχειροτόνουν καθ' Εκαστον ένιαυτόν.

2. Minucius Felix, Octavius, xxi, 9: « Post mortem deos fingitis et perjerante Proculo deus Romulus et Juba, Mauris volentibus, deus est, et divi ceteri regis qui consecrantur non ad fidem numinis, sed ad honorem emeritae potestatis. » Cf. Toutain, iii, 1 (1917), p. 39; Th. Reinach, Rev. d'hist. des relig., lxxxiii, 1 (1921), p. 63.

3. Cf. Wendland, Hellen.-Römische Kultur<sup>2</sup> (1912), surtout p. 135

et n. 4.

4. Tuscul., I, 32: « Abiit ad deos Hercules; nunquam abisset nisi, cum inter homines esset, eam sibi viam munivisset. » Rep., vi, 13: « Sic habeto omnibus, qui patriam conservaverint, adjuverint, auxerint, certum esse in caelo defininitum locum, ubi beati aevo sempiterno fruantur... Harum (civitatum) rectores et conservatores hinc profecti huc revertuntur. » Ib., 26: « Bene meritis de patria quasi limes ad caeli aditum patet. » Cf. Ib., I, 12.

la plus ancienne de rendre grâces aux bienfaiteurs du genre humain<sup>1</sup>. »

Dans tous ces textes, dans ceux de Cicéron en particulier, on remarquera que la frontière est indécise entre l'immortalité et l'apothéose; la pensée hellénique ne distingue pas nettement ces deux idées: les grands hommes vivent pour toujours avec les dieux: ils partagent leur immortalité, ils partagent aussi leur culte; dès la mort de Platon, on voit ses disciples lui offrir un culte; Épicure est l'objet d'un culte semblable; Homère pareillement. Aristote, dit-on, éleva un autel à Platon.

Ainsi de toutes parts les esprits sont entraînés à ces apothéoses. On ne s'étonne pas de voir Cicéron, à la mort de sa fille Tullia, prétendre lui ériger non un tombeau, mais un temple<sup>2</sup>. Et c'était pourtant ce même Cicéron qui, l'année suivante, écrivait, à propos de l'apothéose de César:

1. Hist. nat., 11, 7, 18, 19: « Deus est mortali juvare mortalem et haec ad aeternam gloriam via. Hac proceres iere Romani; hac nunc caelesti passu cum liberis suis vadit maximus omnis aevi rector Vespasianus Augustus fessis rebus subveniens. Hic est vetustissimus referendi bene merentibus gratiarum mos, ut tales numinibus adscribant. Quippe et omnium aliorum nomina deorum... ex hominum nata sunt meritis. »

2. Ad Atticum, XII, 35: « Nollem illud ullo nomine nisi fani appellari ». ibid., 36, 1 : « Fanum fieri volo neque hoc mihi eripi potest. Sepulcri similitudinem effugere non tam propter poenam legis studeo quam ut maxime adsequar ἀποθέωσιν. » Et dans le De Consolatione cité par Lactance, 1, 15, 20 : « Nous voyons bien des humains, hommes et femmes, mis au nombre des dieux, nous voyons dans les villes et dans les champs les temples augustes élevés en leur honneur, nous reconnaissons leur sagesse, à eux dont le génie et les inventions ont fondé toute notre civilisation, nos lois, nos institutions. Si jamais âme vivante fut digne de ces honneurs, celle-là le fut. Si le rejeton de Cadmus ou d'Amphion a dû être élevé au ciel par la gloire, le même honneur sans aucun doute est dû à Tullia. Et je le lui rendrai : ô toi, la meilleure et la plus savante des femmes, avec l'assentiment des dieux immortels, c'est dans leur assemblée que les mortels te verront placée et que je te consacrerai à leurs yeux. » Ne reconnaît-on pas ici cette source d'idolâtrie dénoncée au livre de la Sagesse, xiv, 15 : « Un père, frappé d'un deuil douloureux, élève une statue au fils qui lui a été enlevé; et celui qui est mort comme un homme, il se met à l'adorer comme un dieu, et, parmi ses serviteurs, il établit en son honneur un culte et des sacrifices. »

« Est-il rien de plus absurde que de mettre des morts parmi les dieux et de les adorer, quand on ne devrait leur rendre d'autre culte que quelques larmes!. »

S'il en est ainsi à Rome, on devine la force du mouvement dans les provinces: les généraux, les proconsuls sont l'objet d'un culte divin. Plutarque raconte que Flamininus, qui avait vaincu les Macédoniens et « délivré » la Grèce en 196, fut associé par les gens de Chalcis au culte d'Héraklès et d'Apollon<sup>2</sup>. A la fin de la république, cette coutume s'est largement répandue; les gouverneurs les plus tyranniques sont les plus adorés. Cicéron a souvent rappelé, dans les Verrines, les jeux institués en l'honneur de Verrès et les inscriptions gravées pour consacrer sa mémoire<sup>3</sup>. Un peu plus tard, en 50, Cicéron est proconsul de Cilicie; il se fait gloire d'avoir refusé tous les honneurs divins qu'on voulait lui offrir<sup>4</sup>. Quand Quintus est gouverneur d'Asie, la province veut élever un temple aux deux frères; ils s'y refusent, et Marc voit dans ce refus un exemple admirable de modestie<sup>5</sup>.

Les guerres civiles exaltèrent encore les ambitions et donnèrent aux apothéoses plus de hardiesse et d'éclat : « César reçut des Romains eux-mêmes tout ce que les Chalcidiens avaient accordé à T. Quinctius Flamininus et les

1. De nat. deor., 1, 15. Ces textes de Cicéron ont été rappelés par

Boissier, La religion romaine, 1, p. 117-118.

2. Plut., Flamin., xvi, 4: οὕτω διασωθέντες οἱ Χαλκιδεῖς τὰ κάλλιστα καὶ μέγιστα τῶν παρ' αὐτοῖς ἀναθημάτων τῷ Τίτῳ καθιέρωσαν, ῷ ἐπιγραφὰς ἔστι τοιαύτας ἄχρι νῦν δρᾶν· δ δῆμος Τίτῳ καὶ Ἡρακλεῖ τὸ γυμνάσιον, ἑτέρωθι δὲ πάλιν· δ δῆμος Τίτῳ καὶ Ἰπολλωνι τὸ Δελφίνιον. Plutarque ajoute que, de son temps, il y a encore un prêtre de Titus, et il cite les derniers vers du péan qu'on chante en son honneur:

Ζήνα μέγαν Ψώμαν τε Τίτον θ' ἄμα Ψωμαίων τε πίστιν. Ἰήτε Παιάν, ὧ Τίτε σῶτερ.

Cf. CIG, 1325, DITTENB., Syll., 275.

<sup>3.</sup> Cic., In Verr., II, 2, 154: « Eum non solum patronum illius insulae, sed etiam sotera inscriptum vidi Syracusis. Hoc quantum est? Ita magnum, ut Latine uno verbo exprimi non possit. Is est nimirum Soter, qui salutem dedit. Hujus nomine etiam dies festi agitantur. »

<sup>4.</sup> Ad Attic. v, 21, 7.

<sup>5.</sup> Ad Quint. frat. 1, 1, 9, 26.

Athéniens à Sylla<sup>1</sup>. » Sa mort violente, en exaspérant le peuple, le rendit encore plus enthousiaste et plus passionné. En 44, fut votée la loi de Rusrenus, qui décernait définitivement à César le titre de Divus; « on était en présence d'un fait nouveau dans l'histoire romaine: l'Apothéose officielle<sup>2</sup> ».

Pendant les années suivantes, chacun des chefs rivaux prétend à l'apothéose en même temps qu'à l'empire : Sextus Pompée se proclame fils de Neptune; Antoine, Bacchus; tandis que Cléopâtre devient Aphrodite. Octave fut plus réservé, et plus heureux : tant que le sort des armes fut indécis, il ne brigua pas les honneurs divins; quand la victoire eut tranché le débat, il n'eut plus qu'à les recevoir. Cette apothéose, sans doute, fut prudente et progressive, comme toute la politique du prince, mais, comme elle, elle tendit efficacement au but : le nom même d'Auguste, qui lui fut décerné en 27, appartenait à la langue religieuse et faisait entrer l'empereur dans le monde divin. On institua en son honneur des jeux nommés Augustalia, on lui consacra le mois de Sextilis, de même qu'on avait consacré à César le mois de Quintilis; dans les carrefours, dans les maisons privées on rendit un culte au Génie d'Auguste<sup>3</sup>. En dehors de Rome, en Italie, dans les provinces occidentales et surtout en Orient, on alla plus loin et plus vite : on éleva des autels à Auguste<sup>4</sup>. L'empereur était trop bon politique pour décou-

<sup>1.</sup> TOUTAIN, I, p. 26. Cf. Boissier, La religion romaine, I, p. 121-128; BEURLIER, 4-10.

<sup>2.</sup> Beurlier, p. 8. Cf. Toutain, l. l.: « Cette apothéose de César se fit, semble-t-il, à l'imitation de ce qui s'était passé pendant long-temps en Égypte pour les Ptolémées, en Syrie pour les Séleucides, en Asie Mineure pour la plupart des dynastes locaux. Quelle que soit d'ailleurs l'origine de ce culte rendu à César après sa mort, il nous apparaît comme le prototype d'un des éléments essentiels qui constituèrent plus tard la religion impériale. »

<sup>3.</sup> Cf. Beurlier, p. 16 sqq.; Toutain, 27 sq.

<sup>4.</sup> Au rapport de Dion Cassius, Lv, 10, « en 2 av. J.-C., l'un des généraux d'Auguste, L. Domitius Ahenobarbus, pendant une campagne contre les Germains qui mena les légions jusque sur les bords de l'Elbe, consacra près du fleuve un autel à l'empereur. Cette fois, le dernier pas était franchi par les Romains : ce n'était pas au génie d'Auguste, c'était à Auguste lui-même que s'adressait cet hommage rituel » (Toutain, 28). En l'an 25 av. J.-C., un autel est consacré à

rager cet enthousiasme : les provinces, habituées à ces hommages, lui présentaient leurs adorations, il les accepta. Il comprenait d'ailleurs, et tout Romain avec lui, que ce culte resserrait les liens de l'Empire : Cicéron, dans le texte rappelé plus haut, disait à Quintus que les hommages des Asiates devaient honorer non pas lui seul, mais le peuple romain avec lui. Sous l'Empire, cette union était plus étroite encore : partout au dieu Auguste était associée la déesse Rome : les mêmes autels étaient consacrés, les mêmes sacerdoces institués en l'honneur de Rome et d'Auguste. Et Rome tenait à ces hommages : c'est alors que Tite-Live écrivait, dans la préface de son Histoire : « S'il est permis à quelque peuple de consacrer ses origines et de les rattacher aux dieux, le peuple romain s'est acquis tant de gloire dans les combats que, lorsqu'il prétend descendre de Mars, il convient que les nations vaincues souffrent ses prétentions aussi patiemment qu'elles supportent son empire. » Auguste partageait cet orgueil altier de tout Romain : que Rome fût adorée par ses sujets, cela lui semblait juste et utile; qu'il fût associé à ce culte, cela ne lui était pas indifférent; il agréait ces hommages, ce qui, dans la situation où il se trouvait, était équivalemment les exiger.

Ce n'était pas seulement l'adulation qui inspirait ces hommages; c'était aussi le bonheur de la paix ensin recouvrée après tant de guerres civiles. Cicéron lui-même n'avait-il pas dit à César: « De ta vie dépend notre vie à tous¹ »? Dans la bouche du grand orateur, si attaché aux institutions républicaines, cette protestation n'était sans doute qu'à moitié sincère; elle l'était bien davantage sur les lèvres d'un sujet d'Auguste pour qui la République n'était plus qu'un souvenir lointain dont le charme s'était évanoui parmi les

Auguste par les habitants de Tarragone; ce culte est attesté du vivant d'Auguste « en Afrique, dans la Narbonnaise, dans les trois Gaules, et jusque sur les bords du Rhin » (*ibid.*, 32).

<sup>1.</sup> Pro Marcello, 22: « ...tua salute salutem contineri suam et ex unius tua vita (vitam) pendere omnium. » Wendland, Zeitschr.f.N. T.W., v, p. 344, n. 3 compare: Acta fratrum Argalium: « Domitianus ex cujus incolumitate omnium salus constat. » Cf. Cumont, Reque d'hist. et de littérat. relig., 1, 449, n. 6.

guerres civiles, les proscriptions et les batailles fratricides 1.

Et ce n'était pas Rome seulement, mais le monde entier qui respirait. On a découvert en Asie Mineure, à Priène, une inscription qui date de l'an 9 av. J.-C.; l'assemblée de la province d'Asie demande que l'entrée en charge des magistrats soit fixée désormais au 23 septembre, jour de la naissance d'Auguste, parce que cette date est le point de départ d'une nouvelle ère pour l'humanité tout entière; l'exposé des motifs porte:

Attendu que la Providence qui dirige tout dans notre vie a donné à notre vie le comble du bonheur et de la gloire en lui donnant Auguste, qu'elle a rempli de toutes les vertus, pour qu'il fût le bienfaiteur des hommes, et qu'elle l'a envoyé à nous et aux générations à venir comme sauveur, pour mettre fin à la guerre et pour pacifier toutes choses.

Attendu que César, par son apparition, a rempli les espérances de tous ceux qui aspiraient à sa venue, et que non seulement il a dépassé tous les bienfaiteurs d'autrefois, mais que dans l'avenir nul ne pourra jamais le surpasser.

Attendu que la naissance du dieu a été pour le monde le principe

de tous les biens qui viennent de lui... 2.

Dans une autre inscription de la même époque, trouvée à Halicarnasse, on lit:

1. Les textes si expressifs d'Horace et de Virgile ont été rappelés

par Boissier, La religion romaine, 1, p. 134 sqq.

2. Ce décret de la province d'Asie a été conservé dans des inscriptions gréco-latines de Priène, d'Apamée, d'Eumeneia et de Dorylée. Le texte de Priène est le plus complet : il a été édité et annoté par Dittenberger, Orientis Graeci Inscript., 11, 458; reproduction phototypique dans Deissmann, Licht vom Osten<sup>4</sup>, p. 316-317. Voici le texte du passage traduit ci-dessus, tel qu'il est établi par Dittenberger :

ἐπε[ιδὴ ἡ πάντα] διατάξασα τοῦ βίου ἡμῶν πρόνοια σπουδὴν εἰσεν[ενχαμ]ἐνη καὶ φιλοτιμίαν τὸ τεληότατον τῶι βίωι διεκόσμη[σεν] ἐνενχαμένη τὸν Σεδαστόν, ὅν εἰς εὐεργεσίαν ἀνθρώ[πων] ἐπλήρωσεν ἀρετῆς, [ι]σπερ ἡμεῖν καὶ τοῖς μεθ' ἡ[μᾶς σωτῆρα πέμψασα] τὸν παύσοντα μὲν πόλεμον, κοσμήσοντα [δὲ πάντα, φανεὶς δὲ] δ Καῖσαρ τὰς ἐλπίδας τῶν προλαδόντων [...]έθηκεν, οὐ μόνον τοὺς προ αὐτοῦ γεγονότ[ας εὐεργέτας ὑπερδα]λόμενος, ἀλλὶ οὐδὶ ἐν τοῖς ἐσομένοις ἐλπίδ[α ὑπολιπών ὑπερδολῆς,] ἡρξεν δὲ τῶι κόσμωι τῶν δὶ αὐτον εὐανγελί[ων ἡ γενέθλιος] τοῦ θεοῦ. Wendland, Hellenist. Röm. Kultur, p. 143, n. 5, a attiré l'attention sur la formule qu'on lit ici et qui se rencontre alors si souvent : Auguste est le comble de la perfection; on ne peut rien concevoir de meilleur : « quo nihil majus meliusve terris fata donavere ». Horace, Carm., IV, 2, 38; cf. Epist. II, I, 17; ces formules ont été appliquées d'abord à Jupiter : Hor., Carm. I, 12, 17, etc., puis transférées à l'empereur mis en parallèle avec Jupiter : ibid. I, 12, 50; III, 5, 1, etc.

Attendu que la nature éternelle et impérissable de l'univers a mis le comble à tous ses bienfaits en donnant aux hommes le bien suprême : pour nous rendre heureux, elle nous a donné César Auguste, qui est le père de sa patrie, la divine Rome, et qui est le Zeus paternel et le Sauveur de tout le genre humain, dont la providence a non seulement accompli, mais dépassé les prières de tous. Car la terre et la mer jouissent de la paix, les villes sont florissantes de prospérité, de concorde et de richesse, tous les biens abondent et surabondent....

Au cours des guerres civiles, en 48, César avait été semblablement célébré par le peuple d'Éphèse comme « le dieu qui nous est apparu, né d'Arès et d'Aphrodite et sauveur universel du genre humain<sup>2</sup> »; Pompée, à la fin de sa campagne d'Orient, en 62, avait reçu du peuple de Mitylène une inscription honorifique qui le saluait comme « le sauveur et le fondateur de la cité<sup>3</sup> ». A l'avènement de Caligula, les gens de Cyzique le célèbrent comme le « nouveau Soleil Caius César Auguste Germanicus qui a daigné les éclairer de ses rayons »; il a rétabli sur le trône les fils du roi Cotys : « recueillant l'abondance de cette grâce immortelle, ils surpassent tous leurs prédécesseurs, car ceux-ci succédaient à leurs pères, mais eux sont devenus rois par la grâce de César Auguste et associés à sa divinité, et les grâces des dieux l'emportent sur les héritages humains, autant que le soleil l'emporte sur la nuit et la nature incorruptible sur la nature mortelle4 ».

Les recueils d'inscriptions sont pleins de ces apothéoses; et sans doute à cette date ces formules sont déjà usées, ayant été prodiguées à tant de souverains 5. Mais, aux premières

<sup>1.</sup> Inscription 894 du British Museum. Wendland, p. 410: ἐπεὶ ἡ αἰώνιος καὶ ἀθάνατος τοῦ παντὸς φύσις τὸ μέγιστον ἀγαθὸν πρὸς ὑπερδαλλούσας εὐεργεσίας ἀνθρώποις ἐγαρΙσατο Καίσαρα τὸν Σεδαστὸν ἐνενκαμένη τῷ καθ' ἡμᾶς εὐδαίμονι βίω, πατέρα μὲν τῆς ἐαυτοῦ πατρίδος θεᾶς Ῥώμης, Δία δὲ πατρῶον καὶ σωτῆρα τοῦ κοινοῦ τῶν ἀνθρώπων γένους, οδ ἡ πρόνοια τὰς πάντων εὐχὰς οὐκ ἐπλήρωσε μόνον, ἀλλὰ καὶ ὑπερῆρεν εἰρηνεύουσι μὲν γὰρ γῆ καὶ θάλαττα, πόλεις δὲ ἀνθοῦσιν εὐνομία δμονοία τε καὶ εὐετηρία, ἀκμή τε καὶ φορὰ παντός ἐστιν ἀγαθοῦ...

<sup>2.</sup> DITTENBERGER, Sylloge, 347.

<sup>3.</sup> Ibid., 337.

<sup>4.</sup> Ibid., 365. Cf. Lietzmann, Der Weltheiland, p. 45 sqq.; Wendland, p. 408 sqq.

<sup>5.</sup> Il suffit de rappeler l'inscription de Rosette du 27 mars 196,

années de l'empire romain, c'est partout comme un sentiment de délivrance après l'affreux cauchemar des guerres civiles, et il semble vraiment que l'avènement d'Auguste

marque le début d'une ère nouvelle1.

Cette impression de détente dura peu; mais il resta l'attachement à la patrie romaine, puissante, pacifique, et ce sentiment trouva son expression dans le culte impérial. A Rome, la plupart des empereurs, pendant les deux premiers siècles, ne furent divinisés qu'après leur mort, par décret du sénat, et recurent le titre de divus, non de deus?. Mais les pays helléniques ne connurent pas ces lenteurs; ils adorèrent les empereurs vivants3, et, sauf des exceptions

en l'honneur de Ptolémée Epiphane. (DITTENBERGER, Orient., 90; WENDLAND, p. 406-408).

1. Cf. HARNACK, Als die Zeit erfüllet war; Der Heiland. Reden und Aufsätze, I (Giessen, 1906), p. 301-311; Norden, Die Geburt des Kindes (Leipzig, 1924), surtout p. 46 sqq.

2. TACITE, Annal., XV, 74: « Deum honor principi non ante habetur, quam agere inter homines desierit. » Cf. Beurlier, 55-76. — Cependant, dès le premier siècle, certains empereurs prétendirent de leur vivant à tous les honneurs divins, ainsi Caligula, chez qui cette ambition était une sorte de folie (BEURLIER, p. 37), et Domitien, chez qui elle était plus réfléchie, mais non plus modérée, Suétone, Domit., 13: « Neque (dubitavit) in reducenda post divortium uxore edicere, revocatam eam in pulvinar suum. Adclamari etiam in amphitheatro epuli die libenter audiit : Domino et dominae feliciter!... Pari arrogantia, cum procuratorum suorum nomine formalem dictaret epistulam, sic coepit : Dominus et deus noster hoc sieri jubet. Unde institutum posthac, ut ne scripto quidem ac sermone cujusquam appellaretur aliter. » M. GSELL (Essai sur le règne de l'empereur Domitien, Paris, 1893, p. 52, n. 7) a remarqué que c'est à partir du livre v des Epigrammes, et, par conséquent, à partir de l'an 89, que Martial commence à appeler Domitien Dominus et Deus noster; v. Epigr., v, 8, 1; VII, 34, 8; VIII, 2, 6; IX, 66, 3; X, 72, 3; cf. Orose, Advers. pag., VII, 10, 2; DION CASS., Epist., LXVII, 13, 4; DION CHRYS., Orat., XLV (ed. Dindorf. t. 1, p. 118). — Cet effort de Domitien n'eut qu'un résultat éphémère: ce n'est qu'à partir d'Aurélien que les empereurs furent, de leur vivant, ordinairement appelés deus. Cf. sur le culte de l'empereur dans les provinces latines, Toutain, Les cultes païens dans l'empire romain, 1, 1 (Paris, 1907), p. 43-76.

3. DITTENB., OGI, 581 (Chypre, a. 4 p. Chr.): τοῦ Σεδαστοῦ θεοῦ Καίσαρος. 533 (Ancyre, du vivant d'Auguste) : Θεωι Σεδαστώι, θεού Σεδαστού υίω: αὐτοχράτορι. 655 (Faijum, a. 24 p. Chr.) : ὑπὲρ Καίσαρος αὐτοχράτορος θεού έκ θεού ή οἰκοδομή τοὺ περιδόλου τῷ θεῶι καὶ κυρίω Σοκνοπαίωι παρὰ τῶν έχ Νείλου πόλεως. 669 (édit du préfet d'Egypte, Tib. Iulius Alexander, rares, les adorèrent comme des dieux et non comme des héros1.

Si l'on veut dégager de tous ces faits leur signification religieuse, on remarquera d'abord l'extraordinaire popularité de ces cultes. Dans tout l'empire romain et surtout en Orient, nulle divinité n'est fêtée avec plus d'empressement que la divinité impériale, nul sacerdoce n'est plus recherché que le sien, de même que nul privilège n'est plus avidement convoité par les cités que le néocorat<sup>2</sup>.

On en conclura que cette religion n'est pas pure flatterie et pur mensonge. Sans doute l'adulation, la servilité ont joué ici un rôle évident et déplorable; mais elles ne sauraient tout expliquer. Si ce culte n'avait traduit rien de profond ni de sincère, il n'aurait pas plus duré que la folie de Caligula ou les exigences de Domitien<sup>3</sup>.

Ce qu'il traduisait, c'était la vénération envers la majesté romaine, puissance souvent bienfaisante, toujours imposante, et qui aux païens d'alors paraissait vraiment divine. Selon ce que rapporte Duris de Samos, les Athéniens avaient, en 307, chanté à Démétrius de Phalère : « Les autres dieux sont bien loin; toi, tu es tout près, nous te voyons, non pas dieu de bois, ni dieu de pierre, mais dieu véritable<sup>4</sup>. » Auprès

a. 68 p. Chr.) : δ θεὸς Κλαύδιος. 539 (Galatie) : θεῷ Νέρουᾳ. Sylloge, 354 (Hypata, entre 17 a. Chr. et 2 p. Chr.) : αὐτοκράτορα Καίσαρα θεὸν θεοῦ υἰὸν Σεδαστὸν εὐεργέτην.

1. Au divus latin correspond presque toujours θεός, très rarement δ ἐν θεοῖς, θεῖος, ἥρως: D. Magie, De Romanorum juris publici sacrique vocabulis sollemnibus in Graecum sermonem conversis (Lipsiae, 1905), p. 66.

2. Sur cet empressement en Asie Mineure, v. V. Chapot, La pro-

vince romaine proconsulaire d'Asie (Paris, 1904), p. 419-453.

3. Cf. Kaerst, op. cit., p. 215: « Wir haben jetzt durch griechische Inschriften, namentlich aus der Zeit des Augustus, einen tieferen Einblick in diese eigentümliche Welt von Empfindungen gewonnen. Wir dürfen den überschwänglichen Stil, den solche panegyrische Inschriften tragen, in Rechnung ziehen, aber wir haben kein Recht, die Echtheit des zugrunde liegenden Gefühls anzuzweifeln. »

4. ATHEN., Deipnos., VI, 62:

άλλοι μεν ή μακράν γαρ ἀπέχουσιν θεοί,
ή οὐκ ἔχουσιν ὧτα,
ή οὐκ εἰσίν, ή οὐ προσέχουσιν ήμῖν οὐδὲ ἔν,
σὲ δὲ παρόνθ' ὁρῶμεν
οὐ ξύλινον, οὐδὲ λίθινον, άλλ' ἀληθινόν.

de l'empereur romain, ce n'était là encore qu'une divinité bien chétive. On en vint, par une confusion très pernicieuse mais très explicable, à faire de ce culte la marque du loyalisme envers l'empire; et les chrétiens, parce qu'ils le refusaient, passèrent longtemps aux yeux de la foule pour sujets déloyaux<sup>1</sup>.

L'évhémérisme, alors très répandu, rendait cet abus plus facile<sup>2</sup>; si les dieux du panthéon n'étaient autre chose que des grands hommes divinisés, ne pouvait-on pas, sans impiété, leur comparer les empereurs? Aussi, pendant la période romaine, le souverain n'est plus une incarnation de la divinité; c'est un dieu nouveau qu'on associe aux autres<sup>3</sup>, et que parfois on leur substitue<sup>4</sup>.

1. Le conflit entre le christianisme et le culte impérial apparaît déjà dans l'Apocalypse; cf. Allo, L'Apocalypse, p. 200-210. Il créera contre les chrétiens une suspicion que les apologistes s'appliqueront à dissiper. On peut relever en particulier cette discussion de Terrul-LIEN, Apol., 34: « Augustus, imperii formator, ne dominum quidem dici se volebat : et hoc enim dei est cognomen. Dicam plane imperatorem dominum, sed more communi, sed quando non cogor, ut dominum dei vice dicam. Ceterum liber sum illi; dominus enim meus unus est, Deus omnipotens et aeternus, idem qui et ipsius. Qui pater patriae est, quomodo dominus est. Sed est gratius nomen pietatis quam potestatis; etiam familiae magis patres quam domini vocantur. Tanto abest ut imperator deus debeat dici, quod non potest credi non modo turpissima, sed et perniciosa adulatione. » Parmi les martyrs scillitains, Donata répond : « Honorem Caesari quasi Caesari reddimus, timorem autem et cultum Christo domino praestamus. » Sous Dèce, en 251, Achatius, évêque de Mélitène en Arménie répond de même : « Ego Dominum meum, qui est verus et magnus, pro salute regis obtestor; sacrificium vero nec ille exigere, nec nos debemus exsolvere » (Ruinart, Acta sincera, p. 139). Cf. Beurlier, Le culte impérial, p. 271 sqq.

2. Et, inversement, le culte des souverains favorisa l'évhémérisme :

KAERST, p. 216 sqq.

3. Pour cette association dans les provinces latines, v. Toutain, p. 225, 226, renvoyant à *CIL*, xiii, 1189; 4624; 2831; 2903; xii, 2373; *Bull. des Antiq.*, 1896, p. 290; pour l'Asie, v. Chapot, p. 425-428.

4. Chapot, 428: « Le personnage romain... absorbe quelquesois en lui le dieu local, le remplace, prenant seulement son épithète ou son aspect extérieur. Sur des monnaies de Magnésie du Sipyle, Néron est appelé Zeus Eleutherios. A Germé de Mysie, Hadrien, à la place de Zeus, devient Πανελλήνιος, et à Aezani il sut Γενέτωρ, ayant supplanté Apollon. A Cyzique, Commode est qualifié d'Héraklès romain. » Cf. l'inscription d'Alabanda (OGI, 457): ἀπόλλωνος Ἐλευθερίου Σεδαστοῦ,

Les conséquences morales et religieuses de ce culte sont faciles à apprécier : c'est d'abord l'adulation servile, s'épuisant à contenter un orgueil devenu insatiable, et se faisant d'autant plus prodigue d'hommages que le maître en est plus indigne<sup>1</sup>; c'est, plus dangereuse encore, la servitude envers un pouvoir divinisé, envers une volonté érigée en loi sacrée; c'est enfin et surtout la dégradation de l'idée de dieu : si les faits et gestes des dieux de l'Olympe l'avaient déjà bien compromise, tout idéalisés qu'ils étaient par la poésie, que dire des exemples des nouveaux dieux, qui s'étalaient aux yeux de tous, et dont rien ne voilait la turpitude?

On a beaucoup parlé de l'influence qu'auraient cue ces apothéoses sur la première théologie chrétienne; si l'adoration du Christ s'est si rapidement développée, on l'attribue pour une part à ces habitudes religieuses de l'hellénisme, qui multiplient si aisément les dieux, les seigneurs, les sauveurs<sup>2</sup>. L'étude, qui sera faite plus bas, de l'origine de la foi

avec les notes de Dittenberger, et les autres inscriptions qu'il indique.

— De même, Drusilla, fille de Germanicus, est appelée νέα Άφροδίτη (Sylloge, 365); sa sœur Julia, νέα Νικηφόρος (Άθηνᾶ) (OGI, 474); Germanicus lui-même, θεὸς νέος (Снарот, 430).

1. Il suffira ici de citer une partie de l'inscription qui porte le discours de Néron à Corinthe, en 67; le prêtre des Augustes et de Néron dit (Sylloge, 376, 31 sqq.): ἐπειδὴ ὁ τοῦ παντὸς κόσμου κύριος Νέρων, αὐτοκράτωρ μέγιστος, δ[η]μαρχικῆς ἐξουσίας τὸ τρισκαιδέκατον ἀποδεδειγμένος, πατὴρ πατρίδος, νέος Ἡλιος ἐπιλάμψας τοῖς Ἑλλησιν... τὴν... ἐλευθερίαν... εἶς καὶ μόνος τῶν ἀπ' αἰῶνος αὐτοκράτωρ μέγιστος φιλέλλην γενόμενος [Νέρων] Ζεὺς Ἐλευθέριος ἔδωκεν... δι' ἀ δὴ πάντα δεδογμένον εἶναι τοῖς τε ἄρχουσι καὶ συνέδροις καὶ τῷ δήμω καθιερῶσαι μὲν κατὰ τὸ παρὸν τὸν πρὸς τῷ Διὶ τῷ Σωτῆρι βωμόν, ἐπιγράφοντας « Διὶ Ἐλευθερίω [Νέρων]: εἰς αἰῶνα », καὶ ἀγάλματα ἐν τῷ ναῷ τοῦ ἀπόλλωνος τοῦ Πτωίου συνκαθειδρύοντας τοῖς [ἡμῶν] πατρίοις θεοῖς [Νέρωνος] Διὸς Ἐλευθερίου καὶ θεᾶς Σεδαστῆς [Ποππαίας].

2. Gf. Harnack, Dogmengesch., I<sup>t</sup>, p. 136 ssq. et en particulier p. 138 et 139; Wendland, art. cité. M. Goguel écrit, en prêtant à saint Paul les conceptions religieuses de l'hellénisme: « Le mot Θεός n'a pas pour Paul le sens strict et précis qu'il a pour nous. Il y a, écrit quelque part l'apôtre, des êtres que l'on appelle dieux, soit au ciel, soit sur la terre, comme il y a beaucoup de dieux et beaucoup de seigneurs; mais pour nous il n'y a qu'un Dieu, le Père. Pour Paul, Christ est un de ces êtres qui méritent le nom de Dieu, mais cela ne veut pas dire qu'il soit Dieu au sens qu'aurait pour nous cette formule » (L'apôtre Paul et Jésus-Christ, p. 246). Le texte même, que

au Seigneur Jésus, permettra d'apprécier cette hypothèse<sup>1</sup>; dès maintenant cependant, on peut reconnaître les traits essentiels qui caractérisent ce culte des souverains, et qui nous mettront à même plus tard de discerner son influence réelle ou prétendue.

En tant qu'il exprime un sentiment sincère, — et évidemment ce n'est que comme tel qu'il a pu agir, — le culte des souverains est un culte politique  $^2$ : en honorant jadis le héros fondateur, le Grec traduisait son attachement à la cité; en adorant maintenant l'empereur, il fait profession de loyalisme envers l'empire, il vénère sa puissance, il reconnaît ses bienfaits. L'étude du titre de « sauveur », si souvent décerné aux souverains, éclaire tout particulièrement ce caractère de la religion royale ou impériale : le  $\sigma\omega\tau\eta\rho$  n'est pas celui qui sauve l'âme, qui la délivre du péché, du mal, du démon; c'est celui qui sauve ou qui protège la cité, le royaume, l'empire  $^3$ . De ce point de vue, on saisit déjà une des différences

rappelle M. Goguel, suffit à réfuter cette interprétation : « Pour nous il n'y a qu'un Dieu, le Père, et qu'un Seigneur, Jésus-Christ. » Loin de se conformer au syncrétisme hellénique, saint Paul le condamne. — Plus justement, Clemen (Religionsgeschichtl. Erklärung des N. T., p. 265) et Deissmann (Licht vom Osten, p. 275) reconnaissent dans le vocabulaire, mais non dans la théologie chrétienne l'influence de l'hellénisme.

1. Infra, livre III, ch. II, surtout p. 354-373.

2. Nous considérons surtout ici le culte des souverains tel qu'il fut naturalisé dans l'hellénisme; car c'est sous cette forme surtout qu'il est entré en contact avec le christianisme et qu'il a pu agir sur lui.

3. Quelques exemples de cet emploi de σωτήρ suffiront à en montrer la portée : OGI, 253 (Bagdad, a. 167/6 a. Chr.) : βασιλεύοντος Άντιό-χου θ[εοῦ], σωτήρος τῆς ᾿Ασίας καὶ κτίσ[του] τῆς πόλεως. Sylloge, 337 (Mytilènes, a. 62 a. Chr.) : ὁ δᾶμος τὸν ἐαύτω σώτηρα καὶ κτίσταν Γναῖον Πομπήτον. Ibid., 338, 349 (ibid., peu après 63 a. Chr.) : Γναίω Πονπηίω... τῷ εὐεργέτα καὶ σωτῆρι καὶ κτίστα. — Θεοφάνη, τῷ σωτῆρι καὶ εὐεργέτα καὶ κτίστα δευτέρω τᾶς πατρίδος. Ibid., 340 (ibid., a. incert.) : Ποντάμωνι Λεσδώνακτο[ς] τῷ εὐεργέτα καὶ σωτῆρος καὶ κτίστα τᾶ[ς] πόλιο[ς], Ibid., 343 (Cyrènes, peu après a 67 a. Chr.) : [Γ]ναῖον Κορνήλιον Λέντολον Ποπλίω υἰὸν Μαρκελλῖνον, πρεσδευτάν ἀντιστράταγον, τὸν πάτρωνα καὶ σωτῆρα, Κυραναῖοι. — Ces exemples ont dójà été cités, entre bien d'autres, par P. Wendland, dans son article Σωτήρ indiqué ci-dessus. — Pour l'époque impériale, D. Magie (op. cit., p. 67) donne de nombreux exemples des titres suivants décernés aux empereurs :

essentielles qui distinguent le culte de l'empereur du culte du Christ : ces deux religions sont hétérogènes comme les deux cités auxquelles elles appartiennent, comme le royaume des hommes et le royaume de Dieu <sup>1</sup>.

De plus, — et cette différence est plus profonde encore, — le culte des souverains n'a pu se développer que dans des milieux où la religion était bien complaisante, et l'idée de Dieu bien humiliée. On sait quelle réaction il provoqua chez les Juifs fidèles, dès le temps des Machabées; cette opposition ne désarma jamais, même aux plus mauvais jours de l'empire: Caligula lui-même ne put réussir à imposer son culte aux Juifs <sup>2</sup>. C'est dans ce milieu que le christianisme est né, et il en a toujours gardé l'intransigeance; et le culte du Christ, en se développant dans son sein, n'a fait que rendre plus rigoureux son monothéisme, plus décisive sa condamnation de tous les autres cultes <sup>3</sup>: c'est qu'au lieu de dégrader la divinité à la mesure de Tibère ou de Néron, il en a montré la plénitude en Jésus-Christ.

## § 3. — Interprétations philosophiques.

Bien longtemps avant les philosophes, les poètes et les historiens avaient travaillé le vieux fond de la mythologie

σωτήρ τῆς οἰχουμένης, σωτήρ τῆς δλης οἰχουμένης, σωτήρ τοῦ χόσμου, σωτήρ τοῦ σύμπαντος χόσμου, σωτήρ τοῦν Ἑλλήνων τε καὶ τῆς οἰχουμένης πάσης, etc.

— Sur la différence entre la conception hellénique et la conception chrétienne du Sauveur cf. II. Lietzmann, Der Weltheiland, p. 32, 33.

<sup>1.</sup> Cf. Kaerst, p. 216, faisant, semble-t-il, allusion à Soltau, Die Geburtsgeschichte Jesu Christi: « Die Predigt des Evangeliums vom Weltheiland hat eine Parallele gefunden in dem « Evangelium » der Geburt des kaiserlichen Weltherrschers. Aber die Parallele stellt uns zugleich den Gegensatz vor Augen. Es ist ein Gegensatz von entscheidender Bedeutung. Auf der einen Seite die Apotheose des Weltreiches, der gegenwärtigen Weltgestaltung und ihrer höchsten Potenz, der Person des Kaisers, auf der anderen ein Reich, das nicht von dieser Welt ist, ein neuer Lebenszusammenhang, der in der Gemeinschaft mit einem überweltlichen Gotte wurzelt, eine zukünftige Entwicklung von unendlicher Grösse in sich tragend. » L'opposition des deux conceptions religieuses n'est pas moins fortement marquée par Kornemann à la fin de son étude, p. 145.

<sup>2.</sup> Cf. Infra, p. 104.

<sup>3.</sup> Infra, livre III, ch. II.

grecque; dans ses conférences sur l'Évolution de la religion <sup>1</sup>, Ed. Caird a justement distingué dans la religion hellénique deux tendances qui se développent l'une après l'autre, sans toutefois se substituer entièrement l'une à l'autre : « d'abord se développe la conscience de l'unité divine, que l'on conçoit d'une façon très abstraite comme un destin ou une loi nécessaire; puis on dépasse cette unité abstraite et panthéistique, et l'on s'avance vers cette idée de principe spirituel qui est impliquée dans le monothéisme. »

La direction du mouvement est très exactement marquée par ces lignes. Chez le vieil Homère déjà, les deux conceptions semblent parfois se heurter, et, bien que Zeus y soit supérieur même au destin, on doit du moins reconnaître chez

lui quelques germes des doctrines postérieures 2.

A partir du v° siècle surtout ³, il est évident pour quiconque lit avec quelque attention les historiens et les poètes, que beaucoup d'entre eux sont entraînés vers un panthéisme fataliste. Le concept de l'ἀνάγκη domine la tragédie d'Eschyle comme l'histoire d'Hérodote, comme aussi en grande partie les croyances populaires, et ce n'est pas sans quelque raison que les stoïciens appuieront leur doctrine du destin sur le consentement universel.

Ils avaient été devancés aussi par les poètes dans leur monisme naturaliste, je veux dire dans leur tendance à identifier les dieux de la mythologie avec les forces de la nature et à les unifier ensuite. Cette tendance se trahit déjà chez Pindare, dans le vers bien connu : « Qu'est-ce que Dieu? qu'est-ce qu'il n'est pas? Le tout 4. » Elle s'affirme plus nettement encore

1. The evolution of religion (Glasgow, 1893), 1, p. 278.

2. V. NAEGELSBACH-AUTENRIETH, Homerische Theologie<sup>3</sup> (Nürnberg, 1884), p. 116-141, Die Götter und die Moira, surtout p. 138-140.

3. Sur la transformation de la religion grecque au ve siècle, on lira avec intérêt l'étude de G. GRUPPE, Griech. Mythologie, p. 1041-1058, même si l'on n'adopte pas entièrement la thèse de cet historien sur le mysticisme orphique du vie siècle, son origine et son influence.

4. Fr. 117. J'adopte la correction de Berge et de Croiset (Hist. de la litt. gr., 11, p. 378): Τί θεός; τί δ' οὕ; τὸ πἄν. — Cf. A. Bremond, Notes sur la religion de Pindare; 111, le Panthéisme (Recherches de science religieuse, oct. 1918, p. 304-308); on trouvera dans ces quelques pages des remarques très fines et très justes, non seulement sur la religion

chez Eschyle; Prométhée chante: « Ma mère n'est pas seulement Thémis et Gaïa; c'est la forme unique qui porte des noms multiples l. » On lit encore dans un fragment d'Eschyle cité par Clément d'Alexandrie et par Eusèbe: « Zeus est l'éther, Zeus est la terre, Zeus est le ciel; Zeus est le tout, et ce qui est au-dessus de tout le . » Euripide lui-même, aux heures où il est moins sceptique, interprète volontiers dans ce sens la mythologie traditionnelle: « Zeus, que ce soit la nécessité de la nature, ou la pensée des mortels... 3 »

Au reste, le naturalisme dont procédait la religion grecque, y était encore assez vivement senti, pour qu'on pût, du moins dans certains cas, le ramener sans peine à la pleine lumière. Ainsi, bien que Plutarque proteste quelque part contre l'identification du soleil et d'Apollon<sup>4</sup>, il reconnaît ailleurs que cette identification est presque universellement admise par les Grecs<sup>5</sup>.

Cependant, pour la plupart des dieux, ces interprétations étaient moins aisément admises, sinon par un petit cercle de lettrés et de penseurs. Cicéron proteste à plusieurs reprises contre l'exégèse stoïcienne qui, dit-il, renverse toutes les conceptions que l'on se fait d'ordinaire des dieux <sup>6</sup>.

Quel qu'ait été, en effet, à l'origine, le caractère natura-

de Pindare, mais aussi sur la mythologie hellénique et sur ses rapports avec le panthéisme.

1. Prom., 209, 210: ἐμοὶ δὲ μήτηρ οὐχ ἄπαξ μόνον θέμις καὶ Γαΐα, πολλῶν ὀνομάτων μορφή μία.

Fr. 345 : Ζεύς ἐστιν αἰθηρ, Ζεὑς δὲ γῆ, Ζεὑς δ' οὐρανός.
 Ζεύς τοι τὰ πάντα, χὤτι τῶνδ' ὑπέρτερον.

3. Troyen., 886. On peut comparer la petite dissertation mise dans la bouche de Mélanippe la Philosophe (éd. Nauck, Fr. 488).

4. De Pyth. orac., 12. - 5. De E, 4.

6. De nat. deor., 1, 14, 36: « Cum vero (Zeno) Hesiodi theogoniam interpretatur, tollit omnino usitatas perceptasque cognitiones deorum; neque enim Jovem neque Junonem neque Vestam neque quemquam, qui ita appelletur, in deorum habet numero, sed rebusinanimis atque mutis per quandam significationem haec docet tributa nomina. » 1b., 111, 24, 63: « Magnam molestiam suscepit... Zeno... commenticiarum fabularum reddere rationem... Quod cum facitis, illud profecto confitemini longe aliter se rem habere atque hominum opinio sit; eos enim, qui di appellantur, rerum naturas esse, non figuras deorum. »

liste de la mythologie grecque, elle était, depuis longtemps, devenue de plus en plus anthropomorphique : le développement des légendes, riches de détails individuels, avait prêté aux différents dieux une personnalité nettement accusée. La localisation des cultes y avait aidé encore et, plus que tout le reste, l'usage des peintures et des statues, qui attribuaient à chaque divinité une forme propre et distincte. Toutes ces influences avaient agi trop longtemps et trop puissamment sur les habitudes religieuses du peuple, pour qu'on pût effacer de son esprit toutes ces distinctions, et lui faire adorer; dans les différents dieux, les forces de la nature émanant d'un esprit unique 1.

Les storciens cependant y employèrent toutes les ressources de leur exégèse, interprétant les noms des dieux par l'étymologie, les légendes par l'allégorie, et effaçant, par leur symbolisme impitoyable, les personnalités les plus accusées. Cette méthode était déjà connue de Platon, qui l'avait finement raillée <sup>2</sup>; Zénon la reprit et la développa, et après lui ses successeurs, Cléanthe, Chrysippe et les autres, la mirent en œuvre avec leur énergie tenace et un peu brutale <sup>3</sup>.

En voici quelques traits, exposés chez Cicéron par le stoï-

<sup>1.</sup> Cf. E. Caird, l. l., 1, 276; après avoir parlé de la tendance panthéiste de la mythologie védique, l'auteur ajoute : « Something similar to this happens also in Greece; but it is greatly modified by the anthropomorphic character of the Greek religion, which hides the abstract unity under a multiplicity, not of powers of nature which easily pass into each other, but of humanised divinities, each of which has all the fulness of a distinct individuality, all the riches of a definite character. Gods like Zeus, or Athene, or Hermes resist the process of fusion which would melt them into one divine power, in a much more stubborn way than forms like Varuna or Mitra, Agni or Indra.»

<sup>2.</sup> Phaedr., 229 c.

<sup>3.</sup> Stoicorum veterum fragmenta, 1 (Zenonis), Fr. 152-177; 11 (Chrystppi), Fr. 1061-1100. — Le document d'ensemble le plus intéressant que nous possédions est le livre de Cornutus, Theologiae graecae compendium (éd. C. Lang, Leipzig, 1881); l'auteur était un contemporain de saint Paul (mort vers 68 p. C.). — Cette exégèse a été souvent étudiée, en particulier par F. Wipprecht, Zur Entwicklung der rationalistischen Mythendeutung, 2 progr. (Tübingen, 1902 et 1908); ces deux programmes ne décrivent que les origines de cette exégèse, mais ils le font avec grand détail; Decharme, La Critique des traditions religieuses chez les Grecs (Paris, 1904), ch. ix et x, p. 270-355.

cien Balbus 1 : Cronos, c'est le temps (χρόνος); il doit son nom latin de Saturne à ce qu'il est saturé d'années, quod saturaretur annis; quand on dit qu'il est enchaîné par Jupiter, on signifie que le temps est déterminé par les révolutions du ciel, car Jupiter c'est le ciel; c'est pour cela qu'on dit qu'il foudroie ou qu'il tonne, et c'est en ce sens qu'Ennius a écrit :

Aspice hoc sublimen candens, quem invocant omnes Iovem.

L'air, c'est Junon, sœur et épouse de Jupiter, parce qu'elle ressemble au ciel et lui est unie 2.

Il est inutile de poursuivre plus longtemps cette énumération un peu fatigante; Balbus y résume la doctrine de son école, et retrouve dans la mythologie toute la physique.

La seule chose qui nous intéresse ici, c'est la portée religieuse de ces efforts; elle est facile à apprécier : tout ce que les vieilles légendes avaient de scabreux et d'immoral s'évanouit en symboles; les tableaux obscènes recoivent une interprétation honnête 3; par là, l'œuvre des poètes, qui avait tant choqué Platon, devient à la fois inoffensive et inattaquable.

Il y a plus: les grandes forces de la nature ont un caractère plus mystérieux et une action plus puissante que les personnalités chétives de l'Olympe classique. On rendait donc au sentiment religieux un aliment plus riche.

Les storciens ne s'arrêtent point là : ils conçoivent le monde entier comme pénétré et animé par un esprit divin. Cet esprit, ce dieu unique, recoit mille noms divers selon les diverses parties du monde qu'il habite et qu'il soutient 4:

<sup>1.</sup> De nat. deor., 11, 24, 63 sqq.

<sup>2.</sup> Cf. Diog. La., vii, 147 (Fr. st., ii, 1021).

<sup>3.</sup> V. l'interprétation donnée par Chrysippe du tableau de Samos,

ORIG., C. Cels., IV, 48 (GCS, I, p. 321).

<sup>4.</sup> On trouve aussi cette conception dans le traité de Pseudo-Aris-TOTE, De mundo, qui, d'ailleurs, accuse en bien des traits l'influence stoïcienne, vii : « (Zeus est) pour tout dire en peu de mots, le Dieu à la fois céleste et souterrain, qui reçoit des noms tirés de toute chose et de tout phénomène, comme étant lui-même la cause universelle. Voilà pourquoi les vers orphiques ont dit: « Zeus fut le premier, Zeus est le dernier; c'est le maître du tonnerre; Zeus est le milieu, c'est de lui que tout vient; Zeus est la base de la terre et du ciel étoilé. » La

il est Apollon, Poseidon, Artémis, Athéné; ces dieux se distinguent entre eux comme les différents éléments qu'ils animent; mais ce sont des émanations du même esprit divin, qui s'étend par le monde, qui s'est développé dans le monde, qui en produit et en soutient la fécondité multiple, qui le consumera enfin et le résorbera en lui <sup>1</sup>. Et alors, quand se produira cette conflagration universelle, tous les autres dieux se perdront dans le dieu unique d'où ils sont sortis <sup>2</sup>, jusqu'à ce que Zeus, recommençant son évolution fatale, produise de nouveau et selon les mêmes lois tous les dieux et tous les hommes <sup>3</sup>.

La mythologie hellénique, nous l'avons dit, ne se prétait pas sans résistance à cette interprétation panthéiste; la religion égyptienne, moins anthropomorphique et plus naturaliste, s'y accommodait plus aisément. C'est à Saïs, sur la statue d'Isis, qu'on lisait cette inscription : « Je suis tout le passé, tout le présent, tout l'avenir, et nul mortel n'a soulevé mon voile 4 »; Ammon, nous dit encore Plutarque (ib.), est tenu pour les Égyptiens comme identique à l'univers :

nécessité même n'est pas autre chose que celui qui existe comme une substance immobile; il est la μοῖρα, Némésis, Adrastée... »

1. Plutarque, De stoic. repugn., 39 (Fr. st., 11, 604): εν δε τῷ πρώτφ περὶ προνοίας (Χρύσιππος) τον Δία φησιν αύξεσθαι, μέχρις αν εἰς αὐτον ἄπαντα καταναλώση. Ἐπεὶ γὰρ ὁ θάνατος μέν ἐστι χωρισμὸς ψυγῆς ἀπὸ τοῦ σώματος, ἡ δὲ τοῦ κόσμου ψυγὴ οὐ χωρίζεται μέν, αύξεται δὲ συνεγῶς, μέγρις αν εἰς αὐτὴν

. καταναλώση την ύλην, οὐ βητέον ἀποθνήσκειν τον κόσμον.

- 2. Id., De comm. not., 36 (Fr. st., 11, 1064) : λέγει γοῦν Χρύσιππος ἐοιχέναι τῷ μὲν ἀνθρώπῳ τὸν Δία καὶ τὸν κόσμον, τῆ δὲ ψυχἢ τὴν πρόνοιαν ὅταν οῦν ἐκπόρωσις γένηται, μόνον ἄφθαρτον ὅντα Δία τῶν θεῶν, ἀναγωρεῖν ἐπὶ τὴν πρόνοιαν, εἶτα ὁμοῦ γενομένους ἐπὶ μιᾶς τῆς τοῦ αἰθέρος οὐσίας διατελεῖν ἀμφοτέρους. Sénèque, ep. ad Lucil., 1x, 16 (ib., 1065) : « Qualis tamen futura est vita sapientis, si sine amicis relinquatur... in desertum litus ejectus? Qualis et Jovis, cum resoluto mundo et dis in unum confusis, paulisper cessante natura, adquiescit sibi cogitationibus suis traditus. Tale quiddam sapiens facit, in se reconditur, secum est. »
- 3. Lactance, Div. instit., vii, 23 (ib., 623); Alexandre d'Aphrodise, In Aristotel. anal. pr., p. 180, 31, éd. Wallies (624); Nemes., De nat. hom., 38 (625); Origène, C. Cels., iv, 68 (626); Plutarque, De def. oracul., 29 (632). Sur cette palingénésie, cf. R. Heinze, Xenokrates (Leipzig, 1892), p. 132-134.
- 4. Plutarque, De Is., 9: έγω είμι παν το γεγονός καὶ ον καὶ ἐσύμενον καὶ τὸν ἐμὸν πέπλον οὐδείς πω θνητὸς ἀνεκάλοψεν.

τὸν πρῶτον θεὸν τῷ παντὶ τὸν αὐτὸν νομίζουσιν. Apulée, à son tour, fait ainsi parler Isis: « Je suis mère de la nature, maîtresse de tous les éléments, principe des siècles, divinité suprême, reine des Mânes, première entre les habitants du ciel, type uniforme des dieux et des déesses... Puissance unique, je suis, par l'univers entier, adorée sous plusieurs formes, avec des cérémonies diverses, sous mille noms différents 1. »

Cependant ces mythes isiaques eux-mêmes sont interprétés plus volontiers par Apulée et par Plutarque dans le sens d'une philosophie dualiste, n'identifiant pas les dieux avec l'activité immanente de la nature, mais les organisant en une hiérarchie qu'un dieu suprême domine. Ainsi dans ce même livre XI° des Métamorphoses, où Isis se révèle comme rerum naturae parens, deorum dearumque facies uniformis, Osiris est ensuite appelé « le grand Dieu, le père souverain des dieux, l'invincible Osiris », ou encore « le dieu principal 2 ».

On trouve ici un écho des spéculations religieuses, développées par Apulée dans son traité sur le démon de Socrate : il se représente, d'après Platon, les différents dieux comme des être incorporels, animés, éternels, bienheureux, et, au-dessus d'eux, un dieu souverain, transcendant à toute action et à toute passion, ineffable et incompréhensible.

Plutarque, de même, se représente Osiris comme le premier

<sup>1.</sup> Metamorph., xi, 5: « En adsum, tuis commota, Luci, precibus, rerum naturae parens, elementorum omnium domina, saeculorum progenies initialis, summa numinum, regina Manium, prima caelitum, deorum dearumque facies uniformis, quae caeli luminosa culmina, maris salubria flamina, inferum deplorata silentia nutibus meis dispenso. Cujus numen unicum multiformi specie, ritu vario, nomine multijugo totus veneraturorbis, inde primigenii Phryges Pessinuntiam deum matrem, hinc autochthones Attici Cecropeiam Minervam... »

<sup>2.</sup> Ibid., 27: « Deae quidem me tantum sacris imbutum, at magni dei deumque summi parentis, invicti Osiris, necdum sacris illustratum; quamquam enim conexa, immo vero unita ratio numinis religionisque esset, tamen teletae discrimen interesse maximum... ». 28: « Cunctis affatim praeparatis, decem rursus diebus inanimis contentus cibis, insuper etiam deraso capite principalis dei nocturnis orgiis illustratus, plena iam fiducia germanae religionis, obsequium divinum frequentabam. »

principe intelligible, que l'âme purifiée atteint par l'extase : s'il est, dit-il, le dieu des morts, ce n'est pas qu'il ait commerce avec rien de souillé, mais c'est qu'il est le roi et le chef des âmes purifiées qui atteignent enfin l'invisible <sup>1</sup>.

Une pareille interprétation ne peut avoir de sens que pour un adepte de la philosophie platonicienne; mais souvent les mêmes tendances se manifestent plus discrètement et ont une influence plus large. Le dieu souverain, conçu par la philosophie dualiste des néo-platoniciens et des néo-pythagoriciens, est identifié au Zeus de la mythologie; les autres dieux, dès lors, deviennent ses subordonnés et ses intermédiaires dans ses relations avec les hommes.

Cette conception de la royauté de Zeus pouvait s'autoriser de l'antique mythologie homérique. Zeus n'y apparaissait-il point comme le père des dieux et des hommes? On se rappelait l'image naïve par laquelle il exprimait sa suprématie: une même chaîne d'or que tous les dieux d'un côté et Zeus seul de l'autre tireraient en sens opposés : les efforts conjurés de tous les autres dieux ne pourraient résister à la force de Zeus. Depuis lors, la prééminence de Zeus sur les autres dieux était restée acceptée par les païens. Les divinités locales étaient toujours plus populaires et plus fêtées; mais elles étaient conçues comme inférieures au dieu souverain. Dans les identifications syncrétistes si nombreuses, par lesquelles on ramenait les divinités orientales aux dieux grecs ou romains, c'était Zeus ou Jupiter qu'on retrouvait dans les divinités les plus hautes : ainsi on célébrait Sérapis par l'invocation gravée sur tant de médailles : εξς Ζεύς Σέραπις<sup>2</sup>; on faisait du Baal Chamim des Syriens le Jupiter summus, exsuperantissimus 3; on confondait aussi le Dieu des Juifs avec le Zebe θψιστος 4; et Celse, voulant démontrer que la

<sup>1.</sup> Is. et Osis., 77-78.

<sup>2.</sup> E. Peterson, EIS  $\Theta EOS$  (Göttingen, 1926), p. 227-240.

<sup>3.</sup> Cumont, Les Religions orientales, p. 154.

<sup>4.</sup> Cette contamination a été étudiée par E. Schuerer et par M. Cumont: Die Juden im bosporanischen Reiche und die Genossenschaft der σεδόμενοι θεὸν ΰψιστον ebendaselbst (Sitzungsberichte der Akad. der Wissensch. zu Berlin, xhi (1897), p. 200-225) von E. Schuerer; Hypsistos par Franz Cumont (supplément à la Revue de l'Instruction

religion juive n'avait rien de plus que celle des autres peuples, écrivait : « Je ne pense pas qu'il y ait aucune différence à appeler Zeus, Hypsistos ou Zeus ou Adonaï ou Sabaoth ou Ammon, comme les Égyptiens, ou Papaeos, comme les Scythes¹. »

Les apologistes chrétiens eux-mêmes aiment à reconnaître dans mille invocations populaires le cri d'une âme naturellement chrétienne; Minucius Félix, après les avoir rapportées, ajoute : « et qui Jovem principem volunt, falluntur in nomine, sed de una potestate consentiunt³; » et Tertullien, rappelant l'efficacité des prières chrétiennes pour obtenir la pluie en temps de sécheresse, mentionne aussi les acclamations des païens et y retrouve la même signification : « Tunc et populus acclamans, deo deorum, qui solus potens, in Jovis nomine Deo nostro testimonium reddidit³».

Ce serait fort mal comprendre Minucius Félix et Tertullien que de leur prêter le syncrétisme religieux de Celse : ils aiment à reconnaître dans certaines locutions familières aux païens l'instinct de l'âme, qui spontanément se tourne vers le Dieu véritable et oublie les dieux chétifs de la mythologie; mais ils sont loin d'admettre l'équivalence entre les conceptions religieuses des chrétiens et des païens. La différence subsiste en effet, irréductible, et, malgré les efforts méritoires des philosophes et des lettrés pour relever la religion populaire, cette religion reste chez le peuple et chez eux-mêmes un véritable polythéisme.

publique en Belgique, 1897); Les mystères de Sabazius et le Judaïsme (Comptes rendus des séances de l'Acad. des Inscript., 1906, p. 63 sqq.), par Franz Cumont. Ces travaux font constater, surtout dans le Bosphore et en Asie Mineure, l'existence d'associations religieuses composées de païens qui révéraient le Dieu d'Israël sous le nom de Zεὐς τόψιστος ου θεὸς τόψιστος. Μ. Cumont remarque d'ailleurs avec justesse (Hypsistos, p. 1) que le titre de τόψιστος avait été donné à Zeus antérieurement à ces influences juives. Cf. Perdrizet, art. Jupiter (Dict. des antiq., III, p. 701): « Il est impossible de croire qu'une dédicace à Ζεὺς τόψιστος, trouvée en pleine Macédoine, près d'Édesse, datant du IIIº siècle avant Jésus-Christ, et faite par des gens à noms purement macédoniens, témoigne d'une influence sémitique.»

<sup>1.</sup> Ap. ORIG., C. Cels., v, 41 (GCS, II, 45).

<sup>3.</sup> Octav., 18.

<sup>3.</sup> Ad Scapul., 4. Cf. Testimon. an., 2.

Ceux qui, comme Plutarque ou Apulée, sont les plus conscients du but à atteindre, continuent à adresser leur adoration et à offrir leurs sacrifices à tous les dieux du Panthéon hellénique. Ces dieux peuvent être pour eux les subordonnés du dieu suprême, ou, comme ils disent, les satrapes du grandroi; ils sont cependant des dieux, ayant une nature semblable à celle de Jupiter, et recevant les mêmes hommages et le même culte.

Il en va de même, et à plus forte raison, pour les autres adorateurs des dieux, chez qui la même culture philosophique et religieuse n'a point développé le même instinct monothéiste. Ils reconnaissent sans doute dans Jupiter une excellence particulière, mais ils sont très loin de mettre entre lui et les autres dieux ses congénères la distance infinie qui sépare le vrai Dieu de tout ce qui n'est pas lui.

Je n'oserais donc dire avec Boissier <sup>1</sup>, « qu'au n° siècle c'était une opinion générale aussi bien chez les ignorants que chez les lettrés, qu'il fallait ramener de quelque façon tout ce monde de divinités qu'on adorait à un dieu unique. » Si l'on distingue alors un effort puissant et, en partie, efficace, pour organiser la cité des dieux, pour la hiérarchiser, pour lui donner un chef unique, on ne voit pas que rien ait été tenté pour la ramener à l'unité d'un seul dieu, d'une seule personne<sup>2</sup>. Cette conclusion est aussi celle de M. Farnell; si,

1. La religion romaine, II, p. 372.

<sup>2.</sup> Il faut remarquer, d'ailleurs, que le syncrétisme tend à confondre entre elles les diverses religions païennes en identifiant leurs dieux, beaucoup plus qu'à ramener à l'unité les dieux d'une même religion. On peut voir, chez Cicéron, l'énumération de six Hercule (De nat. deor., ii, 16, 42), de trois Jupiter (ib., 21, 53); de cinq Soleil (ib., 54); de quatre Vulcain (22, 55); de cinq Mercure (ib., 56); de trois Esculape (ib., 57); de quatre Apollon (ib., 23, 57); de trois Diane (ib., 58); de cinq Dionysos (ib.); de quatre Vénus (ib., 59); de cinq Minerve (ib.), etc. Ces identifications sont aussi nombreuses dans le traité de Plutarque sur Isis et Osiris; Mayor les a réunies en un tableau à la fin de son édition. Cf. Perdrizet, art. Jupiter (Dict. des antiq., ii, p. 696, n. 15): « On invoque Zeus sous beaucoup de surnoms, dit Socrate (Χένορηον, Symp., VIII, 9), bien que, sans doute, il soit unique. Xénophon, qui nous a conservé cette parole, n'en adorait pas moins plusieurs Zeus; il raconte qu'à son retour d'Asie, il avait sacrifié à Zεὸς ἐλευθέριος et à Ζεὸς βασιλεός, mais que, ses affaires allant

dans la littérature, il constate une tendance monothéiste ou, du moins, hénothéiste, il ne trouve rien de tel dans le culte et la religion populaires : « Les idées, écrit-il, deviennent moins distinctes, mais il n'en sort pas une idée unique de la divinité. Ce syncrétisme a détruit la vie de la sculpture religieuse; il n'a rien fait pour le monothéisme, mais il a fait beaucoup pour le scepticisme et pour les superstitions les plus grossières 1. »

Bien plus, les philosophes qui défendent le paganisme contre les chrétiens, l'interprètent dans un sens nettement polythéisle; ils s'efforcent de prouver, non pas que tous ces dieux se ramènent à l'unité, mais que leur pluralité même implique une conception religieuse plus haute : parmi les hommes, écrit Porphyre, on ne regarde pas comme un monarque celui qui ne règne que sur des bêtes; de même, si Zeus n'a sous lui d'autres dieux, il n'est pas vraiment roi<sup>2</sup>.

# § 4. — Les philosophies religieuses.

Dans les systèmes exégétiques qui viennent d'être rapidement exposés, apparaissent déjà distinctement les deux conceptions religieuses qui règnent alors dans le monde hellénique; il faut cependant les étudier en elles-mêmes, dégagées de la contrainte que leur imposait un système mythologique qu'elles n'avaient point créé et qu'elles avaient peine à

mal, il avait appris d'un devin que cela venait de la rancune de Ζεὑς Μειλέχτος; et Xénophon s'était hâté de sacrisser à cet autre Ζεὑς (Anab., 5. 9. 22 · 7. 6. 44) »

5, 9, 22; 7, 6, 44). »

1. The cults of the greek states, 1, p. 83: « Ideas become more indistinct, but no single idea of divinity clearly emerges. This theocrasia destroyed the life of religious sculpture and did nothing for monotheism, but a great deal for scepticism and the darkest superstitions. »

2. Ap. Macar. Magn., iv, 20 (éd. Blondel, p. 199). La même thèse est soutenue par Onatas, ap. Stob., éd. Wachsmuth, i, p. 48; Apollonius de Tyane, ap. Euseb., Praep. evang., iv, 13, 1.— Cf. Celse, ap. Orig., C. Cels., viii, 66 (GCS, ii, p. 282): έὰν αελεύη τις εὐφημῆσαι τὸν Ἡλιον ἢ τὴν Ἀθηνᾶν προθυμότατα μετὰ καλοῦ παιᾶνος εὐφημεῖν, οὕτω τοι σέδειν μᾶλλον δόξεις τὸν μέγαν θεόν, ἐὰν καὶ τούσδε ὑμνῆς: τὸ γὰρ θεοσεδές διὰ πάντων διεξιὸν τελεώτερον γίνεται. Plut., de E, 20; Gruppe, Griech. Myth., p. 1466, n. 4.

transformer à leur image. Cette étude est d'autant plus nécessaire, que la spéculation philosophique ne fut pas seul intéressée à ces conceptions; la vie religieuse s'y appuya. A ces époques sombres et troublées bien des âmes ont trouvé là un peu de lumière et de force, et celles qui ont dépassé ces philosophies fort imparfaites pour monter jusqu'au christianisme, y ont assez souvent porté des traces plus ou moins reconnaissables de leurs conceptions antérieures.

Pour le storcien, le monde est un système clos, sorti tout entier d'un principe unique, et se développant suivant ses lois <sup>1</sup>. Plus exactement c'est un être vivant, un ζῶον, que pénètre et anime une âme<sup>2</sup>. A l'origine de la période où nous sommes, comme de toutes les autres, cette âme existait seule <sup>3</sup>: ne l'imaginons point sous la forme d'un pur esprit, car tout ce qui agit est matériel <sup>4</sup>; mais cette matière primitive est de toutes la plus pure et la plus subtile : c'est de l'air enflammé <sup>5</sup>. De là sont sortis par des dégradations succes-

1. Chrysippe, ap. Plutarch., De Stoic. repugn., 39 (Fr. st., 11, 604): αὐτάρκης δ' εἶναι λέγεται μόνος δ κόσμος, διὰ τὸ μόνος ἐν αὐτῷ πάντα ἔχειν ὧν δεἴται καὶ τρέφεται ἐξ αὐτοῦ καὶ αὔξεται, τῶν ἄλλων μορίων εἰς ἄλληλα

χαταλλαττομένων.

- 2. Diogène Laerce, vii, 142. 143 (Fr. st., ii, 633): δτι δὲ καὶ ζῷον ὁ κόσμος καὶ λογικὸν καὶ ἔμψυγον καὶ νοερὸν καὶ Χρύσιππός φησιν ἐν πρώτω περὶ Προνοίας... Τὸ γὰρ ζῷον τοῦ μὴ ζῷου κρεῖττον· οὐδὲν δὲ τοῦ κόσμου κρεῖττον. Ζῷον ἄρα ὁ κόσμος. "Εμψυγον δὲ, ὡς δῆλον ἐκ τῆς ἡμετέρας ψυχῆς ἐκεῖθεν οὕσης ἀποσπάσματος. Cicénon (De nat. deor., ii, 8, 22) rapporte ainsi le raisonnement de Zénon: « Nihil, inquit, quod animi quodque rationis est expers, id generare ex se potest animantem compotemque rationis. Mundus autem generat animantes compotesque rationis. Animans est igitur mundus composque rationis.» Μακο-Αυκέμε, iv, 40: ὡς ἐν ζῷον τὸν κόσμον, μίαν οὐσίαν καὶ ψυχὴν μίαν ἐπέγον, συνεχῶς ἐπινοεῖν· καὶ πῶς εἰς αἴσθησιν μίαν τὴν τούτου πάντα ἀναδίδοται· καὶ πῶς ὁρμῆ μιᾳ πάντα πράσσει· καὶ πῶς πάντα πάντων τῶν γινομένων συναίτια· καὶ οἶά τις ἡ σύννησις καὶ σῶς πάντα πάντων τῶν γινομένων συναίτια· καὶ οἶά τις ἡ σύννησις καὶ σῶς πάντα πάντων τῶν γινομένων συναίτια· καὶ σῖς
- 3. Chrysipp., ap. Plut., De Stoic. repugn. 41 (Fr. st., II, 605):  $\Lambda$ έγει δὲ (Χρύσιππος) ἐν τῷ πρώτῳ περὶ Προνοίας. Διόλου μὲν γὰρ ἄν ὁ κόσμος πυρώδης, εὐθὸς καὶ ψυχή ἐστιν έαυτοῦ καὶ ἡγεμονικόν. ὅτε δέ, μεταβαλὼν εἰς τὸ ὑγρὸν καὶ τὴν ἐναπολειφθεἴσαν ψυχήν, τρόπον τινὰ εἰς σῶμα καὶ ψυχήν μετέβαλεν ὥστε συνεστάναι ἐκ τούτων, ἄλλον τινὰ ἔσχε λόγον.
- 4. Cickron, Acad., i, 11, 19: « (Zeno) nullo modo arbitrabatur quicquam effici posse ab ea (natura), quae expers esset corporis, nec vero aut quod efficeret aliquid aut quod efficeretur, posse esse non corpus. » Cf. Heinze, Gesch. der Logosidee, p. 88, n. 4.

5. Aétius, Plac., 1, 6, 1 (Doxogr. gr., p. 292) : ὁρίζονται δὲ τὴν

sives tous les êtres que nous voyons ici-bas; mais tous, quelque infimes qu'ils soient, renferment quelque chose de cette matière initiale qui reste l'âme du monde: tout ce qui vit, vit à cause de la chaleur qu'il renferme; et les êtres inanimés eux-mêmes ont en eux un peu de ce feu divin: ainsi la pierre, d'où le frottement fait jaillir une étincelle.

Ce feu est intelligent; suivant la définition classique que toute l'école storcienne répète, « c'est un feu artisan, marchant suivant une route fixe à la genèse du monde, renfermant en lui toutes les raisons séminales, suivant lesquelles chaque chose est produite fatalement <sup>2</sup>. »

Son évolution, en effet, est inéluctable, non point qu'elle lui soit imposée du dehors, par une contrainte étrangère,

τοῦ θεοῦ οὐσίαν οἱ Στωϊκοὶ οὕτως. Πνεῦμα νοερὸν καὶ πυρῶδες οὐκ ἔχον μὲν μορφήν, μεταδάλλον δὲ εἰς ὁ βούλεται καὶ συνεξομοιούμενον πάσιν. De là vient que, pour les Stoïciens, le feu est le στοιχεῖον par excellence. V. Diels, Elementum, p. 38.

1. CICÉRON, De nat. deor., 11, 9, 23-25 : « Sic enim se res habet, ut omnia, quae alantur et crescant, contineant in se vim caloris; sine qua neque ali possent neque crescere... Omne igitur, quod vivit, sive animal, sive terra editum, id vivit propter inclusum in eo calorem. Ex quo intellegi debet, eam caloris naturam vim habere in se vitalem per omnem mundum pertinentem. Atque id facilius cernemus, toto genere hoc igneo, quod tranat omnia, subtilius explicato... Nam et lapidum conflictu atque tritu elici ignem videmus, et recenti fossione terram fumare calentem, atque etiam ex puteis jugibus aquam calidam trahi... » — En ce point, comme en beaucoup d'autres, Aristote avait frayé la voie aux Stoïciens : De gener. animal., 3, 11, 762 a, 19 : « Les animaux et les plantes sont produits sur la terre et dans l'eau, car, sur la terre, il y a de l'eau, dans l'eau, il y a de l'air, et dans tout cela une chaleur psychique, et ainsi, en quelque sorte, tout est plein d'âme »; ce concept de la chaleur psychique répandue dans le monde se rencontre assez fréquemment chez Aristote. Boxitz (index Aristotel., s. v. ψυχικός) cite: De gener. animal., 2, 1, 732 a, 18; 4, 739 a, 11; 3, 752 a, 2; etc.

2. ΑξΤΙΟς, Plac., 1, 7, 33 (Doxogr. gr., p. 305 et ap. Stob., éd. Wachsm., 1, p. 37): οἱ Στωϊκοὶ νοερὸν θεὸν ἀποφαίνονται, πῦρ τεχνικόν, δὸμ βαδίζον ἐπὶ γενέσει κόσμου, ἐμπεριειληφὸς πάντας τοὺς σπερματικοὺς λόγους, καθ' οῦς ἄπαντα καθ' εἰμαρμένην γίνεται. Καὶ πνεῦμα μὲν ἐνδιῆκον δι' δλου τοῦ κόσμου, τὰς δὲ προσηγορίας μεταλαμβάνον δι' ὅλης τῆς ὕλης, δι' ῆς κεγώρηκε, παραλλάξαν. La première de ces deux définitions est classique, et se retrouve presque textuellement dans les autres anthologies philosophiques de l'antiquité; on peut voir dans les Doxographi, l. c., les passages d'Athénagore et de saint Cyrille D'Alexandrie.

mais parce qu'elle est nécessairement déterminée par sa nature. Tout vient du feu primitif et tout y retourne. « Le logos universel s'accroît sans cesse, jusqu'à ce qu'enfin il ait tout desséché et tout converti en sa substance. » Alors le corps du monde est entièrement consumé, l'âme seule survit; c'est la fin d'une période cosmique et le début d'une autre; après cet embrasement final (ἐκπύρωσις), tout est rétabli dans l'état primitif (ἀποκατάστασις), puis tout recommence à nouveau 1. Non seulement les éléments physiques se dissocient suivant les mêmes lois, le feu redevenant eau et air, et le corps du monde se séparant à nouveau de son âme 2, mais les mêmes événements se reproduisent, les mêmes hommes renaissent pour recommencer la même vie, soutenir la même lutte, tomber de la même mort. Dans une autre Athènes, un autre Socrate naîtra, qui épousera une autre Xanthippe, sera accusé par un autre Anytos et un autre Mélétos3; ainsi en sera-t-il de tous les hommes, et même de tous les dieux, sauf Zeus, identique au logos et impérissable comme lui; bien des Hélios ont déjà passé, et des Séléné, et des Apollon, et des Artémis, et des Poseidon 4.

Ainsi tout est déterminé dans le dernier détail par la loi immanente du monde, par sa nature, par son âme. On peut entraver une cause particulière, ou se soustraire à son action; on ne peut arrêter le monde, ni s'enfuir hors de son domaine 5. L'homme, disaient les storciens, est comme un chien

<sup>1.</sup> ARIUS DIDYME, ap. EUSEB., Praep. ev., xv, 19, 1-3 (Doxogr. gr., p. 469).

<sup>2.</sup> CLÉANTHE, ap. Stob., I, p. 153; CHRYSIPPE, Fr. st., II, 605 (supra, p. 44, n. 3).

<sup>3.</sup> ORIGÈNE, C. Cels., IV, 68 (GCS, 1, p. 338) (Fr. st., II, 626); cf. Fr. st., II, 625; Zeller, IV, p. 155, n. 1.

<sup>4.</sup> PLUTARQUE, De def. orac., 29 (Fr. st., 11, 632).

<sup>5.</sup> Chrysippe, ap. Plut., De stoic. repugn., 47 (Fr. st., 11, 935) : οὐδὲ γὰρ ἄπαξ ἢ δίς, ἀλλὰ πανταγοῦ, μᾶλλον δ' ἐν πᾶσι τοῖς Φυσικοῖς γέ-γραφε (Χρύσιππος) ταῖς μὲν κατὰ μέρος φύσεσι καὶ κινήσεσιν ἐνστήματα πολλὰ γίνεσθαι καὶ κωλύματα, τῆ δὲ τῶν ὅλων μηδέν. Ib., 34 (Fr. 937) : τῆς γὰρ κοινῆς φύσεως εἰς πάντα διατεινούσης, δεήσει πᾶν τὸ ὁπωσοῦν γινόμενον ἐν τῷ ὅλφ καὶ τῶν μορίων ὁτφοῦν κατὶ ἐκείνην γενέσθαι καὶ τὸν ἐκείνης λόγον κατὰ τὸ εξῆς ἀκωλύτως διὰ τὸ μητὶ ἔξωθεν εἶναι τὸ ἐνστησόμενον τῆ οἰκονομία, μήτε τῶν μερῶν μηδὲν ἔγειν ὅπως κινηθήσεται ἢ σγήσει ἄλλως ἢ κατὰ τὴν κοινὴν φύσιν. On sait que cette détermination commande les

attaché derrière un char, il suit bon gré mal gré 1; Cléanthe exprimait plus noblement la même pensée dans son bel hymne à Zeus: « Conduis-moi, Zeus, conduis-moi, destin; partout où vous aurez marqué ma place, je suivrai sans hésiter; si je ne veux pas, je ferai mal, mais je suivrai quand même 2. »

Dans ces paroles de Cléanthe, on ne sent point un accent de révolte, ni de dépit, ni d'impuissance; tout sans doute est déterminé dans la vie de chacun de nous, mais cette détermination ne nous est point imposée par une volonté extérieure, elle sort des profondeurs mêmes de notre nature; nous portons en nous la loi qui nous régit, notre âme est une parcelle de ce feu divin qui anime le monde. Dès lors de quoi se plaindre? Sùr de son autonomie, le storcien se soucie peu de la liberté 3.

Il faut remarquer surtout le contre-coup religieux de ces doctrines : d'emblée l'homme se trouve l'égal des dieux. « Les dieux, dit Balbus chez Cicéron, n'ont sur les hommes qu'un avantage, l'immortalité, or cela n'ajoute rien à la vertu<sup>4</sup>. » Quand la vertu est consommée, dit Sénèque, « on n'est plus le suppliant des dieux, mais leur égal, incipis deorum socius esse, non supplex 5 ». Ailleurs il représente le sage « sans crainte du danger, hors de l'atteinte des passions, heureux dans le malheur, tranquille dans la tempête, voyant de haut les hommes, de plain-pied les dieux, ex superiore loco homines videntem, ex aequo deos 6 ». Et ailleurs encore : « le sage vit avec les dieux d'égal à égal, cum dis ex pari vivit<sup>7</sup>. »

Il ne faut point voir dans ces expressions de simples rémi-

moindres détails de notre vie. « Nul événement particulier, dit Chrysippe (ib.), pas même le plus insignifiant, ne peut arriver, sinon en vertu de la nature universelle et de son logos »; et Alexandre d'Aphrodise, exposant l'enseignement des Stoïciens, écrit (De fato, 9): « Tourner la tête, étendre un doigt, lever les paupières, tout cela suit nécessairement des causes antécédentes auxquelles nous ne pouvons nous dérober. »

<sup>1.</sup> HIPPOLYTE, Philos., 1, 21, 2 (PG., xvi, 3048).

<sup>2.</sup> Fr. st., 1, 527. — 3. Cf. CAIRD, l. c., 1, p. 374.

<sup>4.</sup> De nat. deor., 11, 61, 153.

<sup>5.</sup> Epist., 31, 8. — 6. Epist., 11, 4.

<sup>7.</sup> Epist., 59, 14.

niscences d'école; elles sont l'expression d'une conviction sincère, elles se rencontrent chez le philosophe le moins fardé et le moins convenu, chez Marc-Aurèle: « Pense, se dit-il, de quel monde tu es une partie; pense de quel dieu tu émanes 1. »

Chrysippe, la colonne du Portique, l'avait dit depuis longtemps: « les sages ne sont en rien inférieurs à Zeus, κατ' οὐθὲν προεχομένοις ὑπὸ τοῦ Διός ² ». Et, en effet, cette égalité est une conséquence immédiate de la doctrine que nous étudions; une même âme anime l'Univers tout entier, et sa fonction la plus haute est la raison; dans l'homme donc, du moins dans l'homme vertueux, cette force divine se rencontre, la même que dans les dieux, et aussi haute et aussi pure.

Chaque individu se trouve ainsi constitué comme le centre du monde: il porte en lui ce qu'il y a de plus souverain et de plus auguste; bien mieux, il l'est par identité: sa nature la plus profonde et la plus intime, c'est le dieu même d'où tout est sorti, où tout rentrera; et tout ce qu'il lui prête de puissance indéfectible, de sagesse infaillible, tout cela est en lui, et peut, par son effort, se développer peu à peu et arriver à la pleine conscience <sup>3</sup>.

Considéré sous cet aspect, le stoïcisme est la divinisation

1. Commentar., 2, 4.

2. Ap. Plut., De stoic. repugn., 13.

3. Sénèque, ep. 92, 27-30: « Ratio diis hominibusque communis est; haec in illis consummata est, in nobis consummabilis...

### Sed, si cui virtus animusque in corpore praesens,

hic Deos aequat; illo tendit, originis suae memor. Nemo improbe eo conatur ascendere, unde descenderat. Quid est autem, cur non existimes in eo divini aliquid existere, qui dei pars est? Totum hoc quo continemur, et unum est, et deus; et socii sumus eius, et membra. Capax est noster animus; perfertur illo, si vitia non deprimant.» On trouvera d'autres textes réunis par H. Schmidt, Veteres philosophi quomodo judicaverint de precibus (Giessen, 1907), p. 33 et n. 3, par exemple, Sénèque, Epist., 31, 5: « Quid votis opus est? Fac te ipsum felicem. » Epist., 41, 1: « Bonam mentem, quam stultum est optare, cum possis a te impetrare. » Le stoïcien Cotta, ap. Cic., De nat. deor., 11, 16: « Judicium hoc omnium mortalium est fortunam a deo petendam, a se ipso sumendam esse sapientiam. » Horace, epist., 1, 18, 112.

de l'ame individuelle. Nulle doctrine antique n'avait donné tant de valeur à la personne humaine, mais nulle non plus n'avait si follement exalté son orgueil.

Au reste, cette même doctrine peut revêtir un autre aspect qui est, en effet, plus apparent à l'époque impériale : l'âme est portée jusqu'à Dieu, mais, en même temps, elle y est absorbée. Son avenir d'outre-tombe ne lui appartient pas ; quelque incertitude que présente la doctrine storcienne sur le sort des âmes immédiatement après la mort, il est sûr du moins que la conflagration qui clot chaque période du monde terminera aussi toutes les vies individuelles. Dès ici-bas, certaines âmes plus humbles et plus sincères sentent le peu qu'elles sont, malgré toutes les assurances de l'école; dès lors, ce qu'elles voient surtout dans la doctrine storcienne, c'est son déterminisme fatal : Dieu n'est point pour elles un Père qu'elles puissent toucher, une Providence à qui elles se puissent confier, c'est une force inéluctable qui les entraîne avec tout l'Univers dans sa marche que rien ne fait dévier ni fléchir. C'est sans doute vers une fin excellente que tout tend, mais cette excellence ne se conçoit que par rapport au monde tout entier; elle est identique à l'absorption de tous les êtres dans le feu divin d'où ils sont sortis, et, en attendant, elle se concilie fort bien avec le sacrifice total du bien et du bonheur individuels. Et l'on arrive à cette conséquence étrange que la doctrine philosophique qui a peut-être le plus fortement insisté sur la Providence, a pu être, non sans motif, accusée de nier la Providence 1.

De là encore cette conséquence, que ce Dieu, qui est tout et qui est nous-mêmes, nous est cependant inconnaissable. Cet agnosticisme se développa sans doute au contact du néoplatonisme; mais il appartient aussi au stoïcisme le plus authentique; on le trouve déjà chez Ariston de Chio, le dis-

<sup>1.</sup> Tertullen, De praescript., 7: « Inde Marcionis Deus melior de tranquillitate : a Stoicis venerat.» Τπέορμ., Ad Autol., π, 4: ἔνιοι μὲν τῆς Στοᾶς ἀρνοῦνται καὶ τὸ ἐξ ὅλου θεὸν εἶναι: ἢ, εἰ καὶ ἔστι, μηδενός φασι φροντίζειν τὸν θεόν, πλὴν ἑαυτοῦ. Le stoïcien Balbus disait déjà chez Cicéron (De nat. deor., π, 66, 167) : « Magna di curant, parva neglegunt.»

ciple de Zénon: « Cujus discipuli Aristonis non minus magno in errore sententia est, qui neque formam dei intellegi posse censeat neque in deis sensum esse dicat dubitetque omnino, deus animans necne sit<sup>1</sup>. » Il allait même plus loin et condamnait toute recherche sur les dieux, comme ne pouvant aboutir qu'à des résultats contradictoires<sup>2</sup>. Ceci aide à comprendre ce que raconte saint Justin au début du Dialogue: il s'était mis à l'école d'un stoïcien, et y avait passé un certain temps; il le quitta, constatant que son maître ne savait rien sur Dieu et ne jugeait pas que cette étude fût nécessaire. C'est dans ce sens aussi qu'il faut entendre les paroles de Théophile, accusant quelques stoïciens d'athéisme, et rangeant Chrysippe à côté d'Épicure <sup>3</sup>.

En somme, le stoïcisme représente toute la valeur religieuse d'un monisme matérialiste 4. Certaines ames, — et chez les storciens elles furent particulièrement nombreuses, - sont exaltées par cette pensée de l'unité du monde et de leur identité avec Dieu; il leur semble qu'elles-mêmes et tout ici-bas recoit une valeur infinie du dieu qui y habite, qui l'anime, qui est à la fois le principe, la loi et le terme de son évolution. D'autres, au contraire, se trouvent comme écrasées sous cette force qu'on ne peut ni toucher par la prière, ni vaincre par l'effort, ni éviter par la fuite. Les unes et les autres devaient entendre volontiers les premières paroles du discours de saint Paul à Athènes sur ce Dieu en qui nous avons et la vie et le mouvement et l'être; mais le Dieu personnel était pour elles une révélation toute nouvelle, et il n'y avait que l'Esprit qui des profondeurs de leur âme pût faire monter ce cri: Père, Père!

A côté du courant stoïcien, et se mêlant souvent à lui à l'époque que nous étudions, se dessinait un autre courant,

1. Cicéron, De nat. deor., 1, 14, 37.

<sup>2.</sup> Fr. st., 1, 354, 355; cf. Geffcken, Zwei Apologeten, p. 35. 3. Ad Autol., 11, 4 (v. ci-dessus p. 49, n. 1).

<sup>4.</sup> Sur la conception de Dieu chez Epictète et les profondes différences qui l'opposent à la théologie chrétienne, v. le tome II de cette Histoire.

déjà plus puissant que le premier, et qui bientôt allait seul, en dehors du christianisme, entraîner les âmes religieuses : c'était le courant platonicien et pythagoricien.

Au monisme matérialiste des stoïciens, qui ne connaît d'autre réalité que la matière, qui concoit Dieu non seulement comme immanent mais comme identique au monde, s'oppose un dualisme qui distingue et tend à séparer l'esprit de la matière, qui isole Dieu et le relègue hors du monde, hors de la portée de notre connaissance, dans un mystère accessible seulement à l'extase. Cette doctrine mystique de la transcendance divine a paru à certains historiens une doctrine purement orientale, importée dans le monde hellénique avec les religions de l'Égypte ou de la Syrie 1. D'autres, au contraire, et parmi eux le maître de l'histoire de la philosophie grecque au siècle dernier, Ed. Zeller, et l'un de ses historiens les plus pénétrants, Ed. Caird, ont reconnu là une doctrine vraiment hellénique, née et grandie sur le sol grec 2 : dès après la mort de Platon, nous voyons chez Xénocrate le dualisme platonicien s'accentuer, et prendre un caractère moins métaphysique, mais plus religieux et plus moral; plus tard, le dogmatisme de Platon et celui des storciens sont ébranlés par les attaques des sceptiques, et l'âme, renonçant à étreindre Dieu par l'intelligence, cherche à se soulever vers lui par l'extase.

Cette seconde opinion semble plus exacte, pourvu qu'on ne lui donne pas une forme trop exclusive: on ne saurait soutenir que le platonisme n'a été en aucune façon influencé par la spéculation orientale et lui a été simplement parallèle; les échanges d'idées entre les deux mondes étaient, au début de l'ère chrétienne, trop fréquents et trop considérables pour qu'on puisse affirmer cette entière indépendance. Il faut se souvenir d'ailleurs que depuis bien longtemps, dès le vi° siècle, les religions et les mystères de l'Orient avaient

<sup>1.</sup> Zeller pouvait écrire (v, 70) que ce sentiment était de son temps celui de presque tous les historiens; plus récemment, la thèse de l'origine égyptienne de ces doctrines a été défendue par R. Reitzenstein dans son *Poimandres*.

<sup>2.</sup> Zeller, v, p. 70 sqq.; Caird, The evolution of theology, II, p. 182 sq.

pénétré la Grèce, et avaient déposé dans la pensée hellénique des germes qui lentement s'y développèrent. Du moins ne saurait-on se représenter l'action des religions orientales dans l'empire romain, comme une irruption soudaine de forces entièrement nouvelles dans un monde qui jusqu'alors leur eût été fermé et qu'elles auraient entièrement transformé. Une étude plus attentive de la pensée grecque avant notre ère fait reconnaître, d'une part, que dès le v° siècle et le Iv°, des influences orientales se sont exercées sur la philosophie grecque, et, d'autre part, que le dualisme et le mysticisme de Plutarque, de Maxime de Tyr et d'Apulée a son origine chez les penseurs grecs, chez Xénocrate déjà, puis chez les sceptiques et chez les philosophes soit du Portique, soit de la Nouvelle Académie qui ont subi leur influence.

Ainsi qu'il a été dit plus haut, ce mouvement était, au début de notre ère, à la fois pythagoricien et platonicien. Depuis trois siècles au moins, les deux écoles réagissaient l'une sur l'autre et, malgré les divergences persistantes des deux doctrines, elles s'accordent, à la période que nous étudions, dans plusieurs thèses essentielles de leurs méta-

physiques et de leurs théodicées.

Aujourd'hui l'école pythagoricienne a disparu avec la presque totalité de sa production littéraire. Il ne faudrait pas que cette perte fit méconnaître une activité qui alors fut intense. La secte étant très attachée à ses traditions, on mit presque tous les traités de cette époque sous les noms vénérés des premiers pythagoriciens: Pythagore lui-même, Timée, Ocellus, Archytas, etc. Nous possédons, pour cette époque seulement, les titres d'une centaine de traités apocryphes attribués à plus de cinquante auteurs différents. D'autres portent le nom de leurs auteurs réels, par exemple Apollonius de Tyane et Moderatus, d'autres assurément ont disparu sans laisser de trace. Nous pouvons juger par là de la vitalité de la secte et de la fécondité de ses écrivains.

Les patronages vénérables dont ils aimaient à se couvrir

<sup>1.</sup> Cf. A. Delatte, Études sur la littérature pythagoricienne (Paris, 1915).

ne doivent point donner le change : ces traités apocryphes ne renfermaient pas, semble-t-il, une doctrine pythagoricienne bien authentique. Photius raconte, dans sa Bibliothèque<sup>1</sup>, son désappointement en parcourant le volume de Nicomaque de Gerasa, intitulé Théologoumènes arithmétiques; le titre promettait beaucoup, l'ouvrage ne contenait que la doctrine dualiste si largement répandue au 1er siècle 2; et, en effet, de toutes leurs spéculations arithmétiques les pythagoriciens de cette époque paraissent avoir retenu surtout la théorie de la monade et de la dyade : l'unité ou la monade, principe de tout ce qu'il v a de bon, d'ordonné, de simple; la dualité ou la dyade, principe du mal et du désordre. Cette doctrine est d'origine platonicienne; de la même source vient aussi la conception de la transcendance de Dieu : la plupart des pythagoriciens conçoivent Dieu comme distinct de la matière et du monde, comme inaccessible aux sens et connaissable seulement par l'intelligence. Apollonius de Tyane, dans un passage cité par Eusèbe<sup>3</sup>, nous parle de ce dieu souverain, isolé et séparé de tous. Le pseudo-Archytas le décrit à son tour comme n'étant pas un esprit, mais quelque chose de plus haut que l'esprit. Tous reconnaissent au-dessous de lui des dieux secondaires, et ils mettent sa gloire à régner sur des êtres si nobles 4.

Cette théodicée, qui n'est pas d'ailleurs universellement acceptée dans l'école <sup>5</sup>, n'a rien de spécifiquement pythagoricien. On la retrouve, sans différence appréciable, chez les platoniciens de cette époque.

L'initiateur de ce mouvement ou, du moins, celui qui contribua le plus puissamment à lui donner son caractère mystique, fut Xénocrate, le neveu et le successeur immédiat de Platon. Il interpréta la philosophie de son maître dans un sens nettement dualiste, distingua deux principes premiers,

<sup>1.</sup> Cod. 187. — 2. Cf. Delatte, p. 137-165. — 3. Praep. evang., IV,

<sup>4.</sup> ONATAS, ap. STOB., Ecl., 1, 39 (éd. Wachsmuth, p. 48).

<sup>5.</sup> Sur les deux tendances moniste et dualiste, cf. Schmekel, 403. Dans un fragment attribué à Pythagore, et cité dans Ps.-Just., Cohort., 19, la transcendance divine est nettement niée.

l'un bon, l'autre mauvais, et les identifia avec la monade et la dyade. C'est son influence, semble-t-il, qui a entraîné Plutarque au dualisme, soit dans son traité sur Isis et Osiris<sup>1</sup>, soit dans son interprétation du *Timée* de Platon. M. Guimet a cru reconnaître ici les doctrines mazdéennes<sup>2</sup>, M. Gréard a parlé de même, avec moins d'exactitude encore, de sources manichéennes<sup>3</sup>; M. R. Heinze, en étudiant Xénocrate, y a reconnu sans peine la source de Plutarque<sup>4</sup>, et a montré une fois de plus que, si l'on fait la part si large aux influences orientales, c'est souvent parce qu'on connaît imparfaitement la pensée grecque.

Cette philosophie dualiste accentue jusqu'à l'excès la transcendance de Dieu: Plutarque repousse avec indignation le concept d'un Dieu formant le monde ou le détruisant: ce serait, dit-il, le comparer à un enfant qui bâtit ou renverse

des châteaux de sable 5.

On voit aussi apparaître chez Plutarque cette thèse, qui sera si chère aux néo-platoniciens, que Dieu ne peut être atteint intellectuellement, par une connaissance distincte, mais qu'il ne peut être saisi que par l'extase, ou par une illumination subite: « Les objets sensibles, dit-il, sont à notre usage et à notre portée; changeant les uns dans les autres, ils se font voir et se remplacent. L'intelligible au contraire, le pur, le simple brille comme un éclair et permet soudain à l'âme de le toucher et de l'apercevoir<sup>6</sup>. »

Volontiers, il emploie la langue des mystères, et il compare cette illumination de l'âme à l'éblouissement produit chez les initiés par la révélation des choses saintes: « De même, dit-il, que les initiés d'abord s'agitent, crient, se bousculent les uns les autres, puis, lorsqu'on accomplit et qu'on montre les mystères, ils sont attentifs, effrayés et silencieux; ainsi, au début de la formation philosophique, quand on est encore sur le seuil, on ne voit qu'agitation, assurance,

2. Plutarque et l'Egypte (extrait de la Nouvelle Revue), p. 18.

<sup>1.</sup> Is. et Os., 45.

<sup>3.</sup> La morale de Plutarque, p. 297. — 4. Xenokrates, p. 30-37. Sur le dualisme de Plutarque, on peut lire B. Latzarus, Les idées religieuses de Plutarque (Paris, 1920), p. 64 sqq. — 5. De E, 21. 6. Is. et Osir., 77.

bavardage, certains se poussent brutalement pour parvenir à la gloire; mais quand on est à l'intérieur, qu'on a vu la grande lumière, comme si les portes du temple s'étaient ouvertes, qu'on a revêtu un nouveau costume, qu'on est silencieux et effrayé, on suit, humble et modeste, le logos comme un dieu 1. »

Il faut reconnaître que, à côté des traits recueillis ici, on rencontre chez Plutarque, comme chez les platoniciens du second siècle, des affirmations plus intellectualistes? Cette juxtaposition d'éléments divers ne doit pas surprendre chez des philosophes dont l'esprit est très hospitalier et très peu ferme. Il reste vrai que leur conception de la transcendance divine et leur théorie de l'extase est caractéristique de leur époque et de leur école, et qu'elle absorbera de plus en plus la philosophie néo-platonicienne.

Dès maintenant, elle mène à une conséquence qui intéresse grandement notre sujet : elle favorise et développe la théorie des êtres intermédiaires<sup>3</sup>. Dieu, séparé du monde, n'agissant plus sur lui et n'en étant plus connu, doit lui être relié par des êtres de nature divine, mais subordonnée : logos, esprits, puissances<sup>4</sup>, démons<sup>5</sup>. Il nous faut étudier maintenant comment ces différentes conceptions, nées pour la plupart dans le stoïcisme, se sont transformées dans la philosophie dualiste des platoniciens.

2. Latzarus, p. 90 sqq., a réuni les textes de Plutarque relatifs à l'existence de Dieu, à sa perfection, à son action sur le monde.

3. Cf. H. PINARD DE LA BOULLAYE, l'Etude comparée des religions, I (Paris, 1922), p. 49.

4. Sur les puissances, v. la note A, à la fin du volume.

<sup>1.</sup> De profect. in virtut., 10; voici les derniers mots de ce passage: δ δ' ἔντος γενόμενος, καὶ φῶς μέγα ἰδών, οἶον ἀνακτόρων ἀνοιγομένων, ἔτερον λαδῶν σχήμα καὶ σιωπὴν καὶ θάμδος, ὥσπερ θεῷ τῷ λργώ ταπεινὸς συνέπεται καὶ κεκοσμημένος. On peut remarquer dans ce passage non seulement la théorie de l'illumination subite, mais l'emploi du vocabulaire des mystères, si semblable à celui qu'on trouve chez Philon; ici comme là, le logos apparaît comme le guide (hiérophante ou dadouque) que suivent les initiés.

<sup>5.</sup> La conception des démons a été maintes fois étudiée, et il ne semble pas utile de l'exposer ici une fois de plus. v. J. A. Hild, Etude sur les démons dans la littérature et la religion des Grecs (Paris, 1881); M. Heinze, Der Eudämonismus in der griechischen Philosophie (Leipzig, 1883), p. 4-17; J. Geffcken, Zwei Apologeten (Leipzig, 1907), p. 216-223; Latzarus, p. 98-120.

#### CHAPITRE II

### LE LOGOS<sup>1</sup>

# § 1. - Les origines.

La théorie du logos est antérieure aux storciens; elle apparaît pour la première fois chez Héraclite. C'est pour cela sans doute que, le premier des philosophes grecs, Héraclite, a été regardé par saint Justin comme un chrétien avant le Christ?.

Les Ioniens qui l'avaient précédé s'étaient renfermés dans un matérialisme assez naïf, ramenant toutes choses soit à l'eau, soit à l'air, soit à l'άπειρον. Les Éléates avaient affirmé l'existence exclusive de l'être ou de l'un, et nié toute pluralité et tout mouvement. Héraclite au contraire ne vit partout que du mouvement : on ne passe pas deux fois le même fleuve,

<sup>1.</sup> Cf. M. Heinze, Die Lehre vom Logos in der griechischen Philosophie, Oldenburg, 1872; A. AALL, Geschichte der Logosidee. I. In der griechischen Philosophie, Leipzig, 1896; J. Lebreton, Les théories du Logos au début de l'ère chrétienne, Études, 5 janvier, 5 février, 20 mars 1906 (dans l'exposé ci-dessous, on retrouvera ici ou là quelques pages de ces articles); E. Krebs, Der Logos als Heiland im ersten Jahrhundert, Freiburg-im-Br., 1910, p. 32-39; R. P. LAGRANGE, Revue biblique, 1923, p. 96-107, 161-184, 321-371. — Je me conforme à l'usage courant en maintenant au mot logos sa forme grecque. Cet usage a d'ailleurs des raisons sérieuses : le mot « verbe », indépendamment de son attribution au Verbe de Dieu, a reçu de l'usage le sens précis de « parole »; le mot « logos » est beaucoup plus imprécis et plus riche en significations diverses; l'exposé de cette théorie le fera constater, et l'on en trouve déjà un signe dans l'embarras où se sentent les plus anciens auteurs latins, quand ils veulent faire passer dans leur langue un terme chargé de tant de valeurs différentes; ainsi Tert., Apolog., 21: « Jam ediximus Deum universitatem hanc mundi Verbo et Ratione et Virtute molitum. Apud vestros quoque sapientes Λόγον, id est Sermonem atque Rationem constat artificem videri universitatis. » Dans ces trois lignes, quatre mots différents sont employés pour traduire ce terme unique, λόγος. 2. Apol., 1, 46 (éd. Otto, 1, 128).

et tout est fleuve ici-bas; tout s'écoule, tout se transforme. Chaque être est la synthèse de deux principes contraires, dont l'un sans cesse chasse l'autre; « le combat est le père et le roi de tout ».

Le sujet à la fois et le principe de toutes ces transformations est le feu<sup>1</sup>, vivant, éternel, qui s'allume et s'éteint par périodes<sup>2</sup>. Ce feu est intelligent, c'est lui qui gouverne l'univers, c'est lui qui le jugera, c'est lui qui le consumera par la conflagration finale<sup>3</sup>.

D'après Clément d'Alexandrie, ce feu est le dieu d'Héraclite<sup>4</sup>; d'après Stobée, il est le destin<sup>5</sup>; d'après Sextus Empiricus, il est la raison universelle et le logos divin; les âmes individuelles ne sont intelligentes et rationnelles que par leur union avec lui<sup>6</sup>; en tant que logos, il est la loi du monde,

<sup>1.</sup> Fr. 90 (éd. Diels), ap. Plut., De E, 8 : Πυρός τε ἀνταμοιδη τὰ πάντα καὶ πῦρ ἀπάντων ὅκωσπερ χρυσοῦ χρηματα καὶ χρημάτων χρυσός.

<sup>2.</sup> Fr. 30, ap. Clem. Al., Strom., v, 14, 104, 2 (GCS, p. 396): Κόσμον τόνδε, τὸν αὐτὸν ἀπάντων, οὕτε τις θεῶν οὕτε ἀνθρώπων ἐποίησεν, ἀλλὶ ἦν ἀεὶ καὶ ἔστιν καὶ ἔσται πῦς ἀείζωον, ἀπτόμενον μέτρα καὶ ἀποσδεννύμενον μέτρα.

<sup>3.</sup> Fr. 63-66; Hippol., Philos., IX, 10: Λέγει δὲ καὶ τοῦ κόσμου κρίσιν καὶ πάντων τῶν ἐν αὐτῶι διὰ πυρὸς γίνεσθαι λέγων οὕτως: « τὰ δὲ πάντα οἰακίζει κεραυνός », τουτέστι κατευθύνει, κεραυνόν τὸ πῦρ λέγων τὸ αἰωνιον. Λέγει δὲ καὶ φρόνιμον τοῦτο εἶναι τὸ πῦρ καὶ τῆς διοικήσεως τῶν ὅλων αἴτιον. καλεἴ δὲ αὐτὸ γρησμοσύνην καὶ κόρον χρησμοσύνη δὲ ἐστιν ἡ διακόσμησις κατ' αὐτόν, ἡ δὲ ἐκπύρωσις κόρος. « Πάντα γάρ, φησί, τὸ πῦρ ἐπελθὸν κρινεῖ καὶ καταλήψεται. »

<sup>4.</sup> CLEM. Al., Protr., 5, 64; cf. Diels, Doxographi graeci, p. 129.

<sup>5.</sup> Sтов., Eclog., éd. Wachsmuth, p. 78, 7.

<sup>6.</sup> Voici la partie la plus importante du témoignage de Sextus (Advers. Mathem., 7, 129 sqq., éd. Bekker, p. 219) : « Selon Héraclite, nous devenons intelligents en aspirant par la respiration ce logos divin; oublieux pendant le sommeil, nous pensons de nouveau quand nous sommes éveillés; car, dans le sommeil, les pores des sens étant fermés, l'esprit qui est en nous perd sa connexion intime avec ce qui l'environne; la respiration est, pour ainsi dire, la seule racine qui l'y rattache encore, et cette séparation lui fait perdre la faculté de se souvenir. Mais, dans la veille, l'esprit, regardant par les pores des sens comme par des fenêtres, rejoint ce qui l'environne, et est revêtu de raison. De même donc que des charbons rapprochés du feu s'enflamment en recevant de sa chaleur, et que, séparés, ils s'éteignent, ainsi la partie du principe environnant qui est l'hôte de nos corps devient presque irrationnelle, quand elle est isolée, et est semblable au tout, quand elle lui est unie par les pores nombreux des sens. Ce logos commun et divin, dont la participation nous rend raisonnables,

le critérium de la vérité, la règle de la justice; s'en séparer pour suivre sa raison individuelle, c'est une folie et c'est un crime <sup>1</sup>.

C'est à ces quelques traits que se ramène à peu près tout ce que nous savons de la théorie d'Héraclite sur le logos²; ils nous suffisent du moins pour reconnaître dans ces lignes presque effacées par le temps la première esquisse de la conception stoïcienne: le logos, dieu immanent au monde, raison qui le guide, loi qui le gouverne, feu qui l'alimente et qui le dévorera.

Mais, avant de reconquérir dans le système storcien la place qu'il avait occupée dans la philosophie d'Héraclite, le concept du logos devait disparaître pendant deux siècles : cette théorie d'un dieu immanent ne pouvait trouver place que dans un panthéisme; les philosophes du cinquième et du quatrième siècles furent dualistes, et conçurent Dieu comme transcendant.

On a si souvent parlé du « logos de Platon », et de l'influence exercée par lui sur la théologie chrétienne, qu'il peut sembler paradoxal de nier que la théorie du logos se rencontre dans la philosophie authentique de Platon. Le fait est pourtant certain : on peut lire intégralement les dialogues de Platon, on y cherchera en vain cette théorie; si l'épreuve semble trop longue, on peut parcourir l'article  $\lambda \delta \gamma o \zeta$  dans le Lexicon Platonicum d'Ast, le résultat sera le même. Aussi bien, ce fait est maintenant reconnu par tous les historiens

Héraclite l'appelle le critérium de la vérité. » Cf. Plut., De Superstit., 3; Aall attaque (op. cit., 1, p. 48 sqq.) l'exactitude de cet exposé, et nie qu'Héraclite ait jamais identifié le logos et le feu (cf. ibid., p. 33 sqq.). Il est certain que nos fragments d'Héraclite, si courts et si rares, ne suffisent pas à fixer ni ce point ni bien d'autres, même des plus importants; je ne vois cependant aucune raison de récuser ici le témoignage de Sextus.

1. Fr. 2, ap. Sext. Empir., 7, 133 : Διὸ δεῖ ἔπεσθαι τῶι ξυνῶι, τουτέστι τῶι κοινῶι. Ευνὰς γὰρ ὁ κοινός. Τοῦ λόγου δὲ ἐόντος ξυνοῦ ζώουσιν οἱ πολλοὶ

ώς έδίαν έχοντες φρόνησιν. Cf. AALL, op. cit., I, p. 26.

2. Le sens du mot λόγος au fr. 1 a été souvent discuté (v. Diels, Nachtrag. Fragm. d. Vorsokrat., III, p. vii; Kranz, s. φ. λόγος, ibid., col. 35'i; Lagrange, p. 103-105); nous le laissons de côté, nous contentant du fragment 2, dont le sens ne fait pas de doute.

de la philosophie <sup>1</sup>; seuls quelques polémistes répètent encore les assertions de Vacherot et d'E. Havet sur le λόγος θεῖος de Platon.

Cette constatation, toute certaine qu'elle est, n'en est pas moins faite pour surprendre : pendant si longtemps, historiens, philosophes et théologiens de toutes nuances ont discuté sur le logos de Platon, qu'on a quelque peine à admettre que tant de discussions soient parties d'un faux supposé.

Le fait s'explique, en grande partie, par une confusion trop fréquente entre Platon et les platoniciens, et aussi entre Platon authentique et Platon apocryphe. Dans les premiers siècles de notre ère, les philosophes païens ou chrétiens qui ont le plus spéculé sur le logos, ont été pour la plupart des platoniciens; sur ce point, comme sur tant d'autres, ils aimèrent à s'autoriser de leur maître et à retrouver chez lui leurs propres idées.

Les ouvrages apocryphes y servirent grandement: de saint Justin jusqu'à Proclus, tous citèrent la seconde lettre <sup>2</sup> et sa théorie fameuse des trois principes (312 e); et chacun y vit ce qu'il voulut: les uns, la Trinité chrétienne; les autres, la triade néo-platonicienne. L'*Epinomis*, qui n'était pas plus authentique que la deuxième lettre, était du moins un document plus ancien: or, on y retrouvait déjà la théorie du logos: κόσμον, ĉν ἔταξε λόγος ὁ πάντων θειότατος ὁρατόν <sup>3</sup>.

Au surplus, il n'était pas besoin de témoignages si formels. Les écrivains anciens, surtout à l'époque de l'hellénisme, ont toujours eu une exégèse complaisante et facile; de même

<sup>1.</sup> Cf. Aall, op. cit., 1, p. 69: « Schwer lassen sich bei Plato Spuren eines psychologischen Logos nachweisen, und ebensowenig ist sein Logos kosmisch. Ueberhaupt von einem Logos in der Bedeutung, zu welcher schon Heraklit den Begriff gehoben hatte, vernehmen wir bei Plato nichts. »

<sup>2.</sup> Sur la seconde lettre cf. C. RITTER, Neue Untersuchungen über Platon (München, 1910), p. 369-372 et l'édition des Lettres de Platon, de J. Soulhé (Paris, 1926).

<sup>3.</sup> Epin., 986 c. Aall (op. cit., 1, p. 91) cherche à prouver que cette phrase est interpolée; sa démonstration me paraît insuffisante. — On peut remarquer aussi dans l'Epinomis (992 a) la théorie de l'harmonie unique qui domine le monde : δεσμός γάρ πεφυχώς πάντων τούτων εἶς ἀναφανήσεται διανοουμένοις.

qu'ils n'étaient guère préoccupés de discuter l'authenticité des œuvres qu'ils étudiaient, de même aussi se mettaient-ils peu en peine du sens littéral des textes et de la pensée de l'écrivain. Dans le traité du Destin, l'auteur, soit Plutarque, soit un de ses contemporains, veut donner une définition du destin: il cite deux récits mythiques du Phèdre (248 c) et du Timée (41 a) sur « la loi d'Adrastée » et « les lois dictées par Dieu pour tout l'univers aux âmes immortelles », et, prétendant les énoncer plus simplement et en termes vulgaires, il les transpose en formules storciennes : « D'après le Phèdre, dit-il, le destin est le logos divin inévitable, agissant par des causes irrésistibles; d'après le Timée, c'est la loi conforme à la nature de l'univers, et qui règle l'enchaînement de tout ce qui arrive1. » Il serait facile de multiplier de tels exemples2, mais ce serait une peine superflue, nul ne songe à contester le peu de critique des écrivains de cette époque; il suffira de l'avoir rappelé pour expliquer comment la théorie du logos, qui avait toujours été étrangère à Platon, a pu pendant si longtemps lui être imputée.

Toutefois, si cette conception elle-même ne se rencontre pas chez Platon, on trouve chez lui bien des thèses qui, plus tard, combinées avec la notion stoïcienne du logos, la féconderont et la transformeront : la principale sans contredit est l'affirmation du monde intelligible, modèle et principe du monde sensible : on l'identifiera avec le logos³, et, comme alors⁴ on se représentera les idées subsistantes comme des

<sup>1.</sup> De Fato, 1 : Εἰ δὲ κοινότερον ἐθέλοι τις ταῦτα μεταλαδὼν ὑπογράψαι, ὡς μὲν ἐν Φαίδρῳ λέγοιτ' ἄν ἡ εἰμαρμένη λόγος θεῖος ἀπαράδατος δι' αἰτίαν ἀνεμπόδιστον· ὡς δ' ἐν τῷ Τιμαίῳ νόμος ἀπόλουθος τῆ τοῦ παντὸς φύσει, καθ' ὃν διεξάγεται τὰ γιγνόμενα. Les deux passages cités du Phèdre et du Timée portaient seulement : Θεσμὸς ᾿λδραστείας, et νόμους, οῦς ἐπὶ τῆ τοῦ παντὸς φύσει ὁ θεὸς εἶπε ταῖς ἀθανάτοις ψυχαῖς.

<sup>2.</sup> On trouve dans ce même traité du Destin une exégèse également arbitraire du Phédon (7); des Lois (9); du Théagès (10). Cf. Plut., De Is. et Osir., 57; 60; 77; De Animae procr. in Tim., 23.

<sup>3.</sup> Cf. infra, p. 227.

<sup>4.</sup> Cetté interprétation de la théorie des idées se trouve certainement chez Philon, peut-être chez Endore (cf. Zeller, II, 664, n. 5; v³, 120); Rodier (Evolution de la dialectique de Platon. Année philosophique, 1905, p. 64) a cru trouver chez Platon lui-même (Sophiste, 248 e) une conception assez semblable.

pensées de Dieu, on fera du logos un être intermédiaire que la pensée divine produit et soutient!

Aristote est resté, ainsi que Platon, étranger aux spéculations sur le logos<sup>2</sup>; il a cependant exercé sur elles une influence plus immédiate. Le concept de la nature, tel qu'il l'a développé dans ses traités de physique, envahira bientôt toute la philosophie stoïcienue, et la théorie du logos y prendra une nouvelle origine<sup>3</sup>.

1. La théorie de l'àme du monde (Tim., 30 a sqq.) et celle des dieux secondaires (ib., 41 a sqq.), ont exercé aussi une influence sur la con-

ception du logos et sur celle des puissances.

- 2. Aristote, cependant, fut, comme Platon, transformé en théoricien du logos: dans le De natura deorum de Cicéron (1, 13, 33), Velleius, le tenant de l'épicurisme, lui attribue la théorie d'un logos immanent au monde; plus tard, Athénagore, leg., 6, exposant à Marc-Aurèle la théodicée des grands philosophes, transforme le péripatétisme en stoïcisme: le monde est dieu; son âme est le logos; son corps, l'éther. Dès le second siècle avant Jésus-Christ, on pouvait écrire et faire circuler sous le nom d'Aristote un traité du Monde où Dieu était, comme le logos des stoïciens, identifié au destin, et conçu comme une force cosmique gagnant de proche en proche et rayonnant à travers le monde.
- 3. Pour Aristote, la nature est le principe immanent du mouvement (Phys., 2, 1, 192 b, 21); c'est une force vivante, intelligente, agissant en vue d'une fin, ne faisant rien en vain, tirant le meilleur parti possible des éléments dont elle dispose (v. Bonitz, index Aristotelicus, p. 835 b-836); déjà, par endroits, le mot de Dieu est employé au même sens que le mot de nature et alterne avec lui (De caelo, 1, 4, 271 a, 33 : ὁ θεὸς καὶ ἡ φύσις οὐδὲν μάτην ποιοῦσιν); dans le même sens Aristote parle, dans des termes que les stoïciens affectionneront plus tard, « de la force divine qui maintient l'univers » (Pol., 7, 4, -1326 a. 32 : θείας γὰρ δὴ τοῦτο δυνάμεως ἔργον, ἥτις καὶ τόδε συνέχει το παν); la nature est présentée comme un démiurge (De part. an., 5, 645 a, 9 : ἡ δημιουργήσασα φύσις), un législateur (De caelo, 1, 1, 268 a. 13 : παρά τῆς φύσεως είληφότες ώσπερ νόμους ἐχείνης), une providence (ibid., 9, 4, 291 a, 24 : ώσπερ τὸ μέλλον ἔσεσθαι προγοούσης τῆς φύσεως). Si on lit, par exemple, le traité des Membres des animaux, on y trouve, avec plus de précision et plus de science, la même admiration sympathique pour la nature et pour ses œuvres que dans le discours stoïcien qui remplit le second livre de Cicéron sur la Nature des dieux. Pour transformer cette philosophie péripatéticienne en un monisme matérialiste, et cette conception de la nature en leur théorie du logos, il a suffi aux stoïciens de ne plus admettre que la causalité efficiente et ainsi de laisser tomber la cause finale et, par conséquent, le Dieu d'Aristote.

# § 2. — L'ancien stoïcisme.

Ce qui a été dit plus haut de la conception storcienne de Dieu, rendra plus aisé et plus bref l'exposé de la théorie du logos. Le logos, en effet, comme la nature, le destin, la providence, la loi, n'est qu'un des aspects multiples sous lesquels les storciens aiment à se représenter le principe actif et divin de l'univers. De même que Zénon démontrait que le monde est animé, il prouvait aussi, et par le même argument, qu'il est raisonnable, parce que « ce qui est raisonnable est meilleur que ce qui ne l'est pas, et que rien n'est meilleur que le monde<sup>1</sup> »; il ajoutait que, le tout étant meilleur que la partie, il est impossible qu'il v ait dans le monde des êtres raisonnables, et que le monde entier ne le soit pas 2; enfin, puisque le monde engendre des êtres raisonnables, il faut bien que lui-même le soit<sup>3</sup>. Ces arguments généraux étaient confirmés par des observations de détail : depuis Socrate, c'est un lieu commun dans la philosophie grecque, de montrer que la nature n'est pas aveugle, mais qu'elle travaille d'après un plan et en vue d'une fin; Aristote, dans ses traités d'histoire naturelle, avait beaucoup poussé ces observations et confirmé cet argument; les stoïciens s'y attachent à leur tour, et, avec

<sup>1.</sup> Cic., De nat. deor., 11, 7. 8, 20. 21: « Haec enim, quae dilatantur a nobis, Zeno sic premebat. Quod ratione utitur, id melius est, quam id, quod ratione non utitur. Nihil autem mundo melius. Ratione igitur mundus utitur. » Sextus Empir., Adv. Math., 1x, 104: ὁ Ζήνων φησίνει τὸ λογικὸν τοῦ μὴ λογικοῦ κρεῖττόν ἐστιν, οὐδὲν δέ γε κόσμου κρεῖττόν ἐστιλογικὸν ἄρα ὁ κόσμος.

<sup>2.</sup> Cic., ib., 22: « Nullius sensu carentis pars aliqua potest esse sentiens. Mundi autem partes sentientes sunt. Non igitur caret sensu mundus. » Cf. ib., 42, 32. Sext., ib., 85: ἡ δέ γε τὰς πάντων περιέχουσα φύσεις, καὶ τὰς λογικὰς περιέχηκεν ἀλλὰ καὶ ἡ τὰς λογικὰς περιέχουσα φύσεις, πάντως ἐστὶ λογική οὐ γὰρ οἶόν τε τὸ ὅλον τοῦ μέρους χεῖρον εἶναι.

<sup>3.</sup> Cic., ib., 22: « Nihil, inquit (Zeno), quod animi quodque rationis est expers, id generare ex se potest animantem compotemque rationis. Mundus autem generat animantes compotesque rationis. Animans est igitur mundus composque rationis. » Sext., ib., 77: τὸ γεννητικὸν λογικοῦ καὶ φρονίμου, πάντως καὶ αὐτὸ λόγικοῦ ἐστι καὶ φρόνιμου ἡ δέ γε προειρημένη δύναμις ἀνθρώπους πέφυκε κατασκευάζειν λογικὴ τοίνυν καὶ φρονίμη γενήσεται. Cf. 103: ὁ δέ γε κόσμος περιέχει σπέρματος λόγους λογικῶν ζώων λογικὸς ἄρα ἐστὶν ὁ κόσμος.

une admiration sympathique, ils recueillent dans la nature tous les vestiges d'un dessein rationnel : tout le deuxième livre du De natura deorum de Cicéron serait à citer ici avec ses descriptions des phénomènes célestes, de la vie des plantes, de l'instinct des animaux, et ces exclamations qui l'interrompent si souvent, ainsi 47, 120 : Age, ut a caelestibus rebus ad terrestres veniamus, quid est in his, in quo non naturae ratio intellegentis appareat? et plus bas, 51, 128 : Quid loquar, quanta ratio in bestiis appareat? Ce que le storcien Balbus a soin partout de mettre en lumière, c'est la présence et l'action de la raison, du logos, dans le monde : « Si les œuvres de la nature, dit-il encore (34, 87), sont plus parfaites que les œuvres de l'art, et si l'art ne fait rien sans raison, la nature est donc aussi raisonnable. »

Ainsi qu'on l'a remarqué¹, dans cette argumentation abondante, parfois prolixe, les stoïciens n'oublient rien pour établir l'action de la raison dans le monde; jamais ils ne se soucient de prouver que cette raison n'est pas transcendante au monde, mais qu'elle est son âme. C'est sans doute que les épicuriens et les sceptiques, leurs adversaires principaux, les attaquaient moins sur ce point; c'est surtout qu'ils s'étaient tellement habitués à concevoir le monde comme renfermant en soi la totalité de l'être, qu'ils ne se préoccupaient plus de démontrer ce principe fondamental.

Le logos est donc la raison immanente du monde, il le pénètre tout entier, « comme le miel pénètre les rayons d'une ruche<sup>2</sup> ». Il assure ainsi son unité, donnant aux différents corps leur cohésion et les enserrant tous dans un même réseau<sup>3</sup>. Par lui le passé est enchaîné au présent et à l'avenir;

<sup>1.</sup> Heinze, p. 81.

<sup>2.</sup> Tertull., Advers. Hermog., 44. — Les stoïciens affectionnent une autre comparaison, qu'ils empruntent au λόγος σπερματικός : Ζένον, ap. Stob., Ecl., 11, 11 (éd. Wachsmuth, p. 132) (Fr. st., 1, 87) : διὰ ταύτης (τῆς βλης) διαθεῖν τὸν τοῦ παντὸς λόγον, ὃν ἔνιοι εἰμαρμένην καλοῦσιν, οἶόν περ καὶ ἐν τῆ γονῆ τὸ σπέρμα. Chalcid., In Tim., 291 : « per quam (materiam) ire dicunt rationem solidam atque universam perinde ut semen per membra genitalia».

<sup>3.</sup> Cic., De nat. deor., ir, 45, 115: « Maxime autem corpora inter se juncta permanent, cum quasi quodam vinculo circumdato colligantur,

il est le câble qui déroule à travers les siècles la série fatale des événements<sup>1</sup>; il est, nous dit encore Cicéron, « la vérité éternelle qui de toute éternité s'écoule<sup>2</sup> ». C'est pour en imiter l'enchaînement par la forme même de leur pensée, que les stoïciens aimaient avec prédilection les syllogismes conditionnels et les dilemmes, qui leur semblaient mieux exprimer le lien nécessaire des choses<sup>3</sup>.

Ainsi le monde entier est intelligible, rationnel, cohérent; ce n'est pas une série ou un amas d'êtres indépendants, c'est un organisme vivant; et si le logos est la loi qui le régit et le lien qui l'enserre, il est aussi, comme λόγος σπερματικός, le germe d'où il sort et la force vitale qui l'anime 4: « comme dans la génération, le germe est renfermé dans la matière, ainsi le dieu, raison séminale du monde, demeure dans l'élément humide, et se sert de la matière pour les productions successives 5. » Dans la période de conflagration, les λόγοι ou germes particuliers ont été résorbés dans le logos universel; quand le monde renaît, ils s'en dégagent les uns après les autres, et développent les membres du monde : « De même, dit Cléanthe, que tous les membres d'un être se développent du germe au temps convenable, ainsi les parties du monde, et parmi elles les animaux et les plantes, se développent aussi au temps convenable<sup>6</sup>. » Une fois produit, chaque être continue à vivre du logos qui l'a fait naître : Plotin, exposant l'enseignement des stoïciens sur ce point, compare le

quod facit ea natura, quae per omnem mundum omnia mente et ratione conficiens funditur et ad medium rapit et convertit extrema.»

1. Cic., De divin., 1, 56, 127: « Non enim illa, quae futura sunt, subito exsistunt; sed est, quasi rudentis explicatio, sic explicatio temporis nihil novi efficientis et primum quidque replicantis. »

3. Plut., De E, 6. Cf. Brochard, Sur la logique des stoïciens (Archiv für Gesch. d. Philos., v. p. 449-468.)

<sup>2.</sup> Ib., 55, 125: « Fatum autem id appello, quod Graeci εἰμαρμένην, id est, ordinem seriemque causarum, cum causa causae nexa rem ex se gignat. Ea est ex omni aeternitate fluens veritas sempiterna. » L'identité de l'εἰμαρμένη et du logos est fréquemment affirmée, ainsi par Chrysippe ap. Plut., De stoic. repugn., 47 (fr. st., 11, 937): τέλος δέ τησι μηδὲν ἔσγεσθαι μηδὲ κινεῖσθαι μηδὲ τοὐλάχιστον ἄλλως ἢ κατὰ τὸν τοῦ Διὸς λόγον, ὃν τῆ εἰμαρμένη τὸν αὐτὸν εἶναι.

ZÉNON, ap. STOB., éd. Wachsmuth, i, p. 133, 3.
 DIOG. LA., VII, 136. — 6. Ap. STOB., i, p. 153, 45.

monde à une plante : la vie, qui monte des racines, pousse les branches à son gré, les nourrit, les enlace, ou les laisse mourir; ainsi fait l'âme du monde<sup>1</sup>.

Dans les êtres individuels, comme dans le monde entier, le logos est d'abord un principe de détermination, une forme; dans les êtres inanimés, c'est la propriété essentielle qui les spécifie ( $\xi\xi_{i\xi}$ ); dans les plantes, c'est la nature ( $\varphi\delta\sigma_{i\xi}$ ); dans les hommes et les dieux, c'est la raison ( $\lambda\delta\gamma\circ_{\xi}$ ). Il est aussi une force; dans la matière, il est la tension ( $\tau\delta\nu\circ_{\xi}$ ), la cohésion qui en maintient les différentes parties 3; dans les plantes, il est la poussée vitale qui gonfle les racines et soulève les rochers 4; dans les animaux, il est le principe du mouvement, l'impulsion ( $\delta\rho\mu\dot{\eta}$ ) qui les porte ici ou là sous l'action des causes extérieures 5; dans l'homme, il devient pensée et parole, logos intérieur ( $\delta\nu\delta\iota\dot{\alpha}\theta\epsilon\tau\circ\xi$ ) et logos manifesté ( $\pi\rho\circ\varphi\circ\rho\iota\nu\dot{\alpha}\xi$ ); par le premier, l'homme participe à l'âme du monde, au logos universel; par le second, il est uni aux dieux et aux autres hommes 6.

<sup>1.</sup> Plot., Enn., 3, 1, 4 (éd. Volkmann, p. 219, 9) (fr. st., 11, 934).

<sup>2.</sup> AETH placita, ap. Diels, Dovogr., p. 306, 6; fr. st., II, 716, 460, 806, 459, 718, 785, 710, 712, 714, 725.

<sup>3.</sup> PLUT., De Repugn. stoic. 43; ALEX. APHROD., De Mixtione, ed. Bruns, p. 223, 25 (fr. st., 11, 441); Ibid., De Anima libri mant., p. 115, 6 (fr. 785).

<sup>4.</sup> Sen., Nat. quaest., 2, 6, 5.

<sup>5.</sup> L'ὁρμή n'est dans les animaux que l'impulsion aveugle de la nature; chez les hommes, quand le logos est arrivé à maturité, c'està-dire à l'âge de quatorze ans, l'ὁρμή n'est plus qu'une fonction du logos et en dépend entièrement dans son exercice. Cf. Bonhöffer, Epictet und die Stoa, p. 252; Plut. De Repugn. stoic., 11.

<sup>6.</sup> Il faut remarquer que, quand ils n'opposent pas les deux logos l'un à l'autre, les stoïciens, et Philon plus encore, emploient rarement le mot λόγος pour signifier la raison au sens psychologique; ils disent plus souvent, avec des nuances différentes, νοῦς, διάνοια, ἡγεμονικόν. Au contraire, le mot λόγος est d'un emploi très fréquent pour signifier la raison, au sens moral. — Sur le λόγος ἐνδιάθετος et προφορικός, cf. Zeller, op. cit., iv, p. 67, n. 1; Sext. Empir., Hyp., 1, 65 sqq. (p. 16, 17 — p. 18, 31), Math., 8, 275 sqq. (p. 347, 22 sqq.). On rencontre déjà chez Aristote la distinction d'un double logos humain : Anal. poster., 1, 10, 761 : οὖ γὰρ πρὸς τὸν ἔξω λόγον ἡ ἀπόδειξις ἀλλὰ πρὸς τὸν ἐν τῆ ψυχῆ. M. Aall (i, p. 140) a cru la trouver aussi chez Platon; les indices qu'il a relevés (Théét., 189 e, 190 a; Soph., 263 e) me semblent bien douteux.

Ainsi donc, si le logos entraîne infailliblement tous les êtres, ce n'est pas comme une loi étrangère ou comme une contrainte qui s'impose à eux du dehors; c'est comme leur nature propre et comme sa force la plus intime. Tout se porte au but fatal, mais d'un élan spontané et naturel. « Puisque, disent les stoïciens, l'action de chaque être est conforme à sa nature, aucune de ces actions naturelles ne peut être différente de celle qu'elle est, mais chacune d'elle est produite nécessairement par son sujet, non d'une nécessité de contrainte, mais d'une nécessité de nature, étant impossible que les circonstances d'une action soient différentes de ce qu'elles sont, et qu'elles produisent une impulsion différente d. »

Il serait d'ailleurs criminel de vouloir s'opposer à l'action du logos: cette raison suprême marche à sa fin excellente par les moyens les meilleurs: « La providence, disent Chrysippe et Cléanthe, n'a rien omis pour tout disposer de la manière la plus sûre et la plus utile; si une autre économie du monde eût été meilleure, elle l'eût choisie?. »

Cette conviction que tout dans le monde est rationnel, qu'il ne peut s'y rencontrer ni désordre, ni accident, ni perturbation d'aucune sorte, fut pour les âmes un ferme point d'appui, et l'on sait assez avec quelle obstination les storciens s'y attachèrent, surtout aux époques troublées de l'empire: les plus dures leçons de l'expérience ne réussirent pas toujours à ébranler cet optimisme tenace. Une seule réponse leur suffisait à faire tomber toutes les objections : qu'importent les souffrances et les fautes individuelles, si le monde en est plus heureux et plus parfait! Cléanthe avait déjà, dans son hymne à Zeus, proclamé ce grand principe, et résolu d'après lui le problème du mal et de la douleur : tout désordre disparait dans la grande harmonie du monde; tout conspire à sa perfection : « Tu sais, disait-il à Zeus, ordonner le désordre, concilier les contraires, réduire dans une même harmonie tous les biens et tous les maux, en sorte que tous

Alex. Aphrod., De Fato, 13, éd. Bruns, p. 181, 13 (fr. st., II, 979).
 Phinon, De Provid., 2, 74 (fr. st., II, 1150).

aient le même logos éternel<sup>1</sup>. » Chrysippe traduisait plus vulgairement la même pensée : « Dans une comédie, il y a des tirades bouffonnes; en elles-mêmes, elles sont ridicules, mais elles donnent du charme à l'ensemble?. » Et Marc-Aurèle, plus tard, écrivait dans ses mémoires, en appliquant ces maximes à sa conduite personnelle : « Tous nous concourons au même travail, les uns sciemment, les autres à leur insu... Chacun y coopère à sa façon; ceux-là y servent par surcroît, qui murmurent, qui tentent d'entraver et de détruire l'ouvrage. Le monde a besoin aussi de ces gens-là. Considère donc dans quelle classe tu dois te ranger : celui qui dirige l'univers saura en tous cas se servir de toi, et t'enrôlera dans une de ses équipes d'ouvriers et de travailleurs. Mais toi, ne fais pas dans la pièce le vers sot et bouffon dont parle Chrysippe<sup>3</sup>. »

Tous donc, bons ou mauvais, suivent le logos; le devoir est de le suivre de plein gré, c'est là le principe premier de la morale storcienne, et même l'aboutissement du système tout entier: les théories physiques n'ont pas d'autre raison d'être que de conduire l'esprit à cette conclusion4; inversement, on ne peut parvenir là que par l'étude de la nature : « On ne peut trouver d'autre principe ni d'autre origine de la justice que Zeus et la nature commune, c'est de là qu'il nous faut partir pour parler du bien et du mal<sup>5</sup>. »

C'est par cette étude que la raison en nous se forme6,

1. CLEANTH., Hymn., v. 19 sqq. (ap. Stob., p. 27, 7):

'Αλλά σύ καὶ τὰ περισσά τ' ἐπίστασαι ἄρτια θεῖναι, καὶ κοσμεῖν τἄκοσμα καὶ οὐ φίλα σοὶ φίλα ἐστίν. \* Ωδε γὰρ είς εν πάντα συνήρμοκας έσθλὰ κακοῖσιν, ωσθ' ένα γίγνεσθαι πάντων λόγον αίἐν ἐόντα.

2. Ap. PLUT., De Comm. not., 14.

3. M. Anton., vi, 42. 4. Chrys. ap. Plut., De Repugn. stoic., 9, 5: 0ὐ γὰρ ἐστιν ἄλλως οὐδ' οίχειότερον ἐπελθεῖν ἐπὶ τὸν τῶν ἀγαθῶν καὶ κακῶν λόγον... ἀλλ' ἢ ἀπὸ τῆς χοινής φύσεως και άπο τής του χόσμου διοιχήσεως... δεί γάρ τούτοις συνάψαι τον περὶ ἀγαθῶν καὶ κακῶν λόγον, οὐκ οὔσης ἄλλης ἀρχῆς αὐτῶν ἀμείνονος οὐδ' άναφοράς, οὐδ' ἄλλου τινὸς ενεκεν τῆς φυσικῆς θεωρίας παραληπτῆς οὕσης ἢ πρὸς την περί άγαθων ή κακών διάστασιν.

5. CHRYS. ap. PLUT., De stoic. repugn., 9, 4.

6. On voit combien les stoïciens se séparent ici d'Aristote (cf. CAIRD.

qu'elle devient la droite raison (ὀρθὸς λόγος), règle indéfectible comme le logos universel d'où elle émane; et, puisque dans l'homme comme dans l'univers le logos est la force unique 1, puisque tout désir, toute impulsion, toute action en procède, le sage ne peut jamais agir que selon la loi éternelle qu'il porte en lui 2, tandis que l'homme vulgaire ne peut jamais se hausser, même par accident, jusqu'à cette rectitude parfaite.

Ainsi l'humanité se trouve séparée en deux groupes, bien inégaux d'ailleurs par le nombre : d'un côté, la foule; de l'autre, l'élite des sages; et le monde entier se trouve définitivement divisé en catégories d'êtres suivant la participation plus ou moins parfaite au logos : en bas, la matière inanimée, où le logos n'est que  $\xi\xi\iota\varsigma$ ; plus haut, les plantes, où il est  $\varphi\circ\sigma\iota\varsigma$ ; les animaux, où il est  $\psi\circ\chi\dot{\eta}$ ; les hommes, où il est  $v\circ\delta\varsigma$ ; les sages, où il est  $\dot{\alpha}\rho\circ\tau\dot{\eta}^3$ . Au-dessus des sages, il n'y a rien : les dieux, et Zeus lui-même, sont leurs égaux, non leurs supérieurs<sup>4</sup>. Et en effet, quel principe de plus haute perfection peut-on souhaiter que la droite raison, identique avec la loi même du monde 5?

Evolution of theology, 1, p. 310): l'enseignement constant de l'Éthique à Nicomaque, c'est que la morale ne peut s'enseigner scientifiquement; c'est un empirisme où de bonnes habitudes servent plus que de hautes spéculations. Pour les stoïciens, au contraire, le bon sens pratique, l'honnêteté vulgaire sont sans valeur et sans mérite; point de vertu là où la nature n'est pas parfaite, là où la raison, développée et perfectionnée, n'est pas devenue la droite raison. Cf. Bonhöffer, Die Ethik des Stoikers Epictet, p. 224.

1. Bonhöffer, Epictet und die Stoa, p. 253: « Auf dem streng stoischen Standpunkt hat der Mensch nebem dem λόγος überhaupt keine seelische Kraft, möge sie nun παθητικόν oder όρμή (temeritas) heissen; es ist nichts in ihm, über das er zu herrschen oder das er im Zaum

zu halten hätte. »

2. Stob., II, p. 65, 12 : φασὶ δὲ καὶ πάντα ποιεῖν τὸν σοφὸν κατὰ πάσας τὰς ἀρετάς. Πᾶσαν γὰρ πρᾶξιν τελείαν αὐτοῦ εἶναι, διὸ καὶ μηδεμιᾶς ἀπολελεῖφθαι ἀρετῆς. Cf. Ibid., p. 99, 3; Plut., De Repugn. stoic., 27.

3. Fr. st., II, 459, ap. Phil., De aetern. mundi, 15 (éd. Cumont, p. 24). Cf. Cic., De leg., 1, 7, 22: « Quae (ratio) cum adolevit... nomi-

natur rite sapientia. »

4. Chrys., ap. Plut., De stoic. repugn., 13: ωσπερ τῷ Διὶ προσήκει σεμνύνεσθαι ἐπ' αὐτῷ τε καὶ τῷ βίῳ καὶ μέγα φρονεῖν... οὕτω τοῖς ἀγαθοῖς πᾶσι ταῦτα προσήκει, κατ' οὐθὲν προεχομένοις ὑπὸ τοῦ Διός.

5. La théorie du logos a dans la morale stoïcienne d'autres consé-

On voit comment cette théorie du logos a enrichi et précisé la conception storcienne de Dieu: Zeus n'est plus seulement le principe actif de l'univers, l'âme du monde, le feu qui le vivifie et qui le consumera; il est le λόγος σπερματικός, le germe vivant d'où tout se développe et qui s'épanouit en tout; il est la loi souveraine qui détermine tout, être physique, vérité logique, bonté morale; il est la raison toute sage et toute-puissante qui entraîne le monde et chacun de nous vers la fin excellente qu'il atteindra infailliblement.

Cette conception hautaine et rigide devait bientôt s'infléchir pour se plier à la mythologie populaire.

On sait comment les storciens s'efforcèrent d'interpréter dans le sens de leur philosophie les vieilles légendes helléniques, et de couvrir leurs conceptions métaphysiques du prestige des dieux de l'Olympe. Le logos reçut son apothéose : dès l'origine on l'identifia avec le dieu souverain, Zeus¹, et les philosophies du Portique retinrent plus tard cette interprétation². On ne la retrouve pas cependant dans les Allégories d'Héraclite ni même dans la Théologie de Cornutus, bien que ce dernier auteur multiplie les personnifications du

quences encore, sur lesquelles j'ai insisté ailleurs (Études, 5 janv. 1906, p. 80 sqq.), et qu'il est inutile de développer ici le : logos est conçu comme une loi (Stob., 11, 96, 10; 102, 4, etc.), et, de ce fait, la morale stoïcienne revêt un caractère impératif, qui la distingue parmi les morales grecques; l'obligation d'ailleurs n'entraîne pas ici l'hétéronomie, puisque cette loi ne se distingue pas de la nature de l'homme; enfin le logos, étant la loi commune des hommes et des dieux, les rend concitoyens les uns des autres (Cic., De leg., 1, 7, 23); de là, cette conception, si chère aux stoïciens et à leurs disciples, du monde comme cité universelle.

1. Plut., De stoic. repug., 34: δτι δ' ή χοινή φύσις χαὶ ὁ χοινός τῆς φύσεως λόγος, εἰμαρμένη καὶ πρόνοια καὶ Ζεύς ἐστιν, οὐδὲ τοὺς ἀντίποδας λέληθε. Diog. La., vii, 88: τέλος γίνεται τὸ ἀκολούθως τῆ φύσει ζῆν... οὐδὲν ἐνεργοῦντας ὧν ἀπαγορεύειν εἴωθεν ὁ νόμος ὁ χοινός, ὅσπερ ἐστὶν ὁ ὀρθὸς λόγος διὰ πάντων ἐργόμενος, ὁ αὐτὸς ὧν τῷ Διὶ καθηγεμόνι τούτω τῆς τῶν ὅλων διοικήσεως ὄντι.

2. Senec., De benef., IV, 7: « Natura, inquit, haec mihi praestat. Non intellegis te, cum hoc dicis, mutare nomen Deo? Quid enim aliud est natura, quam Deus, et divina ratio, toti mundo et partibus ejus inserta? Quoties voles, tibi licet aliter hunc auctorem rerum nostrarum compellare, et Jovem illum optimum ac maximum rite dices... 8. Hunc et Liberum patrem et Herculem ac Mercurium nostri putant. »

logos: il le retrouve dans Cronos<sup>1</sup>, dans les Titans<sup>2</sup>, dans Éros et dans Atlas<sup>3</sup>, dans Pan<sup>4</sup>, dans Agathodémon<sup>5</sup>, dans Héraklès6.

Toute cette exégèse n'a rien de populaire; elle s'appuie uniquement sur les théories storciennes; mais elle est incertaine et flottante. Pan, Éros, Atlas, Agathodémon sont des figures indécises, où l'on reconnaît à peine un ou deux traits du logos. Cronos personnisie le logos, mais il personnisie aussi bien le temps, la distinction et le mélange des éléments (c. 6, 7). Le type d'Héraklès est le seul qui soit nettement accusé et qui porte une empreinte bien storcienne; encore représente-t-il mieux un idéal moral qu'une conception métaphysique; c'est le dieu de l'effort, ce n'est pas la raison du monde.

Bien différente de cette exégèse savante et la supplantant, se développait une interprétation populaire, que le storcisme n'avait pas créée 7, mais qu'il utilisait. Depuis longtemps, le peuple voyait dans Hermès le dieu de la raison et de la parole; on en sit la personnification du logos.

On comprend quel secours, et aussi quel danger, la philosophie stoïcienne trouva ici dans la mythologie. Par elle, elle atteignait les enfants dans l'école même du grammairien, et, avec le texte d'Homère, faisait pénétrer dans leur esprit sa conception du monde et de la divinité; par elle aussi, elle se propageait dans des classes peu cultivées, qui jamais n'avaient eu connaissance de la physique de Chrysippe, et qui, dans

6. C. 31 (p. 62): 'Ηρακλής δ' ἐστὶν ὁ ἐν τοῖς ὅλοις λόγος, καθ' δν ἡ σύσις

ίσχυρά καὶ κραταιά ἔστιν.

<sup>1.</sup> C. 17 (p. 31): Κρόνος δέ έστιν ο προειρημένος πάντων τῶν ἀποτελεσμάτων λόγος.

<sup>2.</sup> Ib., (p. 30) : chacun des Titans représente un aspect particulier du logos; cf. Schol. Hesiod. Theogon., v. 134 (fr. st., 11, 1086).
3. G. 25-26 (p. 48). — 4. G. 27 (p. 49).
5. Ib. (p. 51): Αγαθός δὲ Δαίμων ἤτοι πάλιν ὁ κόσμος ἐστὶ βρίθων καὶ

αὐτὸς τοῖς καρποῖς ἢ ὁ προεστώς αὐτοῦ λόγος, καθ' ὅσον δατεῖται καὶ διαμερίζει τὸ ἐπιδάλλον ἀγαθὸς διαιρέτης ὑπάρχων.

<sup>7.</sup> Le rapprochement du logos et d'Hermès se rencontre déjà chez Platon (Crat., 408 a). Au contraire, dans tous les fragments de Chrysippe relatifs à la mythologie (fr. 11, 1076-1100), on ne trouve rien sur Hermès, ce qui semble indiquer que ces spéculations sont étrangères à l'ancienne école stoïcienne.

l'Hermès familier de la rue ou de la boutique, apprenaient à saluer le logos divin. Par contre, que de déformations subies par l'idée philosophique au contact de ces légendes archaïques et dans le commerce de ces esprits grossiers!

Et tout d'abord, il est à remarquer que le logos qui, d'après Cornutus, est personnissé dans Hermès, c'est la parole plus que la raison: le nom même d'Hermès vient du verbe dire, ¿peïv¹; on consacre à Hermès la langue comme l'organe de la parole; on le dit fils de Zeus et de Maïa, parce que la parole est fille de l'étude et de la recherche; on entasse des pierres au pied des Hermès pour marquer que le discours est composé de petites parties; on dit d'Hermès qu'il est voleur, parce que le langage nous vole parfois nos opinions et substitue la vraisemblance à la vérité; on lui met des ailes aux pieds, parce que la parole est ailée².

Par quelques traits seulement Hermès représente la raison, et encore est-ce toujours la raison humaine, entendue au sens psychologique, non la raison divine et universelle, l'âme du monde: Hermès est dit ἀγοραῖος, parce qu'il faut tout faire avec raison; νόμιος, parce que la raison ordonne ce qu'il faut faire, défend ce qu'il faut éviter; on l'honore dans les palestres avec Héraklès, parce qu'il faut joindre la raison et la force; on dit qu'Hermès est commun, parce que la raison est commune aux dieux et aux hommes 3.

Tous ces rapprochements, on peut le remarquer, sont d'un caractère fort différent de ceux que nous rencontrions plus haut dans l'interprétation des mythes de Zeus: la mythologie ne recouvre plus ici les spéculations stoïciennes, mais seule-

<sup>1.</sup> Cornutus, l. c., chap. 61, p. 20, 22.

<sup>2.</sup> Cf. Varr., ap., Aug., De Civit. Dei, 7, 14 (R. Agahd, M. Terenti Varronis Antiquitatum Rerum divinarum libri 1, xiv, xv, xvi. Jahrb. f. klass. Philol., xxiv. Supplementband, p. 208, Leipzig, 1890). « Ideo Mercurius quasi medius currens dicitur appellatus, quod sermo currat inter homines medius; ideo Έρμῆς graece, quod sermo vel interpretatio, quae ad sermonem utique pertinet, ἐρμηνεία dicitur; ideo et mercibus praeesse, quia inter vendentes et ementes sermo fit medius; alas ejus in capite et pedibus significare volucrem ferri par aëra sermonem; nuntium dictum, quoniam per sermonem omnia cogitata enuntiantur. »

<sup>3.</sup> Cornurus, l. c., p. 25 sqq.

ment des concepts vulgaires. Avant Zénon et Chrysippe, nul ne songeait à faire de Zeus l'âme du monde, mais, depuis longtemps déjà, on saluait dans Hermès le dieu de la parole et de l'éloquence. Il n'y a donc en tout cela rien qui soit proprement stoïcien, tout au plus peut-on y reconnaître une légère adaptation des croyances vulgaires à la psychologie et à l'éthique de l'école.

Dans cette exégèse populaire, le concept storcien du logos se trouva bien compromis et, en partie au moins, bien déformé: Zeus, roi et arbitre du monde, pouvait seul représenter la raison universelle qui détermine tout par sa loi, qui anime tout par sa vie; Hermès était un dieu bien chétif pour personnifier cette force souveraine. Il n'était que le messager des dieux principaux; il jouait dans la mythologie ce rôle secondaire d'intermédiaire et d'envoyé, que le logos devait prendre bientôt dans la philosophie alexandrine, et l'on peut penser que le mythe d'Hermès ne fut pas sans influence pour incliner dans ce sens la pensée philosophique.

Il est intéressant de voir comme Cornutus défend, sur ce point, la pureté de la conception stoïcienne : dire qu'Hermès a été envoyé vers nous par les dieux, cela signifie seulement que les dieux ont donné la parole à l'homme<sup>1</sup>; si on l'appelle le messager des dieux, c'est parce que la raison nous fait connaître les volontés divines<sup>2</sup>.

Une telle exégèse était contrainte, et ne pouvait s'imposer à l'opinion païenne; au reste, un contraste encore plus accusé opposait la théorie stoïcienne et la mythologie populaire: Hermès était le dieu de la parole; or le logos stoïcien, du moins le logos universel, était raison et non parole, et ce fut même entre la philosophie du Portique et la philosophie alexandrine une des différences les plus marquées, que la première concevait le logos comme la raison du monde, la seconde comme la parole de Dieu. Pour rester encore ici fidèle à la théorie de son école, Cornutus n'identifie à Hermès que le logos humain, que dès longtemps les stoïciens avaient distingué en λόγος ἐνδιάθετος et λόγος προφορικός; le logos uni-

<sup>1.</sup> Cornutus, l. c., p. 20. — 2. Ibid., p. 21.

versel reste toujours pour lui la raison du monde, et est personnifié, ainsi qu'on l'a vu plus haut, dans Héraklès, Atlas, Cronos et autres divinités secondaires. Mais, sur ce point encore, ses efforts furent vains; cette distinction des deux logos et cette répartition des rôles entre les différents dieux ne devint jamais populaire, et Hermès resta la personnification unique du logos.

Vers la même époque que le Résumé de Cornutus, fut composé, sous le nom d'Héraclite, le Traité des allégories homériques 1. L'auteur est storcien, mais il n'expose du système que la partie la moins technique. Pour lui, Hermès est le seul dieu qui représente le logos, c'est-à-dire la parole et la raison humaines. Le combat d'Hermès et de Léto symbolise la lutte de la parole et de l'oubli. Hermès est appelé ἀργειφόντης, non qu'il ait tué Argus, - cette fable est une impiété qu'il faut laisser à Hésiode, — mais parce que la parole manifeste la pensée 2. On distingue l'Hermès souterrain et l'Hermès céleste, et on lui rend deux cultes différents, pour honorer, dans l'Hermès souterrain, le λόγος ἐνδιάθετος qui est renfermé dans la poitrine, et, dans l'Hermès céleste, le λόγος προφορικός qui se manifeste au loin 3. En allant se coucher, on fait une dernière libation à Hermès pour signifier que le sommeil arrête la voix 4.

Ces traits, recueillis entre bien d'autres, sont du même

<sup>1.</sup> Heracliti Allegoriae homericae, éd. E. Mehler, Lugduni Batavorum, 1851.

<sup>2.</sup> Ibid., chap. LXXII: "Ομηρος δὲ καὶ διὰ τῶν ἐπιθέτων τοῦτ' ἔοικεν ἡμῖν σαφέστερον ποιεῖν. 'Άργειφόντην τε γὰρ αὐτὸν ὀνομάζει, οὐ μὰ  $\Delta l'$  οὐ τοὺς 'Ησιοδείους μύθους ἐπιστάμενος, ὅτι τὸν βούκολον 'Ιοῦς ἐφόνευσεν, ἀλλ' ἐπειδὴ μία παντὸς λόγου φύσις, ἐκφαίνειν ἐναργῶς τὸ νοούμενον, διὰ τοῦτο εἶπεν αὐτὸν 'Αργειφόντην.

<sup>3.</sup> Ibid.: Τί δη οῦν διπλᾶς καὶ διχρόνους διένειμε τῷ θεῷ τιμάς, την μὲν ὑπὸ γῆν, χθονίαν, την δ' ὑπὲρ ἡμᾶς, οὐράνιον; ἐπειδὴ διπλοῦς ὁ λόγος. Τούτων δ' οἱ φιλόσοφοι τὸν μὲν ἐνδιάθετον καλοῦσιν, τὸν δὲ προφορικόν. 'Ο μὲν οῦν τῶν ἔνδον λογισμῶν ἐστιν ἐξάγγελος, ὁ δ' ὑπὸ τοῖς στέρνοις καθεῖρκται. Φασὶ δὲ τούτω χρῆσθαι καὶ τὸ θεῖον. Μηδένος γὰρ ὄντες ἐνδεεῖς τὴν φωνὴν τῆς χρείας ἐν αὐτοῖς στέργουσι. Διὰ τοῦτο οῦν "Ομηρος τὸν μὲν ἐνδιάθετον εἶπε γθόνιον. Ἰκρανὴς γὰρ ἐν τοῖς τῆς διανοίας βυθοῖς ἀπεσκότωται. Τὸν δὲ προφορικόν, ἐπεὶ πόρρωθέν ἐστι δῆλος, ἐν οὐρανῷ κατψκισεν.

<sup>4.</sup> Ibid. : Τελευταίω ἐπὶ κοίτην ἴοντες Ἑρμῆ σπένδουσιν, ἐπεὶ πάσης φωνῆς ἐστιν δρος ὔπνος.

caractère que ceux qu'on peut relever chez Cornutus ou chez Varron<sup>1</sup>; cependant on sent déjà chez Héraclite une tendance à appliquer au logos divin les différents attributs réservés par les stoïciens à la parole et à la raison humaines. Cette identification était inévitable, et elle amenait nécessairement à trouver dans Hermès l'intermédiaire entre Dieu et les hommes, la parole divine qui gouverne et qui révèle.

Cette interprétation fit fortune : on la trouve non seulement chez les mythographes comme Varron, Cornutus et Héraclite, mais chez Plutarque ², chez Sénèque ³, chez Élien ⁴, chez Plotin ⁵, chez Porphyre ˚; et saint Justin, dans son Apologie (1,21), nous la présente comme universellement acceptée par les païens. Le concept du logos s'en trouva, comme on l'a vu, notablement déformé; mais, inversement, le caractère mythologique d'Hermès en fut parfois modifié et acquit, ici ou là, une nouvelle importance. Un papyrus magique de Londres le chante comme maître du monde, œil souverain du monde, guide du soleil ⁷. Une inscription le salue comme tout-puissant (παντοκράτωρ) ³, et cette épithète d'origine juive ne se trouve nulle part ailleurs attribuée à aucun autre dieu du paganisme ³.

1. V. supra, p. 71, n. 2. — 2. De Is. et Osir., 41. 54. 55.

6. Ap. Euseb., Praep. evang., III, 11 (PG, XXI, 205).

Κοσμοχράτωρ, ἐγκάρδιε κύκλε σελήνης... Αλθέριον δρόμον είλίσσων ὑπὸ τάρταρα γαίης "Ηλιον ἡνιοχῶν κόσμου τ' ὀφθαλμὲ μέγιστε.

8. Anthol. Pal., app. 282.

<sup>3.</sup> De benef., iv, 8. — 4. De natur. animal., x, 29. — 5. Enn., III, 6, 19.

<sup>7.</sup> Papyrus magique de Londres, 46, 414, cité par Gruppe, p. 1339, n. 4:

<sup>9.</sup> M. Gruppe, dans son ouvrage sur la Mythologie grecque (p. 1324), dit en parlant d'Hermès messager (ἄγγελος ου εὐάγγελος): « Les allégoristes postérieurs voient dans Hermès le Logos messager de Dieu. Cette conception, ou plutôt la doctrine barbare sur laquelle elle s'appuie, fraie la voie à la doctrine du logos incarné, qui nous apporte l'Évangile; du moins il est possible que déjà, à l'époque lointaine où fleurissait la civilisation thessalienne et béotienne, Évangelos ait porté la bonne nouvelle du salut des âmes. » On reconnaît dans cette hypothèse la riche érudition de M. Gruppe, mais aussi la fragilité de ses constructions : qu'Hermès ait été fréquemment appelé ἄγγελος,

# § 3. — L'alexandrinisme et le platonisme.

C'est en Égypte surtout que le rôle d'Hermès grandit; on l'identifia avec Thôt, le dieu ibis ou babouin d'Hermopolis, qui avait, d'après la légende, produit le monde par la seule vertu de sa parole. « La création n'avait pas été pour lui un effort musculaire auquel les autres dieux avaient dû de naître; il l'avait accomplie par la formule ou même par la voix seule, la première fois qu'il s'était éveillé dans le Nou 1. » Sept ou huit siècles avant l'ère chrétienne, un scribe inconnu de Memphis célébrait déjà dans Horus et dans Thôt la toutepuissance de la pensée et de la parole divines 2.

De bonne heure, ces mythes pénétrèrent en Grèce; Platon parle de Theuth à deux reprises <sup>3</sup>; Hécatée l'identifie déjà avec Hermès <sup>4</sup>; Cicéron connaît deux Hermès égyptiens, « le premier, né du Nil, et que les Égyptiens défendent de nommer; le second, qu'on dit avoir tué Argus, et pour cela

c'est indubitable, mais au sens de « messager » des dieux; nulle part on ne le trouve associé à l'idée du salut ni de la rédemption; quant au concept d'incarnation, il lui est aussi étranger. Tout au plus pourrait-on accorder que la conception d'Hermès à la fois verbe et messager, λόγος et ἄγγελος, a favorisé chez quelques écrivains l'identification du logos et de l'ange, par exemple dans les théophanies. Encore cette influence ne serait-elle que tout à fait secondaire à côté des influences juives et alexandrines qui agissaient dans le même sens.

1. G. Maspero, Histoire ancienne des peuples de l'Orient, 1, p. 146.
2. V. J.-H. Breated, The philosophy of a memphite priest, dans Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde, xxxix (1901), p. 39-54, et G. Maspero, sur la toute-puissance de la parole dans Recueil de travaux relatifs à la philologie et à l'archéologie égyptiennes et assyriennes, xxiv, p. 168-175, 1902. Cette question a fait l'objet d'un article de M. A. Moret, Le Verbe créateur et révélateur en Égypte (Rev. de l'hist. des relig., lix (1909), p. 279-298), qui a été publié depuis dans un recueil d'essais consacrés aux Mystères égyptiens (1923), p. 105-139, le mystère du Verbe créateur; l'auteur s'attache surtout à confirmer l'hypothèse jadis émise par Ménard sur l'origine authentiquement égyptienne des livres hermétiques; cette thèse avait été, dans l'intervalle, reprise et défendue beaucoup plus amplement par Reitzenstein, Poimandres (Leipzig, 1904), surtout, p. 117-160.

3. Phaedr., 274 c; Phil., 18 b.

4. Ap. Diodor., 1, 16, éd. Vogel, p. 27; cf. Reitzenstein, Zwei religionsgeschichtliche Fragen, p. 88.

s'être enfui en Égypte, et avoir appris aux Égyptiens les lois et la littérature; les Égyptiens l'appellent Theuth, et donnent son nom au premier mois de l'année 1 ».

Sous les Ptolémées, ce Thôt devint très populaire chez les Alexandrins, comme le grand Hermès, Hermès Trismégiste, le dieu révélateur qui jadis avait inventé l'alphabet, appris aux hommes la littérature, et, dans des livres mystérieux, avait livré à quelque héros ou à quelque prêtre le secret de la genèse du monde et la formule des évocations magiques <sup>2</sup>.

Pour les philosophes, Thôt fut, comme Hermès, une personnification du logos. On en compta d'ailleurs bien d'autres dans la mythologie égyptienne comme dans la mythologie grecque. C'est le logos qu'on vénéra dans Osiris, le père d'Horus<sup>3</sup>, et même dans la belette<sup>4</sup> et dans le crocodile<sup>5</sup>. On ne peut qu'entrevoir ce que ces divinités bestiales mêlèrent d'étranges légendes au concept du logos. Des traités de religion et de philosophie qui pullulèrent à cette époque, presque rien n'a survécu, et avec eux ont disparu ces conceptions bâtardes et éphémères. On en peut à peine saisir quelques vestiges dans les livres hermétiques.

Mais, au-dessus de cette mythologie vulgaire, quelques idées plus hautes se formèrent dans les milieux alexandrins, et celles-là ont laissé des traces plus durables dans les écrits de Plutarque et de Philon.

Ces deux écrivains présentent tant de traits communs, soit dans leur vocabulaire 6, soit dans leur philosophie et,

1. De nat. deor., 111, 22, 56.

4. De Is. et Osir., 74. — 5. Ibid., 75.

<sup>2.</sup> Les livres hermétiques ont été récemment édités par Walter Scott, Hermetica (Oxford. L'édition doit compter 4 volumes; le 1er a paru en 1924; le deuxième en 1925. Cf. Rech. de Sc. Relig., 1925, p. 381-383, et 1926, p. 359-361). La plupart de ces livres appartiennent au me siècle ap. J.-C. Il en sera parlé au tome III de cette Histoire.

<sup>3.</sup> V. une invocation magique, citée par Reitzenstein, Poimandres, p. 27.

<sup>6.</sup> M. Siegfried (*Philo von Alexandria*, p. 38-45), a dressé une longue liste des termes rares que l'on rencontre à la fois chez Philon et chez Plutarque; son énumération est loin d'être complète. Elle suffit cependant amplement à établir la parenté des deux œuvres.

en particulier, dans leur conception du logos 1, que, l'hypothèse d'un emprunt direct étant exclue, on doit leur supposer des sources communes<sup>2</sup>. Ces sources sont souvent impossibles à identifier avec précision 3; du moins ne se trompera-t-on pas en les cherchant, en partie au moins, dans la philosophie religieuse alexandrine : chez Philon cette influence est reconnaissable, et l'on ne peut la nier non plus chez Plutarque : le traité sur Isis et Osiris l'accuse manifestement, et c'est dans ce traité que la théorie du logos est le plus développée. Dans son livre sur les idées philosophiques et reliqueuses de Philon d'Alexandrie, M. Bréhier a rappelé le syncrétisme qui rapprocha, au début de l'époque impériale, le stoïcisme et les théories religieuses de l'Égypte 4. Des philosophes qu'il énumère, Chérémon, Hécatée d'Abdère, Apion, nous connaissons bien peu de chose, mais, dans la pénurie de nos sources, ce peu n'est pas négligeable. Ces écrivains, contemporains de Philon, ou même légèrement postérieurs à lui, ne sont pas sans doute les auteurs dont il s'est inspiré; mais ils nous attestent l'existence d'un mouvement philosophique et religeux dont lui aussi a subi l'influence.

Plus décisive encore a été l'action du stoïcisme moyen, représenté surtout par Posidonius. Sans doute il est difficile aujourd'hui de retrouver les traces presque effacées de son système; mais l'étude diligente de M. Schmekel 5 en a fait reparattre au moins les grandes lignes: Posidonius a fait entrer dans la physique stoïcienne l'exemplarisme platonicien et l'arithmétique pythagoricienne; il a combiné avec la théo-

<sup>1.</sup> On retrouve chez tous les deux l'identification du logos et du monde intelligible, des λόγοι et des idées, la conception des δυνάμεις et leur rôle subordonné par rapport au logos.

<sup>2.</sup> Cf. Rech. de Sc. Relig., 1926, p. 321-324. 3. Il est surtout impossible de savoir où Plutarque a puisé ses interprétations allégoriques; cf. Gruppe, Die Griechischen Culte und Mythen in ihren Beziehungen zu den orientalischen Religionen (Leipzig, 1887), I, p. 442.

<sup>4.</sup> Je pense que M. Bréhler, oubliant le judaïsme de Philon, a exagéré la portée des influences égyptiennes qui ont agi sur lui; mais vouloir nier ces influences serait tomber dans une erreur opposée.

<sup>5.</sup> Die Philosophie der mittleren Stoa, p. 238-290; cf. 409 sqq.

S2 .

rie du logos la théorie des idées et celle des nombres; c'est ce stoïcisme dualiste et platonisant que nous retrouverons chez Philon, chez Plutarque et, partiellement, chez Marc-Aurèle.

En dehors des théories hélléniques, les idées juives ont eu sur Philon tant d'influence qu'on ne saurait étudier sa philosophie avant d'avoir décrit le judaïsme palestinien ou alexandrin, dont il dépend. Plutarque, au contraire, est avant tout un Grec, et il y a intérêt à ne pas le séparer des moralistes et des philosophes dont il continue la tradition.

L'éclectisme de Plutarque est dominé par les grandes thèses platoniciennes: son dieu est transcendant au monde; le logos sera conçu en conséquence: il sera pour Plutarque, comme pour les stoïciens, un principe d'énergie et de détermination; mais, au lieu d'être la force et la loi immanentes du monde, il sera l'agent par lequel Dieu l'a construit, et le modèle d'après lequel il l'a fait.

Dans le traité Sur la cessation des oracles, Cléombrote rapporte un mythe égyptien, qu'il prétend tenir d'un barbare rencontré près de la mer Rouge. Il existe, dit-il, cent quatre-vingt-trois mondes disposés en triangle; soixante formant chacun des trois côtés, et un occupant chaque angle; au centre du triangle, se trouve la plaine de vérité, dans laquelle sont immobiles les λόγοι, les formes et les exemplaires de ce qui a été et de ce qui sera; tout autour est l'αἰών, d'où le temps découle et se répand sur le monde. Une fois tous les dix mille ans, les âmes justes sont admises à la contemplation de ces vérités éternelles, dont les plus beaux mystères d'ici-bas ne sont qu'un rêve¹.

Tout ceci rappelle de près le mythe du *Phèdre*<sup>2</sup>, mais pénétré par la mythologie alexandrine et transformé par elle : l'αλών est un dieu égyptien, à qui on a donné un nom grec et dont on a fait le patron d'Alexandrie<sup>3</sup>; son culte est réservé aux initiés<sup>4</sup>, et dans cette mystagogie, les λόγοι ont pris. la

De Def. orac., 21-22.
 Phaedr., 247 c sqq.
 Gf. Norden, die Geburt des Kindes, p. 30, n. 1.

<sup>4.</sup> Ταῦτ', ἔφη, περὶ τούτων μυθολογοῦντος ἤκουον ἀτέχνως, καθάπερ ἐν τελετῆ καὶ μυήσει, μηδεμίαν ἀπόδειξιν τοῦ λόγου μηδὲ πίστιν ἐπιφέροντος, et un peu plus haut: « les plus beaux mystères d'ici-bas ne sont qu'un songe

place des idées; et n'est-ce pas déjà une imagination gnostique que l'on reconnaît dans ces 183 mondes 1?

Dans son traité sur *Isis et Osiris*, Plutarque raconte que Horus, accusé par Typhon de bâtardise, est jugé et absous par Hermès. Il interprète ainsi ce mythe: Horus est le monde visible; il est abâtardi par l'élément corporel qui y est engagé, et n'est pas pur et sans mélange comme son père le logos; Hermès, c'est-à-dire le logos, intervient et prononce que le monde visible est bien l'image du monde intelligible. La victoire, que remportent ensuite Horus et Hermès, montre que le logos a tout organisé et qu'il a, sinon détruit, du moins mutilé le mal. Plutarque conclut en résumant tout ce mythe dans une formule platonicienne: la nature se composé de trois éléments, l'intelligible, la matière et le composé des deux autres<sup>2</sup>.

De ce passage se dégagent les traits caractéristiques du logos platonicien : il est à la fois l'idée et l'instrument de Dieu; il est l'exemplaire et le démiurge du monde. Ce sont, transposés dans le système dualiste, les deux caractères du logos storcien, loi et force.

Un peu plus loin, ayant à interpréter le mythe de Zeus délié par Isis et sortant du désert, Plutarque l'explique ainsi; l'esprit et le logos de Dieu était d'abord seul, retiré dans l'invisible et l'impénétrable; il fut mis en mouvement et sortit au grand jour pour la production du monde<sup>3</sup>. On entrevoit déjà là une théorie du double état du logos, ἐνδιάθετος

à côté de cette époptie et de cette initiation » Cf. ce texte de Damaskios cité par Norden, l. l.: τελεταὶ τοῦ Αίῶνος ὃν ἔχων εἰπεῖν ὅστις ἐστὶν ὅσως οὖ γράφω.

<sup>1.</sup> On peut les comparer aux 365 Archontes de Pistis Sophia (ch. 136-148) : on trouve là 360 Archontes commandés par 5 grands Archontes; ici 180 mondes, reliés entre eux par 3 autres mondes. — On trouve chez Plutarque d'autres traces de la gnose : les six grandes émanations du mazdéisme interprétées comme des éons gnostiques : Is, et Osir., 47.

<sup>2.</sup> De Is. et Osir., 54-56.

<sup>3.</sup> Ibid., 62. — Ce logos, instrument de Dieu, se sert à son tour des puissances (δυνάμεις), et ainsi se trouve assuré le gouvernement du monde : « Le logos ordonne tout, la providence conduit tout, et les puissances subordonnées président à tout » (ibid., 67).

et προφορικός, assez analogue à celle que développeront plus

tard les apologistes.

La transcendance du logos est affirmée ailleurs plus explicitement par Plutarque, dans une discussion curieuse sur la pluralité des mondes. Il est impossible, disait Chrysippe, qu'il y ait plus d'un monde, de même qu'il est impossible qu'il v ait plus d'un Zeus. Et pourquoi cela? répond Plutarque. Les différents mondes et leurs maîtres respectifs pourrajent être soumis à la providence de Zeus, et, de même que différents corps d'armée obéissent à un seul chef, de même aussi plusieurs mondes seraient régis par un seul logos. Les storciens, ajoute-t-il, enferment leurs dieux dans le monde, comme des abeilles dans une ruche; il est plus digne des dieux de les croire indépendants et séparés du monde 1. Cette dernière remarque donne fort justement la raison des deux opinions opposées : pour les storciens, il est absurde de supposer plusieurs mondes, sans leur supposer en même temps plusieurs âmes, partant plusieurs logos, plusieurs Zeus: pareille conséquence ne vaut plus dans le système de Plutarque; le même logos peut atteindre et gouverner toute une armée de mondes.

On a pu remarquer aussi dans ce passage le sens nouveau dans lequel Plutarque identifie le logos et la providence. Pour Chrysippe, la providence de Zeus était la loi de la nature, la nécessité, le destin. Pour Plutarque, c'est la direction imprimée au monde par le dieu personnel qui lui est extérieur et qui le conduit<sup>2</sup>. Plutarque reconnaît encore une nécessité; mais il l'entend au sens où Platon l'entendait dans le Timée, où Philon l'entend dans le Traité des songes<sup>3</sup>; cette nécessité, c'est la nature matérielle avec ses défauts inhérents et les entraves qu'elle oppose à l'action divine. Loin

1. De Def. orac., 29.

3. De Somniis, 11, 253 (Μ. 1, 692) : Ὁ μὲν θεὸς ξχούσιον, ἀνάγχη δὲ ἡ

ούσία.

<sup>2.</sup> Il ne faut donc pas prendre le change sur des expressions qu'on rencontre parfois chez Plutarque : λόγος καὶ είμαρμένη (De E, 9), λόγος καὶ πρόνοια (De Is. et Osir., 67); la formule est d'origine stoïcienne, mais elle a changé de sens et pris une valeur platonicienne. Cf. la critique du logos-destin dans De Repugnantiis stoicorum, 34 et 47.

de se confondre avec le logos, elle s'oppose à lui comme la matière à l'esprit, comme le mal au bien; c'est un des deux principes que Plutarque reconnaît dans le monde.

Ce dualisme est très clairement exposé dans le traité sur Isis et Osiris:

Il ne faut pas mettre le principe de l'univers dans des corps sans âme, comme ont fait Démocrite et Épicure, ni imaginer, comme les stoïciens, un logos et une providence unique, qui organise la matière amorphe, qui entoure et domine tout. Car il est impossible que rien soit mauvais, là où Dieu est cause de tout, que rien soit bon, là où il n'est cause de rien... C'est donc une croyance antique, recue, par les poètes et les philosophes, des dieux et des législateurs, que le monde n'est pas livré au hasard, sans logos, sans guide, et que, d'autre part, il n'y a pas un logos unique qui gouverne et dirige tout...; mais qu'il y a un grand nombre de choses mêlées de biens et de maux; ou plutôt, pour parler net, que la nature ne porte ici-bas rien qui soit sans mélange... Tout vient donc de deux principes contraires et de deux puissances opposées, l'une conduisant tout à droite et par un chemin droit, l'autre le détournant et le renversant; et ainsi la vie est mêlée, et, sinon le monde tout entier, du moins notre monde terrestre et sublunaire est inégal et varié, et subit tous les changements. Puisque, en effet, rien n'arrive sans cause, et que le bien ne peut être cause du mal, il faut supposer dans la nature une source et un principe du mal comme du bien 1.

Du fait de cette nouvelle métaphysique, la théorie du logos se trouve gravement altérée. Le logos n'est plus le principe unique de l'être, ni même de la vie. Le monde a été fait par Dieu; mais la substance et la matière, d'où il a été tiré, existaient éternellement; avant de recevoir le logos, elles n'étaient ni sans mouvement ni sans âme, mais elles étaient sans raison. De même donc que Dieu n'a pas fait la matière du monde, de même il n'a pas fait son âme, mais il lui a donné l'intelligence, la raison, l'harmonie, et ce qui auparavant n'était que nécessité, est devenu l'âme raisonnable du

<sup>1.</sup> De Is. et Osir., 45. M. E. Guimet (Plutarque et l'Égypte [extrait de la Nouvelle Revue], p. 18), estime que « les paragraphes 45, 46, 47, où les doctrines mazdéennes de l'antagonisme du bien et du mal sont exposées et affirmées, n'ont aucun rapport avec le sujet traité et renversent, sans raison, les croyances acceptées par le philosophe béotien », et, en conséquence, il les tient pour interpolés. Cette condamnation prouve, je crois, que les théories de Plutarque sont peu familières à M. Guimet.

monde<sup>1</sup>. Aujourd'hui donc, le monde est encore soumis à cette double influence du destin aveugle et de la raison; Euripide a eu tort de dire : « Zeus, nécessité de la nature ou intelligence humaine »; il fallait affirmer à la fois l'un et l'autre, car la force qui pénètre tous les êtres est à la fois nécessité et intelligence<sup>2</sup>. La conséquence est que le logos ne détermine pas tout, et que bien des détails échappent à son influence<sup>3</sup>.

Partout donc, on doit distinguer un double principe: l'un est le logos, et vient de Dieu, l'autre est la nécessité, et vient de la matière. De là se dégage encore cette conséquence très notable, que la loi physique ou morale qui dirige tous les êtres n'est pas identique à leur nature, mais leur est communiquée ou imposée par un être supérieur. Cette théorie est développée dans un curieux passage, où le concept platonicien de la providence est nettement exposé:

Si aucune partie du monde n'agit contraîrement à sa nature, mais que chacune demeure dans son état normal, sans avoir besoin, même au principe, d'aucune translation ni d'aucun changement, je ne vois pas quelle peut être l'œuvre de la providence ni ce que l'artiste souverain, Zeus, peut faire ou peut produire. Car, dans une armée, la tactique ne servirait à rien, si chaque soldat savait par lui-même le rang, la place, le poste qu'il doit occuper et défendre.

Il est difficile, je crois, de contredire plus radicalement les thèses des storciens: pour eux, le rôle unique de la providence est d'imprimer à chaque être une tendance naturelle vers le bien de l'ensemble; pour Plutarque, la providence suppose la nature et son inclination individuelle; elle intervient ensuite pour en corriger les écarts et en rectifier la tendance. Un peu plus bas, il l'affirme sans ambages:

S'il faut parler franc et dire ce qu'on pense, aucune partie de l'univers, prise isolément, n'a une place, une position, un mouvement propres, qu'on puisse dire simplement naturels; mais, quand chaque chose s'accommode et se rend utile à ce pour quoi elle a été faite,

1. De Animae procr. in Tim., 6. - 2. Ibid., 27.

<sup>3.</sup> De Repugn. stoic., 37 : Καὶ μὴν εὐ πολύ τὸ τῆς ἀνάγκης μέμικται τοῖς πράγμασιν, οὕτε κρατεῖ πάντων ὁ θεός, οὕτε πάντα κατὰ τὸν ἐκείνου λόγον διοικεῖται.

<sup>4.</sup> De Fac. in orbe lun., 13.

quand elle pâtit, agit ou se trouve, selon qu'il est utile à la conservation, à la beauté et à la force de cet autre être, alors on peut appeler naturels sa position, son mouvement, sa manière d'être !.

En résumé, tout est assujetti à une double loi : la nature individuelle, loi particulière qui ne peut introduire que le désordre dans le monde; le logos ou raison, loi suprême et plus puissante, qui subordonne les différents êtres et les fait servir à une fin supérieure<sup>2</sup>. Entre la nature et le logos les storciens avaient affirmé l'identité; Plutarque voit au contraire l'opposition et la lutte; abandonnée à elle-même, la nature est mauvaise, c'est le domaine de Typhon; quand le logos intervient, il peut la dominer, non l'assujettir entièrement.

Ce même dualisme se retrouve dans l'âme de l'homme, qui n'est qu'une partie de l'âme du monde. C'est donc une lourde erreur de confondre la raison et la passion, et de ne voir dans l'âme que le logos revêtant des formes diverses<sup>3</sup>. Chrysippe lui-même est forcé d'en convenir équivalemment, puisqu'il parle de la soumission des vertus à la direction du logos, ce qui suppose évidemment la distinction des deux termes<sup>4</sup>.

Les êtres matériels, eux aussi, obéissent à ces deux principes opposés. Dieu, en les organisant à l'origine, a laissé en chacun d'eux un logos, qui y maintient et préserve l'harmonie<sup>5</sup>. En tout, sa providence a déposé des principes actifs, des germes, des λόγοι<sup>6</sup>. Mais ces étincelles sont comme enfouies dans la matière; dans le ciel, et dans les astres, ces λόγοι sont purs et immuables, mais dans les éléments matériels, ils sont dissous, détruits, ensevelis, jusqu'à ce qu'ils reparaissent e'a brillent de nouveau dans des productions nouvelles. Ce s'ont les membres d'Osiris, dispersés et enfouis dans toute la terre d'Égypte, et recherchés par Isis<sup>7</sup>.

On le voit, la thèse dualiste ne se rencontre pag par hasard chez Plutarque dans une page isolée et suspecte de son Isis etc

<sup>1.</sup> De Fac. in orbe lun., 14.

<sup>2.</sup> Ibid., 13: Βεβαιοτέρφ τοῦ κατὰ φύσιν τῷ κατὰ λόγον δεσμῷ περιληφθείσαν (Υῆν).

<sup>3.</sup> De Virt. mor., 3. - 4. Ibid., 9. - 5. De Def. orac., 37.

<sup>6.</sup> Ibid., 29. — 7. De Is. et rOsi., 59.

Osiris, comme l'a cru M. Guimet<sup>1</sup>; elle a pénétré tous ses écrits et déterminé en morale, en psychologie, comme en physique, la direction de sa pensée. On sent chez lui, bien plus que chez Philon, la croyance au conflit perpétuel et universel du bien et du mal, de l'esprit et de la matière; et l'on peut entrevoir jusqu'où la logique grecque et l'ascétisme alexandrin la porteront bientôt; le néo-platonisme est déjà là en germe. Il était nécessaire d'insister ici sur cette tendance, qui exercera sur la théologie gnostique de la Trinité une action décisive<sup>2</sup>.

1. Supra, p. 81, n. 1.

<sup>2.</sup> Dans les précédentes éditions, cette étude de Plutarque était suivie d'une étude de Marc-Aurèle. Marc-Aurèle étant contemporain de saint Justin, cette étude a été transportée au tome II de cette Histoire.

#### CHAPITRE III

## L'ESPRIT

La conception de l'esprit est beaucoup moins féconde et moins complexe que celle du logos : dans la philosophie hellénique, elle ne se dégagea jamais de ses origines matérialistes et ne sortit pas du système storcien; dans ce système, toutefois, le rôle qu'elle joua n'est pas négligeable, soit que l'on considère l'esprit universel, Dieu, ou l'esprit individuel, l'âme humaine, ou certains des rapports qui les unissent (inspiration, divination). Toutes ces notions ont en elles-mêmes leur importance, et, comme nous le verrons plus tard, elles ne sont pas restées sans action sur la théologie chrétienne de la Trinité.

Bien avant les storciens, le mot esprit (πνεῦμα) était employé par les Grecs, soit, au sens pyschologique, pour signifier l'âme humaine <sup>1</sup>, soit, au sens physique, pour signifier l'air ou le vent. Dans les traités physiologiques d'Aristote, il désigne fréquemment l'air que les animaux aspirent ou absorbent par la nutrition <sup>2</sup>, et qui devient en eux principe de mouvement, de son, etc. <sup>3</sup>. Dans un sens assez voisin de celui-ci, les médecins appellent πνεῦμα ου πνεύματα l'esprit

2. De spir., 1, 481 a 6 : δύο δη τρόποι δι' ών γίνεται, η διὰ τῆς ἀναπνοῆς,

ή διὰ τῆς κατὰ τὴν τῆς τροφῆς προσφορὰν πέψεως.

<sup>1.</sup> Ainsi Ερισημαμε, ap. Plut., Consol. ad Apoll., 15: συνεχρίθη καὶ διεχρίθη, καὶ ἀπῆλθεν δθεν ῆλθεν πάλιν, γᾶ μὲν εἰς γᾶν, πνεϋμα δ' ἄνω τί τῶνδε χαλεπόν; οὐδὲ ἕν.

<sup>3.</sup> Hist. nat., IV, 9, 535 b 23 πνεύμα γάρ ἔχει τούτων ἔχαστον, δ προστρίδοντα καὶ κινούντα ποιεί τοὺς ψόφους. Gf. De somn., 2, 456 a 12; De part. an., II, 16, 659 b 18, etc.

ou les esprits aux affections desquels ils attribuent le tempé-

rament du corps ou ses dispositions 1.

Les storciens reprennent et développent ces différentes significations<sup>2</sup>. L'ame est pour eux un esprit, c'est-à-dire de l'air chaud et enflammé <sup>3</sup> qui parcourt le corps tout entier <sup>4</sup>; elle est transmise aux enfants par les parents <sup>5</sup>; mais dans l'embryon elle est imparfaite et ne peut communiquer qu'une vie végétative <sup>6</sup>; quand l'enfant est né et qu'il respire, l'air

1. Επασιστατε, ap. Doxogr. gr., 441: πυρετός ἐστι κίνημα αίματος παρεμπεπτωκότος εἰς τὰ τοῦ πνεύματος ἀγγεῖα... ὅταν κινηθῆ τὸ αἶμα, τότε ἐμπίπτει μὲν εἰς τὰ ἀγγεῖα τῶν πνευμάτων, πυρούμενον δὲ θερμαίνει τὸ ὅλον σῶμα. Plutarque explique (De inimic. util., 2) que les animaux bien portants peuvent digérer les serpents δι' εὐτονίαν καὶ θερμότητα πνεύματος; il enseigne ailleurs (De virt. mor., 11) que les différences des passions ne viennent pas du jugement, mais du tempérament physique: αἰ περὶ τὸ αἶμα καὶ τὸ πνεῦμα καὶ τὸ σῶμα δυνάμεις τὰς τῶν παθῶν διαφορὰς ποιοῦσιν.

Les épicuriens semblent avoir eu une conception du πνεύμα fort semblable à celle des stoïciens: Εριρμ., Haer., 1, 8 (Doxogr. gr., 589, 7): Ἐπίκουρος δὲ... εἰσηγήσατο... εἶναι δὲ ἐξ ὑπαρχῆς ἀοῦ δίκην τὸ σύμπαν, τὸ δὲ πνεϋμα δρακοντοειδῶς περὶ τὸ ἀὸν ὡς στέφανον ἢ ὡς ζώνην περισφίγγειν τότε τὴν φύσιν. Ib., 20: ... τὰ δὲ ὅλα ἀφ' ἐαυτῶν κινεῖσθαι... ὡς ἀπὸ τοῦ δρακοντοειδοῦς ἔτι τὰ πάντα ἐλαύνεσθαι πνεύματος. — Sur le πνεϋμα comme partie cinétique de l'âme d'après Epicure, v. Stob., 1, 49 (ib., 388-9).

2. Cf. L. Stein, Die Psychologie der Stoa, 1, p. 23-39, 87-125.

3. Nemes., De nat. hom., 2 (Fr. st., 11, 773) : of μèν γὰρ Στωϊκοί πνεϋμα λέγουσιν αὐτὴν (τὴν ψυχήν) ἔνθερμον καὶ διάπωρον. Cf. Fr. 779, 786, 787.

4. CHRYS., ap. GALEN., De Hipp. et Plat. plac., 3, 1 (Fr., 11, 885) :

ή ψυχή πνευμά έστι σύμφυτον ήμειν συνεχές παντί τῷ σώματι διῆκον.

5. Ar. Did., ap. Euseb., Pr. evang., xv, 20 (Fr. st., 1, 123): Το δὲ σπέρμα φησίν ὁ Ζήνων εἴναι, ὅ μεθίησιν ἄνθρωπος, πνεῦμα μεθ' ὑγροῦ, ψυχῆς μέρος καὶ ἀπόσπασμα καὶ τοῦ σπέρματος τοῦ τῶν προγόνων κέρασμα καὶ μῖγμα τῶν τῆς ψυχῆς μερῶν συνεληλυθός. Cf. Stein, p. 134, n. 249; Fr. st., n, 742, 745. — Sur le πνεῦμα contenu dans le sperme, l'enseignement d'Aristote avait préparé celui des stoïciens: De gener. animal., 11, 3, 736 b 31: ὡς δὲ διαφέρουσι τιμιότητι αὶ ψυχαὶ καὶ ἀτιμία ἀλλήλων, οῦτω καὶ ἡ τοιαύτη διαφέρει φύσις· πάντων μὲν γὰρ ἐν τῷ σπέρματι ἐνοπάρχει, ὅπερ ποιεῖ γόνιμα εἶναι τὰ σπέρματα, τὸ καλούμενον θερμόν· τοῦτο δ' οὐ πῦρ οὐδὲ τοιαύτη δύναμίς ἐστεν, ἀλλὰ τὸ ἐμπεριλαμδανόμενον ἐν τῷ σπέρματι καὶ ἐν τῷ ἀρρώδει πνεῦμα καὶ ἡ ἐν τῷ πνεύματι φύσις. Mais inutile de rappeler que, pour lui, l'origine du νοῦς est tout autre; dans ce passage même, 27: λείπεται δὲ τὸν νοῦν μόνον θύραθεν ἐπεισιέναι καὶ θεῖον εῖναι μόνον.

6. GALEN., Defin. med., 445 (Fr. st., 11, 757): οἱ δὲ μἢ εἶναι ζῷον λέγοντες (τὸ ἔμβρυον) τρέφεσθαι μὲν αὐτὸ καὶ αὕξεσθαι ὥσπερ καὶ τὰ δένδρα, δρμὴν δὲ

καὶ ἀφορμὴν οὐκ ἔχειν ὥσπερ τὰ ζῷα. Cf. Fr. 756.

extérieur, s'unissant à l'esprit qui est en lui, le refroidit, le purifie et en fait une ame 1.

Cette âme, ce πνεῦμα ἔμφυτον², se divise en huit parties, la principale (τὸ ἡγεμονικόν), les cinq sens, la faculté de la parole et celle de la génération³; les stoïciens se représentent ces diverses facultés comme des prolongements de l'âme qui, s'étendant du cœur, où elle réside, à tous les membres, animent les différentes parties du corps et perçoivent les objets extérieurs⁴. « De même, dit Chrysippe, qu'une araignée,

1. Prut., De stoic. repugn., 41 (Fr. st., II, 806): τὸ βρέφος ἐν τῆ γαστρὶ φύσει τρέφεσθαι νομίζει καθάπερ φυτόν δταν δὲ τεχθῆ, ψυχόμενον ἀπὸ τοῦ ἀέρος καὶ στομούμενον τὸ πνεθμα μεταθάλλειν καὶ γίνεσθαι ζῶον δθεν οὐν ἀπὸ τρόπου τὴν ψυχὴν ἀνομάσθαι παρὰ τὴν ψύξιν. Tertull., De anima, 25 (ib., 805): « Praesumunt, non in utero concipi animam nec cum carnis figulatione compingi atque produci, sed effuso jam partu nondum vivo infanti extrinsecus imprimi. Ceterum semen ex concubitu muliebribus locis sequestratum motuque naturali vegetatum compinguescere in solam substantiam carnis; eam editam et de uteri fornace fumantem et calore solutam, ut ferrum ignitum et ibidem frigidae immersum, ita aëris rigore percussam et vim animalem rapere et vocalem sonum reddere. Hoc Stoici cum Aenesidemo et ipse interdum Plato. »

2. Cette expression, qui est technique chez les Storciens, est d'origine aristotélicienne (v. Boxitz, Index Aristotel., 606 a 46 sqq.). Les écrivains latins disent spiritus naturalis (Chalcid., In Tim., 220),

consitus (Tertull., De an., 5. 25).

3. Chalcid., In Tim., 220 (Fr. st., 11, 879): « Haec igitur (anima), inquit (Chrysippus), octo in partes divisa invenitur: constat enim e principali et quinque sensibus, etiam vocali substantia et serendi procreandique potentia. Porro animae partes, velut ex capite fontis, cordis sede manantes per universum corpus porriguntur, omniaque membra usquequaque vitali spiritu complent reguntque et moderantur, innumerabilibus diversisque virtutibus nutriendo, adolendo, movendo, motibus localibus instruendo, sensibus compellendo ad operandum, totaque anima sensus, qui sunt ejus officia, velut ramos ex principali parte illa tamquam trabe pandit, futuros eorum quae sentiunt nuntios, ipsa de ils quae nuntiaverint judicat ut rex. »

4. ΑΕΤΙΙΙ, Plac. IV, 8, 1 (Doxog., 394; Fr. st., II, 850): αἰσθητήρια λέγεται πνεύματα νοὲρὰ ἀπὸ τοῦ ἡγεμονικοῦ ἐπὶ τὰ ὄργάνα τεταμένα. Phil., De fuga, 182 (Fr. st., II, 861): ποτίζεται οῦν, ὥσπερ ἀπὸ πηγῆς τοῦ κατὰ ψυχὴν ἡγεμονικοῦ τὸ σώματος ἡγεμονικὸν πρόσωπον, τὸ μὲν ὁρατικὸν πνεῦμὰ τείνοντὸς ἐἰς ὄμματα, τὸ δ' ἀκουστικὸν εἰς οῦς, εἰς δὲ μυκτῆρας τὸ δόφρήσεως, τὸ δ' αδ γεύσεως εἰς στόμα, κὰὶ τὸ ἀρῆς εἰς σύμπασαν τὴν ἐπιφάνειαν. Gf. Stein, l. c., p. 125-133. — Cléanthe explique de même la marche: Senec., Ep. 113, 23 (Fr. st., II, 836): « inter Cleanthem et discipulum ejus Chrysippum

placée au milieu de sa toile, tient dans ses pattes le bout de tous les fils, et est ainsi avertie dès qu'une mouche tombe dans son filet, ainsi la partie principale de l'âme, placée au centre, c'est-à-dire dans le cœur, tient l'extrémité de tous les sens, et percoit ainsi tout ce qu'ils transmettent 1. »

On voit combien ces conceptions sont matérialistes; et en effet les stoïciens n'ont épargné aucun effort pour faire admettre la matérialité de l'âme 2; il ne faudrait pas d'ailleurs que l'emploi du mot « esprit » donnât le change : dans la langue de cette école, un « esprit » (πνεθμα, spiritus) est essentiellement un être matériel, et l'on prouve précisément la matérialité de l'âme, par ce fait qu'elle est un « esprit 3 ».

Ces quelques notions de psychologie et de physiologie storciennes étaient une introduction nécessaire à l'étude de l'esprit universel. En effet, les philosophes du Portique considéraient l'homme comme un microcosme, et ils concevaient l'organisme de l'univers sur le modèle de l'organisme humain: Dieu, qui pour eux était l'âme du monde, était donc un esprit étendu dans le monde entier, comme notre esprit l'est dans nos membres, pour y être le principe de la cohésion, de la vie. du sentiment, de la raison.

Cette conception de l'esprit universel est une création des stoïciens : les livres de Platon et d'Aristote où on la rencontre sont apocryphes 4, ainsi que les traités de Pythagore et d'Empédocle, où Sextus Empiricus l'a relevée 5.

non convenit, quid sit ambulatio; Cleanthes ait spiritum esse a principali usque in pedes permissum, Chrysippus ipsum principale. »

1. Ap. CHALCID, l. c. (Fr. st., 11, 879). 2. Stein, l. c., p. 110-112; Fr. st., II, 790-800.

3. Sext. Empir., Pyrrh. Hyp., 2, 81 : Τὸ δὲ ἡγεμονικὸν σῶμα· ἔστι γὰρ

κατ' αὐτοὺς πνεϋμα. GALEN. (Doxogr., 606, 16) : τὸ δὲ ήγεμονικὸν πνεϋμα είναι δοκεί, δπερ σωματοφυές μάλιστα αν είκότως δοκοίη. Cf. Doxogr., 310 : οί Στωϊκοὶ πάντα τὰ αἴτια σώματα· πνεύματα γάρ.

4. Ps. Plat., Axioch., 10 (370 c); (l'âme ne ferait pas de si grands travaux, ni ne connaîtrait si bien le monde), εὶ μή τι θεῖον ὄντως ἐνῆν πνεύμα τῆ ψυχῆ, δι' οὖ τὴν τῶν τηλικῶνδε περίνοιαν καὶ γνῶσιν ἔσχεν. Ps. ARISTOT., De mundo, 4 (394 b 10) : λέγεται δὲ καὶ ἐτέρως πνεῦμα ή τε ἐν φυτοίς και ζώοις και δια πάντων διήκουσα έμψυχός τε και γόνιμος ούσία.

5. Math., 9, 127 : οί μεν οὖν περὶ τὸν Πυθαγόραν καὶ τὸν Ἐμπεδοκλέα καὶ τῶν Ἰταλῶν πλήθος, φασὶ μὴ μόνον ἡμῖν πρὸς ἀλλήλους καὶ πρὸς τοὺς θεοὺς εἰναί Elle est d'ailleurs intimement liée avec les conceptions de Dieu et du logos déjà exposées plus haut; elle ne fait que mettre en lumière un autre aspect de ce principe actif de l'univers, qui, en même temps qu'il est divin et raisonnable, est aussi, considéré dans son être physique et matériel, de l'esprit, c'est-à-dire de l'air enflammé<sup>1</sup>.

Les storciens confirmaient cette thèse par des arguments physiques: le monde, tel qu'il existe actuellement, est formé de deux principes, l'un actif, l'autre passif; des quatre éléments, deux, l'air et le feu, sont actifs; les deux autres, la terre et l'eau, sont passifs 2; l'àme du monde est donc de l'air et du feu; or l'air et le feu combinés, c'est l'esprit 3.

τινα κοινωνίαν, άλλὰ καὶ πρὸς τὰ ἄλογα τῶν ζώων ἐν γὰρ ὑπάρχειν πνεῦμα, τὸ διὰ παντὸς τοῦ κόσμου διῆκον ψυγῆς τρόπον, τὸ καὶ ἐνοῦν ἡμᾶς κρὸς ἐκεῖνα.

1. Sext. Empir., Pyrrh. Hyp., 3, 218: Στωϊκοὶ (εἶπον τὸν θεὸν εἴναι) πνεῦμα διἦκον καὶ διὰ τῶν εἰδεχθῶν. ΑΕΤ., Plac. 1, 7, 43 (doxog., 306 a, 5; Fr. st., 11, 1027): οἱ Στωϊκοὶ νοερὸν θεὸν ἀποφαίνονται, πῦρ τεχνικὸν... καὶ πνεῦμα μὲν διῆκον δι' δλου τοῦ κόσμου, τὰς δὲ προσηγορίας μεταλαμβάνον κατὰ τὰς τῆς ὕλης, δι' ῆς κεχώρηκε, παραλλάξεις. Cf. Doxogr., 292; 302 b, 22; 609, 2; 611,17; Diog. La., vii, 1. Senec., Consol. ad Helviam, 8: α Id actum est, mihi crede, ab illo, quisquis formator universi fuit, sive ille deus est potens omnium, sive incorporalis ratio, ingentium operum artifex, sive divinus spiritus, per omnia maxima minima aequali intentione diffusus, sive fatum et immutabilis causarum inter se cohaerentium series, id, inquam, actum est...» Dans ce texte Fleury retrouvait la Trinité, et il y voyait une preuve du christianisme de Sénèque; il est vrai qu'il omettait de transcrire la fin (sive fatum...) Sur le sens de incorporalis ratio cf. la note de Ch. Favez dans son édition (Lausanne-Paris, 1918), p. 36.

2. Nemes., De nat. hom., 5 (Fr. st., 11, 418) : λέγουσι δὲ οἱ Στωϊχοὶ τῶν στοιχείων τὰ μὲν εἶναι δραστικά, τὰ δὲ παθητικά δραστικά μὲν ἀέρα καὶ πῦρ,

παθητικά δὲ γῆν καὶ ὕδωρ. Cic., Acad., 1, 8, etc.

3. Ce sens du mot πνεύμα chez les Stoïciens est bien attesté, v. g. Alex. Aphrodis., De mixt., p. 224, 14 (Fr. st., II, 442) : εἰ τὸ πνεύμα γεγονὸς ἐχ πυρός τε καὶ ἀέρος διὰ πάντων πεφοίτηκε τῶν σωμάτων τῷ πᾶσιν αὐτοῖς κεκρᾶσθαι καὶ ἐκάστω αὐτῶν ἐχ τούτου ἡρτῆσθαι τὸ εἶναι, πῶς ἀν ἔτι ἀπλοῦν τι αὐτῶν εἴη σῶμα; Galen., Περὶ πλήθους, 3 (Fr. st., II, 439) : (οἱ Στωϊκοί) τὸ μὲν συνέχον ἔτερον ποιούσι, τὸ συνεχόμενον δὲ ἄλλο· τὴν μὲν γὰρ πνευματικὴν οὐσίαν τὸ συνέχον, τὴν δὲ ὑλικὴν τὸ συνεχόμενον. ὅθεν ἀέρα μὲν καὶ πῦρ συνέχειν φασί, γῆν δὲ καὶ ὕδωρ συνέχεσθαι. Cf. fr. st., I, 127. De là vient peutêtre que le πνεῦμα est parfois compté comme un cinquième élément . Galen., introd., 9 (Fr. st., II, 416). Mais souvent aussi πνεῦμα est employé au même sens que ἀήρ et distingué de πῦρ : Fr. st., II, 440, 444, etc. — Fréquemment le mot αἰθήρ est employé pour désigner cet air enflammé, considéré dans toute sa pureté, soit à l'origine du monde, comme le

On a dès lors une explication physique du rôle attribué au principe actif de l'univers, qu'on l'appelle dieu ou logos: Cicéron nous disait plus haut (p. 64) que la nature raisonnable est comme une chaîne qui maintient la cohésion de chaque corps et qui les enserre tous ensemble; nous retrouvons cette propriété du logos affirmée fréquemment par Philon: elle s'éclaire par la conception de l'esprit. Le rôle propre de cet élément divin est de maintenir (συνέχειν) tous les êtres qui, n'ayant d'eux-mêmes aucune consistance, s'éparpilleraient et se désagrégeraient. Si l'on demande d'où vient à l'esprit cette énergie et cette force de cohésion, les storciens répondent que c'est de sa tension (τόνος)<sup>2</sup>:

Considérons, dit Sénèque, quelle force puissante et cachée déploient les toutes petites graines, dont l'exiguïté a pu trouver place dans la jointure des pierres; elles viennent à bout de séparer des roches énormes et de ruiner des monuments; les racines les plus menues et les plus déliées fendent des rochers et des blocs de pierre. D'où cela vient-il, sinon de la tension de l'esprit, sans laquelle rien n'est fort, contre laquelle rien ne prévaut? Qu'il y ait de l'unité dans l'air, on le voit assez par la cohésion même de nos corps. Car qu'est-ce qui les maintient, sinon l'esprit? Qui donne le branle à notre âme? Qu'est-ce que ce mouvement, sinon une tension? D'où vient cette tension, sinon de l'unité, et l'unité, sinon de l'air? Qui fait lever les récoltes et l'épi grêle, qui dresse les arbres verdoyants, étend leurs branches ou les dresse vers le ciel, sinon la tension et l'unité de l'esprit<sup>3</sup>?

Et de même que la matière, étant inerte, n'est maintenue que par l'esprit, de même, étant informe, elle reçoit de lui

germe d'où tout est sorti, soit aujourd'hui, comme l'ήγεμονικόν du monde; aussi des témoignages nombreux font de l'éther le dieu des stoïciens. v. Stein, l. c., p. 27, n. 31.

1. Alex. Aphrod.,  $De\ mixt.$ , éd. Bruns, p. 224. 7  $(Fr.\ st.$ ,  $\pi$ , 441): τοῦ μὴ διαπίπτειν, ἀλλὰ συμμένειν τὰ σώματα ἄἴτιον τὸ συνέχον αὐτὰ πνεϋμα. Galen., Περὶ πλήθους, 3  $(ib.,\ 440)$ : ... Τὸ μὲν πνεῦμα καὶ τὸ πῦρ συνέχειν έαυτό τε καὶ τὰ ἄλλα, τὸ δὲ ὕδωρ καὶ τὴν γῆν ἑτέρου δεῖσθαι τοῦ συνέξοντος.

2. Plut., De comm. not., 49 (ib., 444): γῆν μὲν γάρ φασι καὶ ὕδωό ούθ' ξαυτὰ συνέγειν ούθ' ἔτερα, πνευματικής δὲ μετοχή καὶ πυρώδους δυνάμεως τὴν ενότητα διαφυλάττειν· ἀέρα δὲ καὶ πῦρ αὐτῶν τ' εἶναι δι' εὐτονίαν ἐκτικά, καὶ τοῖς δυσὶν ἐκείνοις ἐγκεκραμένα τόνον παρέγειν καὶ τὸ μόνιμον καὶ οὐσιῶδες. Αἰεχ. Αρηκορ., l. c.: τίς γὰρ καὶ ὁ τόνος τοῦ πνεύματος, ὑρ' οδ συνδούμενα τήν τε συνέχειαν ἔχει τὴν πρὸς τὰ οἰκεῖα μέρη καὶ συνήπται τοῖς παρακειμένοις; sur cette conception stoïcienne du τόνος v. Stein, l. c., p. 30 et n. 38.

3. Quaest. nat., II. 6. Je n'ai traduit qu'une partie du chapitre; il

serait à citer en entier.

toutes ses qualités. C'est sa tension plus ou moins grande qui la spécifie : ainsi qu'il a été dit plus haut à propos du logos, selon que l'esprit est simplement forme ( $\xi\xi\iota\xi$ ), ou nature ( $\varphi\iota\sigma\iota\xi$ ), ou élan ( $\varepsilon\rho\iota\iota\eta$ ), ou raison ( $\lambda\varepsilon\gamma\circ\xi$ ), ou vertu ( $\lambda\rho\iota\iota\eta$ ), l'être qu'il soutient est un corps inanimé, ou une plante, ou un animal, ou un homme, ou un sage! Les qualités accidentelles, résistance, couleur, chaleur², et aussi bonté, vertu, sagesse³, sont, elles aussi, des esprits qui, tendus dans la matière, la diversifient.

Conformément à leurs habitudes exégétiques, les storciens personnifient ces esprits dans les différents dieux de la mythologie : « L'esprit qui engendre et nourrit, c'est Dionysos; celui qui frappe et sépare, c'est Héraklès; celui qui reçoit, c'est Ammon; celui qui pénètre la terre et les fruits, c'est Déméter et Coré; celui qui pénètre la mer, c'est Poseidon<sup>‡</sup>. » Il ne faut point voir ici une conception animiste, transformant les forces de la nature en des êtres personnels et immatériels; tous ces esprits n'ont pas plus de subsistance individuelle et indépendante, que n'en ont en nous nos facultés et nos sens, le πνεθμα δρατικόν, γόνιμον, et les autres. Ils ne sont les uns et les autres que des extensions de l'esprit principal, se ramifiant à travers l'univers entier pour le maintenir et l'animer.

Dans l'univers comme dans l'homme, cette extension de l'esprit a pour effet d'assurer l'unité de la conscience et de la direction : toutes les perceptions sont transmises à l'esprit principal, ἡγεμονικόν 5, et c'est de lui aussi que viennent toutes

<sup>1.</sup> Cf. supra; p. 68.

<sup>2.</sup> Plut., De stoic. repugn., 43 (Fr. st., II, 449): οὐδὲν ἄλλο τὰς ἔξεις πλὴν ἀέρας εἶναί φησιν (Χρύσιππος)· ὑπὸ τούτων γὰρ συνέχεται τὰ σώματα καὶ τοῦ ποιὸν ἔκαστον εἶναι τῶν ἔξει συνεχομένων ὁ συνέχων αἴτιος ἀηρ ἐστιν, ὁν σκληρότητα μὲν ἐν σιδήρω, πυκνότητα δ' ἐν λίθω, λευκότητα δ' ἐν ἀργύρω καλοῦσι... Πανταχοῦ τὴν ὕλην ἀργὸν ἐξ ἑαυτῆς καὶ ἀκίνητον ὑποκεῖσθαι ταῖς ποιότησιν ἀποφαίνουσι, τὰς δὲ ποιότητας πνεύματα οὕσας καὶ τόνους ἀερώδεις, οἶς ἀν ἐγγένωνται μέρεσι τῆς ὕλης, εἴδοποιεῖν ἕκαστα καὶ σχηματίζειν.

<sup>3.</sup> Stob., ecl., n, 64, 18 (Fr. st., m, 305).

<sup>4.</sup> Plut., De Is., 40 : ἐκεῖνοι (οἱ Στωῖκοί) τὸ μὲν γόνιμον πνεῦμα καὶ τρόφιμον Διόνυσον εἶναι λέγουσι: τὸ πληκτικὸν δὲ καὶ διαιρετικὸν Ἡρακλέα τὸ δὲ δεκτικὸν Ἅμμωνα. Δήμητραν δὲ καὶ Κόρην, τὸ διὰ τῆς γῆς καὶ τῶν καρπῶν διῆκον Ποσειδῶνα δὲ τὸ διὰ τῆς θαλάσσης. Cf. ibid., 66 : Ἡερσεφόνην δέ φησί που Κλεάνθης τὸ διὰ τῶν καρπῶν φερόμενον καὶ φονευόμενον πνεῦμα.

<sup>5.</sup> Bien que, pour les Storciens, l'esprit pénètre le monde entier,

les impulsions. De là résulte dans le monde entier cette harmonie, cette conspiration, ou, pour parler comme les stoïciens, cette sympathie (συμπάθεια), qui s'impose, pensent-ils, à tout observateur, et qui est, pour eux, la meilleure preuve de l'unité de l'esprit divin¹. Pour l'établir, ils avaient multiplié les observations², et ils jugeaient l'évidence si irrésistible que l'ignorance seule pouvait s'y soustraire³; ils étaient d'ailleurs soutenus par l'astrologie orientale, qui elle aussi enseignait la « sympathie » universelle⁴. Ils firent de nombreux adeptes : beaucoup de philosophes ou de physiciens, qui d'ailleurs n'adhéraient pas à l'ensemble de leur système, leur accordaient comme un fait cette conspiration de tous les êtres dans le monde entier⁵.

une partie reste isolée et garde sa pureté primitive; c'est l'ήγεμονιχόν du monde; cf. Stein, p. 33 et n. 42. Il siège soit dans le soleil, soit dans le ciel. Cf. Zeller, iv, p. 137.

1. Cic., De nat. deor., 11, 7, 19: « Haec ita fieri omnibus inter se concinentibus mundi partibus profecto non possent, nisi ea uno divino

et continuato spiritu continerentur. »

- 2. CIC., De divin., II, 14, 33-34: « Ut enim jam sit aliqua in natura rerum cognatio, quam esse concedo (multa enim Stoici colligunt: nam et musculorum jecuscula bruma dicuntur augeri, et puleium aridum florescere brumali ipso die, et inflatas rumpi vesiculas, et semina malorum, quae in iis mediis inclusa sint, in contrarias partes se vertere; iam nervos in fidibus, aliis pulsis, resonare alios; ostreisque et conchyliis omnibus contingere, ut cum luna pariter crescant, pariterque decrescant; arboresque ut hiemali tempore, cum luna simul senescentes, quia tum exsiccatae sint, tempestive caedi putentur. Quid de fretis, aut de marinis aestibus plura dicam? Quorum accessus et recessus lunae motu gubernantur. Sexcenta licet ejusdem modi proferri, ut distantium rerum cognatio naturalis appareat). Demus hoc... »
- 3. Cic., De nat. deor., II, 46, 119: « Quae copulatio rerum et quasi consentiens ad mundi incolumitatem coagmentatio naturae quem non movet, hunc horum nihil umquam reputavisse certo scio. »

4. Sur la théorie de la « sympathie » universelle, cf. Cumont, Les

religions orientales, p. 207.

5. Cic., De divin., II, 14, 33: « Quae ut uno consensu juncta sit (rerum natura) et continens, quod video placuisse physicis, eisque maxime, qui omne, quod esset, unum esse dixerunt... Ut enim jam sit aliqua in natura rerum contagio, quam esse concedo... » De nat. deor., III, 11, 28: « Illa mihi placebat oratio de convenientia consensuque naturae, quam quasi cognationem continuatam conspirare dicebas. Illud non probabam, quod negabas id accidere potuisse, nisi ea uno divino spiritu continerentur. Illa vero cohaeret et permanet

On comprend quels avantages les storciens tiraient de cette concession: par elle ils autorisaient d'abord leur théorie des présages. Tout se tient dans la nature; il y a donc une connexion nécessaire entre les événements que l'on prédit et les signes qui les annoncent, par exemple la direction du vol des oiseaux, ou l'état des entrailles d'une victime<sup>1</sup>. Cette connexion peut être observée, et la divination peut ainsi se constituer en une science rigoureuse<sup>2</sup>.

Plus précieuse que cette mantique artificielle et consacrée plus immédiatement encore par les principes stoïciens est la faculté de connaître l'avenir : toute âme humaine la possède par le fait même de son unité avec l'esprit universel 3. Sans doute, nous ne jouissons pas habituellement de ce pouvoir, parce que notre âme est trop distraite par notre corps et les mille soucis de la vie matérielle; mais l'âme recouvre ce privilège naturel de la divination, « quand elle est entièrement affranchie et libre, c'est-à-dire quand elle n'a plus aucun rapport avec le corps. C'est ce qui arrive dans l'inspiration et dans le sommeil... L'âme des inspirés, en effet, méprisant le corps, s'envole et s'échappe et sous l'action du feu qui l'embrase et qui l'excite, elle voit ce qu'elle prédit... Ce qui arrive aux inspirés en état de veille, nous arrive quand nous

naturae viribus, non deorum, estque in ea iste quasi consensus, quam συμπάθειαν Graeci vocant, sed ea, quo sua sponte major est, eo minus divina ratione fieri existimanda est. »

<sup>1.</sup> Cic., De divin., 1, 52, 118: « (Placet stoicis) ita a principio inchoatum esse mundum, ut certis rebus certa signa praecurrerent... Hoc autem posito atque concesso, esse quamdam vim divinam hominum vitam continentem, non difficile est, quae fieri certe videmus, ea qua ratione fiant, suspicari. Nam et ad hostiam deligendam potest dux esse vis quaedam sentiens, quae est tota confusa mundo... » L'exposé que donne Cicéron de la théorie stoïcienne de la divination est emprunté à Posidonius. Cf. Schmekel, p. 245 sqq.

<sup>2.</sup> Cf. Fr. st., 11, 1207-1213.

<sup>3.</sup> Chalcid., In Tim., 251 (Fr. st., II, 1198); Cic., De divin., I, 30, 64: « Tribus modis censet (Posidonius) deorum appulsu homines somniare: uno, quod praevideat animus ip se per sese, quippe qui deorum cognatione teneatur... » — Ib., 49, 110 « (Divinatio naturalis) referenda est ad naturam deorum, a qua... haustos animos et libatos habemus; cumque omnia completa et referta sint aeterno sensu et mente divina, necesse est cognatione divinorum animorum animos humanos commoveri. »

dormons; dans les songes notre âme est en pleine vigueur, libre des sens, débarrassée des soucis, le corps étant étendu comme mort<sup>1</sup>. »

Cette théorie, parfaitement conséquente au reste du système, ne conçoit pas l'inspiration comme une action exercée par un dieu personnel sur notre âme, mais comme l'exercice spontané d'une énergie naturelle, que le corps d'ordinaire entrave, mais qui de temps en temps se libère.

Dans ce même passage, Cicéron ajoute: « Je crois aussi que des exhalaisons venant de la terre ont pu remplir l'esprit des devins et leur faire prononcer des oracles<sup>2</sup>. » Cette explication aussi s'ëntend fort bien dans le système storcien: de même que le premier contact de l'air, par la respiration, perfectionne l'esprit de l'enfant et le transforme en une âme humaine<sup>3</sup>, ainsi des exhalaisons terrestres peuvent s'unir à l'esprit du devin ou de la pythie, lui donner plus de pureté et, par suite, plus de clairvoyance. Cette explication est longuement développée par Plutarque en des termes tout storciens, dans son traité sur la Cessation des oracles (ch. 39, sqq.): il y a, pense-t-il, dans l'âme une faculté de divination, dont

<sup>1.</sup> CHALCID., in Tim., 50-51, 113-115: « Nec vero umquam animus hominis naturaliter divinat, nisi cum ita solutus est et vacuus, ut ei plane nihil sit cum corpore. Quod aut vatibus contingit aut dormientibus... Ergo et ii, quorum animi, spretis corporibus, evolant atque excurrunt foras, ardore aliquo inflammati atque incitati, cernunt illa porfecto, quae vaticinantes praenuntiant... Quae vigilantibus accidunt vatibus, eadem nobis dormientibus. Viget enim animus in somnis, liberque est sensibus et omni impeditione curarum, jacente et mortuo paene corpore. » Dans ce passage, Cicéron (d'après Posidonius) assigne encore une autre cause à la divination : les rapports de l'âme avec les autres esprits : « Qui (animus) quia vixit ab omni aeternitate versatusque est cum innumerabilibus animis, omnia, quae in natura rerum sunt, videt »; de même, dans un passage (30, 64) dont le début seulement a été cité ci-dessus : « Tribus modis censet deorum appulsu homines somniare : uno, quod praevideat animus ipse per sese. quippe qui deorum cognatione teneatur; altero, quod plenus aër sit immortalium animorum, in quibus tamquam insignitae notae veritatis appareant; tertio, quod ipsi dii cum dormientibus! colloquantur. » Ces dernières explications ne dépendent pas de la théorie de l'esprit.

Ibid., 50, 115.
 Cf. supra, p. 86-87.

l'exercice est d'ordinaire entravé par le corps; la vapeur et le courant divinatoires, qui viennent de la terre, purifient cet esprit, le trempent comme le fer plongé dans l'eau, lui donnent plus de tension et de force<sup>1</sup>. Encore faut-il que le sujet soit apte à recevoir ce contact<sup>2</sup>, et que l'exhalaison elle-même m'ait pas perdu sa force; car elle s'use comme tout ici-bas<sup>3</sup>,

Cette explication est simple, et cohérente avec l'ensemble du système storcien : mais elle détruit tout le caractère religieux de l'inspiration. Plutarque en a conscience et se le fait objecter (46); il répond qu'il n'a prétendu exposer que l'explication immédiate du phénomène physique, sans oublier que ce sont les dieux qui ont donné ces propriétés à la terre, et que ce sont les démons qui les administrent (48). Dans un autre traité, d'ailleurs, il propose sur l'inspiration une théorie plus religieuse : l'ame de la pythie est l'instrument du dieu, et dans son enthousiasme on peut distinguer deux mouvements : l'un qu'elle subit, l'autre qui vient de sa nature: aussi ses oracles, tout en étant inspirés par le dieu. dépendent pour leur forme et leur facture de l'éducation de la pythie<sup>4</sup>. Dans cette théorie, l'inspiration est expliquée non par un ébranlement ou un contact matériel, mais par l'influence d'un esprit supérieur qui meut l'ame humaine. Cette conception, étrangère au stoïcisme, est très répan-

<sup>1.</sup> Après avoir parlé des autres courants et vapeurs, Plutarque ajoute (40): Το δὲ μαντικον ρεϋμα καὶ πνεϋμα θειότατον ἐστι καὶ ὁσιώτατον, ἄν τε καθ' ἐαυτὸ δι' ἀέρος, ἄν τε μεθ' ὑγροῦ νάματος ἀφαίρηται, Καταμιγνύμενον γὰρ εἰς τὸ σῶμα, κρᾶσιν ἐμποιεῖ ταῖς ψυχαῖς ἀήθη καὶ ἄτοπον. Cette action est ensuite longuement décrite; je ne cite que les lignes principales (41): Περιψύξει τινὶ καὶ πυκνώσει τοῦ πνεύματος οἶον βασῆ σιδήρου τὸ προγνωστικὸν μόριον ἐντείνεσθαι καὶ στομοῦσθαι τῆς ψυχῆς οὐκ ἀδύνατόν ἐστιν. Καὶ μὴν ὡς κασσίτερος μακὸν ὄντα καὶ πολύπορον τὸν χαλκὸν ἐντακεὶς ἄμα μὲν ἔσφιγξε καὶ κατεπύκνωσεν, ᾶμα δὲ λαμπρότερον ἀπέδειξε καὶ καθαρώτερονοῦτως οὐδὲν ἀπέχει τὴν μαντικὴν ἀναθυμίσσιν οἰκεἴόν τι ταῖς ψυχαῖς καὶ συγγενὲς ἔχουσαν, ἀναπληροῦν τὰ μανὰ καὶ συνέχειν ἐκαρμόττουσαν.

<sup>2.</sup> C. 51: Οὐτε γὰρ πάντας, οὐτε τοὺς αὐτοὺς ἀεὶ διατίθησιν ὡσαύτως ἡ τοῦ πνεύματος δύναμις, ἀλλ' ὑπέκκαυμα παρέχει καὶ ἀρχήν, ὥσπερ εἴρηται, τοῖς πρὸς τὸ παθεῖν καὶ μεταβαλεῖν οἰκείως ἔχουσίν.

<sup>3.</sup> Ibid.

<sup>4.</sup> Pourquoi la pythie ne rend plus ses oracles en vers, c. 21 sqq.

due à cette époque 1; nous la retrouverons chez Philon 2. Sénèque est plus que Plutarque fidèle à la conception storcienne : la théorie de l'esprit reste chez lui matérialiste et panthéiste, ainsi que certains passages de ses œuvres, cités plus haut3, ont pu le faire constater. Mais souvent elle revêt un aspect religieux, très semblable à celui que la théorie du logos prendra un peu plus tard chez Marc-Aurèle. L'esprit humain, qui émane de l'esprit universel, est représenté comme notre hôte, notre surveillant, notre gardien; « il nous traite comme nous le traitons nous-mêmes4 »; « il s'entretient avec nous, mais tout en restant uni à son principe<sup>5</sup> »; la raison n'est pas autre chose qu'une partie de l'esprit divin plongée dans notre corps 6 »; « tu t'étonnes, dit-il encore à Lucilius, que l'homme s'approche des dieux? Dieu s'approche des hommes et, ce qui est plus intime encore, il vient dans les hommes : sans dieu nulle ame n'est bonne. Des semences divines ont été répandues dans le corps des

2. Cf. infra, p. 187-188.

3. Cons. ad. Helv., 8; Quaest. nat., II, 6.

4. Ep., 41, 2: Sacer intra nos spiritus sedet, malorum bonorumque nostrorum observator et custos. Hic prout a nobis tractatus est, ita

nos ipse tractat. Bonus vero vir sine deo nemo est. »

5. Ib.: « Vis istuc divina descendit... Majore sui parte illic est, unde descendit. Quem ad modum radii solis contingunt quidem terram, sed ibi sunt, unde mittuntur; sic animus magnus et sacer, et in hoc demissus, ut propius divina nossemus, conversatur quidem nobiscum, sed haeret origini suae; illinc pendet; illuc spectat ac nititur; nostris tamquam melior interest. »

6. Ep., 66, 12: « Ratio autem nihilaliud est, quam in corpus humanum pars divini spiritus mersa. » Cf. Ep., 120, 15: « Mens Dei, ex

qua pars et in hoc pectus mortale defluxit, »

<sup>1.</sup> On la trouve, par exemple, chez Lucain décrivant l'inspiration de la Pythie : le numen est reçu en elle comme un germe fécond : «invito concepit pectore numen », et il chasse la raison : « mentemque priorem expulit, atque hominem toto sibi cedere jussit pectore » (Pharsale, v, 120 sqq.). Même description chez le ps. Longin, Du sublime, 13, 2 : πολλοὶ γὰρ ἀλλοτρίω θεοφοροῦνται πνεύματι τὸν αὐτὸν τρόπον ὂν καὶ τὴν Πυθίαν λόγος ἔχει τρίποδι πλησιάζουσαν... ἀναπνεῖν, ώς φασιν, ἀτμὸν ἔνθεον, αὐτόθεν ἐγκύμονα τῆς δαιμονίου καθισταμένην δυνάμεως παραυτίκα χρησμωδεῖν κατ' ἐπίπνοιαν. De même Pap. Lond. 1, n. 122, 2, p. 116 : ἐλθέ μοι, κύριε Ἑρμῆ, ὡς τὰ βρέτη εἰς τὰς κοιλίας τῶν γυναικῶν. Ces textes et plusieurs autres sont cités par H. Lietzmann, Handbuch zum N. T., III (Tübingen, 1919), p. 79.

hommes; bien cultivées, elles répondent à leur origine, et égalent ceux dont elles émanent<sup>1</sup>. »

On sait que ces expressions religieuses ont plus d'une fois fait illusion sur leur portée véritable et sur leur origine : on y a vu la preuve du christianisme de Sénèque et de sa dépendance de saint Paul?. C'était étrangement se méprendre; cette pars divini spiritus mersa in corpus humanum n'a rien de commun avec l'Esprit-Saint du dogme chrétien; c'est une émanation matérielle provenant de l'esprit universel3; mais, par une fiction religieuse en accord avec le système, Sénèque, comme Marc-Aurèle, établit une distinction entre nous-mêmes et cette émanation qui pourtant est notre âme : l'un et l'autre se la représentent tantôt comme un dieu que l'on porte en soi, que l'on vénère, et à qui l'on obéit, tantôt comme un dépôt à préserver ou une semence à faire fructifier. Dans ces conceptions religieuses. que la métaphysique du système n'autorisait pas, on reconnatt l'influence d'un instinct profond et puissant, que le panthéisme matérialiste ne pouvait plus satisfaire.

Dans ce besoin des âmes, le christianisme allait trouver une force; dans les diverses conceptions philosophiques que nous avons exposées, il devait trouver surtout des obstacles et des

<sup>1.</sup> Ep., 73, 16: « Miraris hominem ad deos ire? Deus ad homines venit; immo, quod est propius, in homines venit: nulla sine deo mens bona est. Semina in corporibus divina dispersa sunt, quae si bonus cultor excipit, similia origini prodeunt, et paria his, ex quibus orta sunt, surgunt. »

<sup>2.</sup> Sur cette question du christianisme prétendu de Sénèque, v. Lightfoot, Philippians, p. 270-333 : St Paul and Seneca.

<sup>3.</sup> La matérialité de l'âme est bien mise en lumière par cette explication donnée par Sénèque de sa survivance au corps : Ep. 57, 8 : « Quem ad modum flamma non potest opprimi (nam circa id diffugit, quo urgetur); quem ad modum aër verbere aut ictu non laeditur, ne scinditur quidem, sed circa id, cui cessit, refunditur; sic animus, qui ex tenuissimo constat, deprehendi non potest, nec intra corpus affligi; sed beneficio subtilitatis suae, per ipsa, quibus premitur, erumpit. » Au sujet des rapports de l'âme avec l'esprit divin, dont elle est une parcelle, cf. Epict., Diss., 1, 14, 6 : αί ψυχαὶ μὲν οὕτως εἰσὶν ενδεδεμέναι καὶ συναρεῖς τῷ θεῷ ἄτε αὐτοῦ μόρια οὕσαι καὶ ἀποσπάσματα, οῦ παντὸς δ' αὐτῶν κινήματος ἄτε οἰκείου καὶ συμφυοῦς ὁ θεὸς αἰσθάνεται.

dangers. Aujourd'hui, après vingt siècles, nous avons grand'peine à nous représenter exactement ce conflit de doctrines. Quand, par une laborieuse analyse, nous sommes arrivés à reconstituer les principales théories religieuses qui pouvaient entrer en contact avec le dogme chrétien de la Trinité, nous constatons entre ces deux ensembles de conceptions un contraste si profond, que nous ne concevons guère la possibilité d'une équivoque et, beaucoup moins encore, d'un compromis. Quel rapport entre le Verbe, Fils de Dieu, et ce logos, force et loi du monde, qui est en chacun de nous germe de vie, principe de pensée et loi morale? Comment confondre le Saint-Esprit, le Paraclet, avec cet air enflammé qui pénètre tous les êtres, qui les enserre et qui les anime? Au second siècle, ce contraste était moins nettement perçu : à tous les esprits cultivés les théories storciennes étaient familières; les dogmes chrétiens, presque inconnus; quand donc ils entendaient parler d'un Dieu qui remplit tout l'univers, d'un Logos incarné, d'un Esprit habitant en chacun de nous, ils interprétaient volontiers tout cela, au sens storcien, d'une ame matérielle qui pénétrait le monde et animait l'homme.

Au sein même de l'Église, la confusion ne fut pas toujours évitée, et nous reconnaîtrons dans la théologie de plus d'un écrivain ecclésiastique des vestiges de ces philosophies, qu'il avait professées dans sa jeunesse, et qu'il sentait encore régner autour de lui. Le stoïcisme se reconnaîtra, par exemple, dans les tentatives, le plus souvent malheureuses. faites pour christianiser la théorie du verbe séminal (λόγος σπερματικός) ou celle du double état du Verbe, intime et proféré (λόγος ἐνδιάθετος, λόγος προφορικός); on le sentira plus souvent encore entraver l'essor de la pensée chrétienne en jetant sur elle, comme une masse lourde et rigide, ses imaginations matérialistes; Tertullien, par exemple, qui pourtant se croit si libre de toute philosophie, n'a pu se dégager de cette étreinte; sans doute bien peu de théologiens sont restés aussi dépendants que lui des conceptions storciennes, mais plus d'un, parmi ceux-là mêmes qui sont en effet le plus étrangers au système, en trahitici ou là l'influence. Il semble bien qu'il faille attribuer, du moins en partie, à ces habitudes de langage et de pensée la lenteur avec laquelle se développa la théologie du Saint-Esprit et le caractère trop souvent impersonnel des expressions par lesquelles on le désigna longtemps.

Le platonisme, tel que nous l'avons déjà considéré chez Plutarque, et que bientôt nous le retrouverons chez Philon, eut une action encore plus profonde et plus dangereuse : d'instinct, les esprits formés à cette école se représentaient le monde divin comme une hiérarchie. l'être souverain se perdant dans l'infini et n'étant perceptible qu'à l'extase, et, au-dessous de lui, des êtres intermédiaires, logos, puissances, dieux, démons, unis à lui par des liens mystérieux, et se penchant vers les hommes pour les soulever de terre et les porter là-haut. Cette conception schématique s'était appliquée à toutes les mythologies et les avait aisément transformées. Elle s'essaya aussi au christianisme : elle apparaît dans les imaginations gnostiques, échelonnant d'innombrables éons entre Dieu et la matière; elle se trahit même chez plus d'un écrivain de l'Église, chez Origène surtout, dissolvant la Trinité en trois divinités inégales et subordonnées entre elles.

A cette époque de compromis, où l'on ne voit qu'éclectisme en philosophie et syncrétisme en religion, il fallut à l'Église une vigueur plus qu'humaine pour conserver à sa foi sa transcendance intransigeante, pour défendre la pureté de son dogme contre ses ennemis et, parfois, même contre ses propres docteurs. Les trois premiers siècles de notre histoire nous disent combien ces luttes furent longues et cruelles; le quatrième nous montre combien elles furent fécondes.

# LIVRE II LA PRÉPARATION JUIVE

### CHAPITRE PREMIER

### L'ANCIEN TESTAMENT

Si c'est dans les milieux helléniques que la théologie chrétienne s'est développée, c'est du judaïsme que le christianisme est né; si l'on veut donc exposer l'origine de ses doctrines, il faut d'abord étudier les croyances juives. Entre les unes et les autres on peut constater des rapports divers : certains dogmes chrétiens, par exemple celui de la création ou celui de la résurrection des corps, se trouvent déjà constitués dans le judaïsme; il en est d'autres au contraire que les Juifs n'ont pas connus, bien que, à leur insu, ils aient été préparés par Dieu à la révélation que le Christ en devait faire. C'est parmi ceux-ci que l'on doit ranger le dogme de la Trinité<sup>1</sup>.

On nous permettra de transcrire la page justement célèbre où saint Grégoire de Nazianze rappelle cette ignorance et décrit cette préparation:

L'Ancien Testament a clairement manifesté le Père, obscurément le Fils. Le Nouveau a révélé le Fils et a fait entendre la divinité de l'Esprit. Aujourd'hui l'Esprit vit parmi nous, et se fait plus clairement connaître. Car il eût été périlleux, alors que la divinité du Père n'était point reconnue, de prêcher ouvertement le Fils, et, tant que la divinité du Fils n'était pas admise, d'imposer, si j'ose dire, comme en surcharge, le Saint-Esprit; on eût pu craindre que, comme des gens chargés de trop d'aliments, ou comme ceux qui fixent sur le soleil

<sup>1.</sup> Cf. note B, à la fin du volume : Le mystère de la Trinité dans la révélation juive.

des yeux encore débiles, les fidèles ne perdissent cela même qu'ils étaient capables de porter; il fallait, au contraire, que, par des additions partielles, et, comme dit David, par des ascensions, de gloire en gloire, la splendeur de la Trinité rayonnât progressivement.

Ce texte est capital, et éclaire en plus d'un point l'histoire du dogme de la Trinité. S'il semble, au cours de cette étude, dans le Nouveau Testament lui-même, que quelque obscurité voile encore la théologie de l'Esprit-Saint, on pourra se rappeler ces mots si justes du Théologien de Nazianze: « Le Nouveau Testament nous a manifesté (ἐφανέρωσε) le Fils, et nous a fait entendre (ὑπέδειξε) la divinité de l'Esprit. »

Pour le moment, c'est vers l'Ancien Testament qu'est orientée notre étude; nous ne demanderons pas à l'histoire d'y découvrir ce que les plus illustres Pères n'y ont pas vu<sup>2</sup>; et,

1. Orat. theol., v, 26 (PG, xxxvi, 161). Cf. ibid., 25 (160): « Dans l'histoire de l'univers, il y a eu deux grandes révolutions, qu'on appelle les deux Testaments : l'un a fait passer les hommes de l'idolâtrie à la loi, l'autre de la loi à l'Évangile. Un troisième cataclysme est prédit, c'est celui qui nous transportera d'ici là-haut, dans la région où il n'y a plus ni mouvement, ni agitation. Or ces deux Testaments ont présenté le même caractère; et lequel? C'est de n'avoir point été une révolution soudaine, transformant tout en un instant. Et pourquoi cela? Car il faut le savoir. C'est afin que nous ne fussions point violentés, mais persuadés. Car ce qui est violent n'est pas durable; comme on le voit dans les courants qu'on veut endiguer ou dans les plantes dont on veut arrêter la croissance. Au contraire, ce qui est spontané est plus durable et plus sûr; dans le premier cas, l'impulsion vient d'une contrainte; dans l'autre, elle vient de nous. L'un manifeste la bonté divine; l'autre, une puissance tyrannique. Dieu n'a donc point voulu que ses bienfaits nous fussent imposés de force, mais qu'ils fussent reçus volontairement. Aussi il a agi comme un pédagogue ou un médecin, supprimant quelques traditions ancestrales, en tolérant d'autres... Qu'est-ce que je veux dire par là? Le premier testament a supprimé les idoles, a toléré les sacrifices; le second a supprimé les sacrifices, mais n'a point défendu la circoncision; ainsi les hommes ont accepté la suppression imposée, et ont abandonné cela même qui avait été toléré : les uns, les sacrifices; les autres, la circoncision; et, de païens, ils sont devenus juifs; de juifs, ils sont devenus chrétiens, et par ces changements partiels ils se sont trouvés entraînés comme furtivement vers l'Évangile. »

2. V. à la note B, les textes de saint Basile, de saint Épiphane, de saint Chrysostome, de saint Hilaire, de saint Cyrille d'Alexandrie, de saint Isidore de Péluse, de saint Grégoire le Grand, de saint

Thomas.

sans chercher dans les livres des Juifs une révélation que Dieu réservait aux chrétiens, nous esquisserons le progrès des idées religieuses par lesquelles Dieu préparait son peuple à la révélation de la Trinité.

### § 1. - Dieu.

Ézéchiel, pour faire comprendre à sa nation son ingratitude, lui rappelle (xvi, 3) comment Dieu l'a tirée de la pire misère : née d'un père amorrhéen et d'une mère héthéenne, elle gisait à terre abandonnée dans les souillures de sa naissance, et Dieu l'a relevée et l'a fait vivre. N'est-ce point là une image saisissante de l'abjection religieuse d'où Dieu l'a convertie? Les Pères, quand ils parlent de la révélation de la Trinité, rappellent volontiers ces chutes et cette idolâtrie pour marquer l'immensité du chemin parcouru<sup>1</sup>, et aussi les raisons providentielles des délais de Dieu et de sa lenteur à se manifester<sup>2</sup>.

Il ne peut s'agir ici de retracer dans son ensemble cette lente éducation religieuse d'Israël. Un si vaste tableau déborderait le cadre de cette étude : on s'y propose seulement de décrire la préparation immédiate par laquelle Dieu a acheminé son peuple à la révélation de la Trinité; c'est donc uniquement dans la dernière phase de son développement, c'est-à-dire dans le judaïsme postexilien, qu'on étudiera le progrès de l'idée de Dieu.

A cette époque, tout culte idolâtrique est aboli : « Il n'y a plus aujourd'hui, lit-on dans le texte grec du livre de Judith (VIII, 18), ni une tribu, ni une race, ni une famille, ni une ville, qui adore des dieux faits de main d'homme, comme il est arrivé autrefois 3. » La domination hellénique ternit pen-

<sup>1.</sup> GREG. NAZ., 1. c:

<sup>2.</sup> Chrysost., De incomprehens., 5, 3 (PG, xlviii, 740): τοῦτο γοῦν καὶ αἴτιον γέγονε τοῦ μὴ σαφῶς μηδὲ φανερῶς, ἀλλ' ἀμυδρῶς πως καὶ σπανίως διὰ τῶν προφητῶν γνωρισθῆναι τοῖς Ἰουδαίοις τὸν υίὸν τοῦ θεοῦ· ἄρτι γὰρ τῆς πολυθέου πλάνης ἀπαλλαγέντες, εἰ πάλιν ἤκουσαν θεὸν καὶ θεόν, πρὸς τὴν αὐτὴν ἀν ὑπέστρεψαν νόσον.

<sup>3.</sup> Οὖκ ἀνέστη ἐν ταῖς γενεαῖς ἡμῶν οὐδὲ ἔστιν ἐν τῆ ἡμέρα τῆ σήμερον οὖτε

DIEU. 103

dant quelque temps la pureté de ce monothéisme : dans les rangs mêmes de l'armée de Juda Machabée, des soldats furent trouvés porteurs d'objets votifs consacrés aux idoles1. Mais la réaction nationale qui suivit donna plus de vigueur et d'intransigeance à la foi au Dieu unique. Les auteurs sacrés multiplient contre l'idolatrie leurs attaques et leurs satires : la lettre de Jérémie qu'on lit au vi° chapitre de Baruch, décrit avec une précision impitoyable toutes les misères des faux dieux : ils ne peuvent se défendre de la rouille ni de la teigne. ils doivent être époussetés de temps en temps par leurs ministres; leurs yeux sont aveuglés par la poussière; ils tiennent un glaive ou une hache, et ils ne peuvent se défendre des voleurs; on les enferme sous clef comme des prisonniers, pour les défendre; ils ne peuvent se relever, s'ils tombent, ni se venger, s'ils sont insultés, ni punir ceux qui leur manquent de parole. Les mêmes traits se retrouvent dans le psaume cxiv: « Les idoles des nations ne sont que de l'argent et de l'or, œuvres de main d'homme. Elles ont une bouche, et ne parlent pas; des yeux, et ne voient pas; des oreilles, et n'entendent pas; des narines, et ne sentent pas; des mains, et ne touchent pas; des pieds, et ne marchent pas; que ceux qui les font leur deviennent semblables. » Ce néant des idoles est fréquemment affirmé et décrit de même dans le livre des Jubilés<sup>2</sup> et dans le livre d'Hénoch<sup>3</sup>. C'est aussi un des thèmes favoris des Juifs de la dispersion : il est longuement développé dans le livre de la Sagesse<sup>4</sup>, et fréquemment rappelé dans les livres sibyllins, surtout le troisième<sup>5</sup>. On comprend que la situation même des Juifs dispersés les obligeait à plus

φυλη ούτε πατριὰ ούτε δημος ούτε πόλις ἐξ ήμῶν, οἶ προσκυνούσι θεοῖς χειροποιήτοις, καθάπερ ἐγένετο ἐν ταῖς πρότερον ἡμέραις.

1. II Mach., XII, 40.

2. Jubilés (trad. Kautzsch), xII, 2-3; xx, 7-8; xxII, 18.

4. Sap. Sal., xiii, 10 - xiv, 31.

<sup>3.</sup> Hénoch (trad. Martin), XLVI, 7; XCI, 9; XCIX, 7. Cf. BOUSSET, Die Religion des Judentums, (3° éd. par H. Gressmann. Tübingen, 1926), p. 305.

<sup>5.</sup> Orac. Sibyll., III, 13, 31, 58, 279, 547 sq., 586 sqq., 605. Ces références sont réunies par M. Geffcken dans son édition des Oracles sibyllins (ad III, 13); il y ajoute: IV, 6 sqq.; V, 403, 495; VIII, 47 sqq., 378 sqq.

de vigilance et rendait ces avertissements plus nécessaires; d'ailleurs cette polémique contre l'idolâtrie était plus offensive encore que défensive: les Juifs avaient conscience de la supériorité de leur religion, ils étaient impatients de la répandre, et, dans leurs attaques contre l'idolâtrie, ils étaient soutenus par ce que l'opinion païenne comptait de plus éclairé<sup>1</sup>, en même temps que, à leur insu, ils frayaient la voie aux apologistes chrétiens<sup>2</sup>.

Mieux encore que la littérature, les faits nous révèlent la profonde aversion du peuple pour l'idolâtrie 3. Sur la grande porte du temple, Hérode avait fait placer une aigle d'or, le peuple l'abattit 4; Pilate provoqua une révolte pour avoir fait entrer à Jérusalem ses troupes portant les images des empereurs 5; pour éviter un pareil soulèvement, Vitellius, se rendant d'Antioche à Petra, céda aux instances des Juifs et fit un long circuit plutôt que de traverser la Palestine 6. Quand Caligula voulut faire mettre sa statue dans le temple de Jérusalem, l'émotion populaire fut telle que Petronius, le gouverneur de Syrie, recula; il faut lire dans Philon 7 le long récit de cette affaire pour sentir, sous une forme rhétorique assez gauche, l'indignation sincère et profonde de sa foi.

Cette foi s'exprime dans le verset du Deutéronome (vi, 4)

<sup>1.</sup> V. supra, p. 13.

<sup>2.</sup> Cf. Friedlaender, Geschichte der jüd. Apologetik, p. 82 sqq. — Les attaques contre l'idolâtrie revêtent souvent une forme différente: les hommages rendus aux idoles s'adressent en réalité aux démons (cf. Bousset, l. l.). Ces deux conceptions ne sont pas exclusives l'une de l'autre, et se rencontrent parfois dans le même livre, voire dans le même chapitre. Elles sont ainsi unies par saint Paul, I Cor., x, 49. 20: τί οὖν φημι; ὅτι εἰδωλόθυτόν τί ἐστιν; ἢ ὅτι εἴδωλόν τί ἐστιν; ἀλλ' ὅτι ἃ θύουσιν, δαιμονίοις καὶ οὐ θεῷ θύουσιν.

<sup>3.</sup> Cf. Schuerer, 11, 68.

<sup>4.</sup> Joseph., Ant. Jud., xvii, 6, 2. 3; Bell. Jud., 1, 33, 2. 3. On peut comparer l'histoire des trophées placés par Hérode au théâtre : Ant. Jud., xv, 8, 1. 2.

<sup>5.</sup> Ant. Jud., xviii, 3, 1; après une longue résistance, Pilate fut forcé de céder : καὶ Πιλάτος, θαυμάσας τὸ ἐχυρὸν αὐτῶν ἐπὶ φυλακῆ τῶν νόμων, παραχρῆμα τὰς εἰκόνας ἐκ τῶν Ἱεροσολύμων ἐπανεκόμισεν εἰς Καισάρειαν. Cf. Bell. Jud., 11, 9, 2.3.

<sup>6.</sup> Ant. Jud., XVIII, 5, 3.

<sup>7.</sup> Legat. ad Caium, M. II, 573-597. Cf. Joseph., Ant. Jud., xvIII, 8; Bell. Jud., II, 10.

que les Juis récitent chaque jour au début de leurs prières : « Écoute, Israël, le Seigneur notre Dieu est un Seigneur unique »; d'après la tradition rabbinique, on doit dans la récitation mettre l'accent sur ce mot « unique », et on raconte que quand Aqiba souffrit la mort, il se soutint par la répétition du mot sacré אַרָּאָי . Il y a dans cette foi monothéiste une grande élévation, et une préparation très efficace au christianisme. Aussi, quand on demande à Notre-Seigneur quel est le premier précepte, il répond (Marc, xii, 29) : « Écoute, Israël, le Seigneur notre Dieu est un Seigneur unique ». Malheureusement les Juis qui s'obstineraient devaient bientôt faire de cette parole sainte une arme pour combattre le christianisme : dans le Talmud la foi trinitaire est réfutée comme le polythéisme par ce verset du Deutéronome 2.

A l'époque dont nous parlons, l'épreuve décisive n'a point encore eu lieu; le Christ n'a point paru, et le monothéisme judaïque ne s'oppose pas encore au dogme de la Trinité; il le prépare au contraire en élargissant la conception de Dieu, en la rendant plus universelle et moins nationale.

Il est vrai, des avant l'exil, Iahvé est déjà reconnu et prèché comme le Dieu tout-puissant : il siffle le moucheron du fleuve d'Égypte et l'abeille de la terre d'Assour 3; les peuples ne sont pas seulement les instruments, mais aussi les sujets de sa justice : en son nom, Jérémie menace Édom, Moab, Ammon, Tyr et Sidon : « C'est moi qui ai fait la terre, les hommes et les bêtes qui l'habitent, dans la force de mon bras, et je la donne à qui me plaît; or voici que j'ai donné toutes ces terres à Nabuchodonosor, roi de Babylone, mon serviteur 4. »

Cependant c'est depuis l'exil qu'on s'habitue à nommer Iahvé Dieu du ciel 5, Dieu du ciel et de la terre 6, Seigneur du

<sup>1.</sup> WEBER, Jüdische Theologie, p. 151.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 152 sq.

<sup>3.</sup> Is., vii, 18; cf. v, 26. Cf. Kautzsch, Religion of Israël, DB, v, 680 sq.

<sup>4.</sup> Jérém., xxvII, 5. Cf. les oracles contre les nations, ibid., xLVI, sqq.

<sup>5.</sup> Esdr., v, 12; vi, 10; vn, 12. 21. 23; Neh., i, 4. 5; ii, 4. 20; Jon., i, 9; Dan., ii, 18. 19. 37. 44; I Mach., iii, 18 (d'après κ).

<sup>6.</sup> Esdr., v, 11, Tob., x, 13 (d'après x).

ciel<sup>4</sup>, roi des siècles<sup>2</sup>, maître du monde<sup>3</sup>, Dieu et maître de tout<sup>4</sup>, roi de toute la création<sup>5</sup>.

Ce ne sont pas là de vaines épithètes, et l'influence persane ne suffit pas à en expliquer l'emploi; elles expriment une des croyances les plus chères à Israël, le domaine universel du Dieu créateur : la piété juive, toute formée alors et pénétrée par l'esprit des psaumes, aime à se nourrir de cette pensée que le monde entier, créé de Dieu, est à lui, dépend de lui, est rempli par lui. « A toi est le jour, à toi la nuit; c'est toi qui as fait l'aurore et le soleil; c'est toi qui as formé les confins de la terre, qui as fait l'été et l'hiver » (Ps. LXXIV, 16); c'est lui qui donne l'herbe aux troupeaux, le pain et la vie aux hommes; tout ici-bas attend de lui sa nourriture; il ouvre la main, et enrichit tout; s'il se détourne, tout est bouleversé; s'il retire son esprit, tout retombe en poussière 6.

Et cette action nous atteint partout: « Où fuirai-je de devant ta face? Si je monte au ciel, tu y es; si je me couche au cheol, je t'y trouve; si je prends les ailes de l'aurore, et que j'aille habiter aux extrémités de la mer, c'est ta main qui me conduit, c'est ta droite qui me soutient 7. » Cette même croyance à l'universelle présence de Dieu est exprimée dans une langue plus hellénique par l'auteur de la Sagesse: « L'esprit du Seigneur remplit l'univers » (1, 7), et encore : « Ton esprit incorruptible est dans tous les êtres » (x11, 1).

Quiconque vivait dans cette foi au domaine souverain et absolu de Dieu, ne pouvait concevoir son règne comme exclusivement national, mais comme universel. Sans doute, le

<sup>1.</sup> בְּיֵלְאִ־שְׁמֶבּיּ : Dan., v, 23; δυνάστα τῶν οὐρανῶν : II Mach., xv, 23. δ βασιλεὺς τοῦ οὐρανοῦ : Τοb., ι, 18 (d'après אַ), xiii, 7.11.16 (אַ).

<sup>2.</sup> Τοδ., ΧΙΙΙ, 10: τον βασιλέα τῶν αἰώνων.

<sup>3.</sup> II Mach., XII, 15 : τὸν μέγαν τοῦ κόσμου δυνάστην.

<sup>4.</sup> Eccli., xxxvi, 1: δέσποτα ὁ θεὸς πάντων. L'admirable prière qui commence par cette invocation serait à transcrire ici intégralement; nulle part n'apparaît mieux et le souverain domaine de Dieu et sa prédilection pour Israël.

<sup>5.</sup> Judith, ix, 12: δέσποτα τῶν οὐρανῶν καὶ τῆς γῆς... βασιλεῦ πάσης κτίσεως σου. Ce sujet a été étudié avec beaucoup plus de détail par le R. P. LAGRANGE, Le règne de Dieu dans l'A. T. (RB, 1908, p. 49-58).

<sup>6.</sup> Ps. civ, 13 sqq.; lxiv, 10 sqq.; cxlv, 15 sqq.; cxlvii, 8 sqq.

<sup>7.</sup> Ps. cxxxix, 7 sqq.

judaïsme authentique n'est jamais devenu cosmopolite au sens où celui de Philon l'a été<sup>2</sup>; il n'a jamais abdiqué les espérances privilégiées d'Israël, ni oublié les préférences de Iahvé pour son peuple d'élection, sa bonté paternelle pour son « premier-né<sup>2</sup>». Mais les autres nations appartienent aussi à Iahvé; son règne s'étend sur elles, et un jour elles en prendront conscience<sup>3</sup>.

La dispersion, en répandant Israël parmi les nations et en groupant des prosélytes autour de ses synagogues, a avivé ces espérances et ces désirs. Malachie salue déjà ce temps, lorsqu'il écrit (1,11): « Du levant au couchant mon nom est grand parmi les nations, en tout lieu un sacrifice d'encens est offert en mon nom et une offrande pure, car mon nom est grand parmi les nations, dit Iahvé des armées. » Cette « offrande pure » ne peut être le sacrifice idolâtrique offert par les païens; les prophètes et les hagiographes n'ont pour lui que de l'horreur; c'est un culte pur et saint offert par les nations, quand elles seront soumises au règne de Dieu 4.

1. Cf. infra, p. 190 sqq.

2. Une étude complète de ces différents points serait une étude du messianisme. Quelques exemples suffiront ici : on peut comparer la prière de Mardochée (Esth., XIII, 9 sqq.) et celle d'Esther (XIV, 3 sqq.) : Κύριε, Κύριε βασιλεῦ πάντων χρατῶν, ὅτι ἐν ἐξουσία σου τὸ πᾶν ἐστιν... ὅτι σὸ ἐποίησας τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν κτλ.; Esther au contraire prie ainsi : Κύριέ μου, ὁ βασιλεὺς ἡμῶν, σὸ εἶ μόνος... ἐγὼ ἤκουον ἐκ γενετῆς μου ἐν φυλῆ πατριᾶς μου, ὅτι σὸ, Κύριε, ἔλαδες τὸν Ἰσραὴλ ἐκ πάντων τῶν ἐθνῶν κτλ. Un peu plus bas cependant sont invoqués les attributs universalistes, comme dans la prière de Mardochée (12) : βασιλεῦ τῶν θεῶν καὶ πάσης ἀρχῆς ἐπικρατῶν. — Le psaume κνιι de Salomon expose d'une façon remarquable l'unité du règne de Dieu rayonnant universellement et éternellement d'Israël sur tous les peuples, v. g. 4 : ἡ βασιλεία τοῦ θεοῦ ἡμῶν εἰς τὸν αἰῶνα ἐπὶ τὰ ἔθνη. Cf. Lagrange, Le règne de Dieu dans le judaïsme (RB, 1908, p. 352 sq.).

Ce messianisme devint dans les milieux palestiniens plus étroit et plus national. Duhn (In ps. xlvii, 4) et Lagrange (RB, 1905, p. 196) ont noté la correction très probable qui a modifié dans ce sens Ps. xlvii, 4.

3. Le R. P. Lagrange (Le Messianisme, p. 154-157) a remarqué le soin pris dans les Targums de présenter cette extension universelle du règne de Dieu non pas comme l'inauguration d'un règne nouveau, mais comme la manifestation et la reconnaissance d'un règne éternel; de là des retouches assez nombreuses introduites dans le l'argum des prophètes; v. g.: Is., LII, 7; Mich., IV, 7.

4. Cf. Lagrange, RB, 1906, p. 80; van Hoonacker, Les douze petits

prophètes (Paris, 1908), p. 712-714.

En même temps que ce domaine de Dieu est plus nettement reconnu comme universel, il est aussi plus vivement senti comme individuel, atteignant immédiatement chaque homme. Depuis Jérémie, depuis Ézéchiel surtout 1, cette pensée de la Providence et du jugement de Dieu s'exerçant sur chacun est constamment présente à la piété juive 2. La croyance à la création conduit là spontanément, de même qu'elle conduit à la conception du règne universel de Dieu. De là ces accents de confiance qui remplissent tant de psaumes : Iahvé est ma lumière, mon rocher, ma force; de là cette assurance que la mère des Machabées donne à ses fils martyrisés : « Mon fils, regarde le ciel et la terre, et tout ce qu'ils renferment; et comprends que Dieu a fait de rien tout cela, et la race humaine, et alors tu ne craindras plus ce bourreau<sup>3</sup>; » de là enfin cette espérance inébranlable que le Cheol même ne trouble plus :

> Qui ai-je dans le ciel en comparaison de toi? Et, sans toi, rien ne me plaît sur la terre. Ma chair et mon cœur se consument. Dieu est mon rocher et ma part pour toujours; Car voici que ceux qui s'éloignent de toi périssent, Tu détruis tous ceux qui forniquent loin de toi. Pour moi mon bien est d'être près de Dieu, J'ai placé mon refuge en mon Seigneur Iahvé.

Le R. P. Lagrange, à qui j'emprunte la traduction de ce passage, ajoute<sup>5</sup>: « Nous ne voudrions pas affaiblir par un commentaire ces paroles, les plus belles de l'Ancien Testament... Dieu seul reste en face du psalmiste, et il ne veut que lui. Si sa chair et son cœur se consument, c'est sans doute qu'ils sont associés à son espérance. Être avec Dieu au ciel ou

<sup>1.</sup> Il serait inexact, ici comme plus haut, d'établir une contradiction entre l'enseignement de ces deux périodes; la croyance à la Providence individuelle de Dieu se manifeste aussi dans la vie des patriarches et dans la loi : cf. Kittel, art. Sprüche, dans RE, xviii, 693.

<sup>2.</sup> Ps. LXII, 13; Prov., XXIV, 12; Eccli., XVI, 12; XVI, 14; XVIII, 1; XXXV, 15. 24. Cf. Bousser, l. c., p. 380.

<sup>3.</sup> II Mach., VII, 27.28.

<sup>4.</sup> Ps. LXXIII, 25 sqq. Cf. Ps. XVI (LAGRANGE, RB, 1905, 189); XLIX, 16~(ib.,~193).-5.~Ibid.,~195.

sur la terre, cela suffit. Rien de cosmogonique. Dieu est le lieu des ames. Nous sommes au centre de la foi d'Israël. »

Ne la reconnaissons-nous pas dans ces appels à la miséricorde paternelle de Dieu pour l'homme qu'il a créé: « De même qu'un père a pitié de ses enfants, Iahvé a pitié de ceux qui le craignent, car il sait la boue dont il nous a formés, il sait que nous ne sommes que de la poussière 1. »

La paternité de Dieu vis-à-vis des justes n'est, dans ce passage, que suggérée par comparaison; dans Is., lxiv, 7 sqq., Israël disait avec plus d'assurance : « Et cependant, Iahvé, toi, tu es notre père; nous sommes de l'argile, et tu es le potier, nous sommes tous l'ouvrage de tes mains! O Iahvé, ne t'irrite pas à l'excès, ne te rappelle pas toujours l'iniquité; vois, regarde, nous sommes tous ton peuple! » C'est que les deux conceptions ne se sont pas développées en même temps: dès l'origine et très souvent Dieu apparaît comme le père d'Israël; ce n'est que très tard et très rarement qu'il est représenté comme le père des justes <sup>2</sup>.

Dans l'Exode (IV, 22) déjà on lit : « Voici ce que dit Iahvé : Israël est mon fils premier-né<sup>3</sup>; » le Deutéronome <sup>4</sup> et les

<sup>1.</sup> Ps., CIII, 13-14. On peut comparer IV Esdr., VIII, 6 sqq.: « O Domine, si non permittes servo tuo ut oremus coram te, et des nobis semen cordis, et sensui culturam, unde fructus fiat, unde vivere possit omnis corruptus, qui portabit locum hominis? Solus enim es, et una plasmatio nos sumus manuum tuarum, sicut locutus es... » Testam. XII patr., Zabul., IX, 7: « Dieu est miséricordieux et gracieux, et ne juge point en rigueur la malice des hommes. Car ils sont chair. »

<sup>2.</sup> Cf. R. P. LAGRANGE, La paternité de Dieu dans l'Ancien Testament (RB, 1908, p. 481-499); Dalman, Die Worte Jesu, I, p. 150-159; Jackson et Lake, The Beginnings of Christianity, I (London, 1920), p. 392 sqq.

<sup>3.</sup> M. Dalman conclut de ce texte (p. 150) que les autres peuples sont aussi les fils de Dieu; le R. P. Lagrange remarque plus justement (p. 483): « Cette pensée ne se retrouve nulle part ailleurs. Toujours la filiation d'Israël est exclusive. Il faut donc prendre ici premier-né dans un sens absolu, comme synonyme du fils le plus aimé, en faisant abstraction des autres qui naîtront ou ne naîtront pas. » Même idée dans Jubilés, II, 20.

<sup>4.</sup> Deuter., XIV, 1; XXXII, 5-6.

livres prophétiques i font fréquemment écho à cette parole. Dieu est le père du peuple entier, il est aussi le père de tous les Israélites; c'est à ce titre qu'il exige leur vénération filiale<sup>2</sup>, et qu'il les rappelle à lui quand ils ont péché 3. De leur côté, ils s'adressent à lui comme des fils, et font appel à

sa miséricorde paternelle 4.

Plus tard, l'infidélité de beaucoup d'Israélites amène à distinguer, au sein même du peuple fils de Dieu, les impies qui n'appartiennent plus à Dieu, et les justes qui peuvent encore l'appeler leur père; cette conception est surtout manifeste dans la Sagesse: les impies disent en parlant du juste (Sap., п. 16-18): « Il se vante d'avoir Dieu pour père; voyons si ses discours sont vrais; faisons l'épreuve de ce qui lui arrivera finalement; car si le juste est fils de Dieu, Dieu prendra sa défense, et le sauvera des mains de ses adversaires; » l'épreuve terminée, les impies s'écrient avec dépit (v, 5) : « Voilà donc qu'il est compté parmi les fils de Dieu, et que son sort est celui des saints. » Plus bas, le juste parle et dit à Dieu avec assurance (xiv, 3): « C'est ta providence, ò Père, qui gouverne 5. » Ces passages ont déjà un accent évangélique; le premier surtout ressemble d'une facon si surprenante au récit de la passion, que les Pères ont pu, en grand nombre, signaler ce rapprochement comme prophétique 6, et que des critiques contemporains ont voulu.

<sup>1.</sup> Is., 1, 4; xxx, 9; xlii, 6; xlv, 11; lxiii, 16; lxiv, 7; Os., ii, 1; xi, 1; Jerem., iii, 4.14.19.22; xxxi, 8.20; Mal., ii, 10.

<sup>2.</sup> Mal., 11, 10. — 3. Jerem., 111, 14.22. — 4. Is., LXIV, 7 sqq.

<sup>5.</sup> Dans ce même livre (χνιτι, 13), le peuple d'Israël lui aussi est appelé « fils de Dieu ». — Il faut remarquer enfin que la locution παϊς Κυρίου (τι, 13) est employée au même sens que νίὸς θεοῦ (τι, 18). Cet emploi est très notable; il montre que la formule παῖς θεοῦ, si fréquente dans les anciens écrits chrétiens, n'a pas nécessairement le sens de δοῦλος θεοῦ.

<sup>6.</sup> Deane, dans sa note sur ce passage (p. 119, 120) cite Barnab., vi, 7; Just. Dial., xvii; Clem. Al., Strom., v, 14; Euseb., Praep. evang., xiii, 13; Hippol., Demonstr. advers Jud., p. 66, 67 (éd. Lagarde); Cypr., testim., ii, 14. Plus bas, il rappelle aussi ce texte de saint Augustin (De civit. Dei, xvii, 20): « Quorum (librorum) in uno, qui appellatur Sapientia Salomonis, passio Christi apertissime prophetatur. Impii quippe interfectores ejus commemorantur dicentes: Circumveniamus justum... »

contre toute vraisemblance, tenir le passage pour interpolé. On trouve quelques textes analogues, mais moins expressifs, dans l'Ecclésiastique (XXIII, 1.4; LI, 10)<sup>2</sup> et dans le III° livre des Machabées (v, 7; vI, 8; vII, 6); mais ce n'est que dans l'Évangile que s'épanouira pleinement le dogme de la paternité divine, et ce sera l'Esprit du Christ qui fer a monter vers Dieu du cœur du juste la prière propre du chrétien, la prière filiale<sup>3</sup>.

## § 2. — L'Esprit 4.

A la conception de Dieu, dans l'Ancien Testament, se rattachent celles de l'Esprit, de la Sagesse, de la Parole, et, si ces différentes conceptions, élémentaires et obscures, ne suffisent pas à constituer une doctrine de la Trinité, du moins préparent-elles les âmes à la révélation chrétienne <sup>5</sup>.

1. Cf. Deane, p. 121. — Tout au contraire, la dépendance de saint Paul vis-à-vis de la Sagesse est manifeste; cf. Graff, Das Verhältniss der paulin. Schriften zur Sapientia Salomonis (Theol. Abhandlungen C. v. Weizäcker gewidmet, 1892, p. 251-286 et surtout 264 sqq.), Norden, Agnostos Theos (Leipzig, 1913), p. 128-132. — La thèse contraire a été soutenue par F. Focke, Die Entstehung der Weisheit Salomos (Göttingen, 1913), p. 113-126, qui s'est attaché surtout à réfuter Grafe.

2. Au début de la prière de l'*Ecclésiastique* (LI, 1) le texte hébreu porte « mon Dieu, mon Père »; cette leçon paraît une glose.

3. Sur Dieu conçu comme père du Messie, v infra, p. 134; sur la

paternité divine dans le judaïsme rabbinique, p. 143.

4. Cf. H. Wendt, Die Begriffe Fleisch und Geist im biblischen Sprachgebrauch, Gotha, 1878; H. Gunkel, Die Wirkungen des hl. Geistes nach der populären Anschauung der apostolichen Zeit und der Lehre des Apostels Paulus, Göttingen, 1899; J. F. Wood, The Spirit of God in biblical literature, London, 1904; P. Volz, Der Geist Gottes und die verwandten Erscheinungen im Alten Testament und im anschliessenden Judentum, Tübingen, 1910.

5. La personnification progressive de l'Esprit, de l'Ange de Iahvé, de la Sagesse a été étudiée avec un soin particulier par P. Heinisch, Personifikationem und Hypostasen im A. T. und im alten Orient (Münster, 1921). Ce ne sont pas là, pense-t-il, de simples personnifications poétiques; mais ce ne sont pas non plus, comme dans la religion assyro-babylonienne, des personnes distinctes du Dieu suprême; l'Esprit, la Sagesse sont des attributs divins personnifiés, mais qui sont toujours conçus comme identiques à Dieu. — Du même auteur on peut lire Griechische Philosophie und A. T. (Münster, 4913)

La croyance à l'Esprit de Dieu apparaît la première, et doit par conséquent être exposée en premier lieu. Les auteurs sacrés représentent l'Esprit comme une force divine ou plutôt comme Dieu lui-même, en tant qu'il agit dans l'homme et dans l'univers : et, comme l'énergie divine se manifeste particulièrement par la production et la conservation de la vie, on considère souvent l'Esprit comme un principe vivifiant. Au premier chapitre de la Genèse, l'Esprit apparaît comme couvant les eaux pour les vivifier (Gen., 1, 2); plus tard, Dieu, voyant que l'homme est chair, ne veut plus que son Esprit demeure en lui, et il fixe un terme à sa vie (Gen., vi, 3). Si Dieu retire son Esprit, tout défaille, et retombe en poussière; s'il l'envoie, tout est créé et la face de la terre est renouvelée 1. Volontiers on oppose la chair et l'esprit : d'un côté, c'est l'infirmité et le néant, de l'autre la force vivifiante qui vient de Dieu?. De là, au livre des Nombres, le nom donné à Dieu : « Dieu des esprits de toute chair<sup>3</sup> ».

C'est la même conception encore qu'on retrouve dans la vision d'Ézéchiel (xxxvII, 8-10): sur les os desséchés, vus d'abord par le prophète, la chair et les nerfs se sont reformés, la peau s'est étendue, mais les corps gisent inertes, ils n'ont pas l'esprit. A un nouveau commandement du prophète, l'esprit accourt des quatre vents du ciel, et ranime cette grande armée<sup>4</sup>. De même, au IIº livre des Machabées (vii, 23) la

Heinisch, s'attaquant à Friedlaender, réduit à très peu de chose l'influence de la philosophie grecque sur les livres de l'A. T.

1. Ps., civ, 29. 30; cf. xxxiii, 6; cxlvi, 4; Is., xxxii, 15; Job, xii, 10; xxxiv, 14. 15; Zach., xii, 1.
2. Is., xxxi, 3: « L'Égyptien est un homme, et non un Dieu; ses

chevaux sont chair, et non esprit. »

3. Num., xvi, 22: אלהי הרוחת לכל־בשר. Cf. ib., xxvii, 16. On peut rapprocher de ce titre celui de Seigneur des esprits, si souvent donné à Dieu dans le livre des paraboles d'Hénoch, et qu'on rencontre encore II Mach., III, 23-24, et dans une inscription grecque du premier siècle ap. J.-C. (DITTENBERGER, Sylloge, 816; DEISSMANN, Licht vom Osten, p. 315-326 et surtout 319).

4. Ce n'est pas seulement dans ce passage que l'Esprit est symbolisé par le vent ou comparé à un souffle matériel, mais il n'est pas nécessaire pour cela de dire avec Wendt (Fleisch und Geist, p. 18) que les Hébreux se représentaient le vent comme quelque chose d'immatériel. On sait assez que le symbolisme de ces visions ne doit pas s'interprémère promet à ses enfants martyrs que Dieu leur rendra « l'esprit et la vie<sup>1</sup> ».

Dans ce dernier texte, l'esprit dont il est question n'est plus l'Esprit de Dieu, mais l'esprit vital qui est dans l'homme; ces deux conceptions sont intimement liées, de tout autre façon toutefois qu'elles le sont dans la physique des storciens: l'esprit n'est point ici une substance divine identique à l'univers et l'animant; il n'est pas non plus, dans les créatures, une parcelle de la divinité; en elles, il est un principe vital dépendant de l'Esprit divin, mais distinct de lui; en Dieu, il est la force qui vivifie tout, ou plutôt c'est Dieu lui-même comme agissant, comme créant, comme vivifiant<sup>2</sup>.

Cette conception de l'Esprit vivifiant reparaîtra dans le Nouveau Testament, mais transformée comme la conception de la vie elle-même: l'action propre de l'Esprit n'aura plus pour terme la vie naturelle que nous menons ici-bas, mais la vie éternelle, commencée dès maintenant dans la sainteté, consommée au ciel dans la gloire. Dans le judaïsme, cette transformation du concept de vie n'est encore qu'ébauchée, et, dans les livres où apparaît la croyance à la résurrection des corps et à la vie future, on ne voit pas que ce renouvellement et cet épanouissement de la vie soit attribué proprement à l'Esprit de Dieu.

Un autre aspect de la doctrine de l'Esprit complétait dès lors celui qu'on vient d'esquisser, et les deux conceptions

ter avec une rigueur métaphysique, pas plus que l'anthropomorphisme des narrations où Dieu est représenté comme modelant de ses mains le corps de l'homme, ou insufflant en lui un souffle de vie.

<sup>1.</sup> Ĉf. Ib., xiv, 46; Judith, xvi, 14 (17): ἀπέστειλας τὸ πνεῦμά σου, καὶ ἀκοδόμησεν. Volz (der Geist Gottes, p. 157) pense que l'Esprit ici est personnifié comme un serviteur de Dieu. C'est attacher, semble-t-il, trop d'importance à un détail d'expression qu'on peut attribuer au traducteur grec, l'original hébreu étant perdu.

<sup>2.</sup> D'après Smend (Alttestamentl. Religionsgeschichte<sup>2</sup>, p. 444), la conception de l'Esprit comme principe de toute vie ne serait pas antérieure à Ézéchiel. Sokolowski (Geist und Leben, p. 202) écrit plus justement : « Diese Anschauungsweise, die, wie Gen., vi, 3 (wahrscheinlich der Quelle J. angehörig), mit Sicherheit aber Jes. xxxi, 3, ausweist, bis in die ältere israelitische Zeit hinaufzuverfolgen ist, geht aus dem früherem in das spätere Judentum hinüber. »

devaient, en se développant l'une et l'autre, se fondre dans la théologie chrétienne : les dons extraordinaires ou les charismes, dont il faut maintenant parler, y apparaîtront comme une manifestation de la vie dans l'Esprit.

Chez les plus anciens héros de la Bible, les œuvres plus manifestement divines sont attribuées à l'Esprit de Dieu: si Joseph peut interpréter les songes de Pharaon, c'est qu'il est « plein de l'Esprit de Dieu »; le même Esprit lui permettra de gouverner sagement le peuple (Gen., XLI, 38). Les soixantedix vieillards choisis par Moïse pour l'assister dans la conduite du peuple, recevront de Dieu une participation de l'Esprit déjà donné à Moise (Nombres, xi, 17). C'est à l'Esprit encore qu'est attribuée la vigueur physique de Samson : quand il descend à Thimnatha avec son père et sa mère, il rencontre un lion, et l'Esprit de Iahvé se jette sur Samson, et Samson déchire le lion comme un chevreau<sup>1</sup>. Ailleurs, c'est Gédéon qui, revêtu de l'Esprit de Iahvé, entraîne au combat ses trois cents et triomphe de Madian et d'Amalec (Juges, vi, 34); c'est Saul sur qui se jette l'Esprit de Dieu et qui chasse les Ammonites de Jabès Galaad (1 Sam., xi, 6).

Ces textes ne doivent pas faire conclure que l'Esprit ait été conçu alors comme un principe quelconque d'énergie physique, sans rapport avec la vie religieuse. Sous quelque aspect divers que se manifeste son action, dans Samson et dans Gédéon comme dans Joseph ou dans Moïse, on constate qu'elle est toujours orientée au développement ou à la défense de la religion d'Israël. Sans doute, à l'époque des prophètes et surtout sous la nouvelle alliance, cette action sera plus haute et plus pure, parce que le peuple choisi sera plus capable de la porter et d'y répondre; mais déjà les héros de l'époque des Juges, Débora, Gédéon, Samson, ont un rôle vraiment religieux, en ce qu'ils libèrent le peuple de Dieu du joug des idolâtres<sup>2</sup>.

1. Juges, xiv, 6.7. Cf. xii, 25; xv, 14.

<sup>2.</sup> M. Wood (The Spirit of God, p. 16-20) a bien défendu cette position, attaquée par Gunkel (Die Wirkungen..., p. 10) et W. E. Addis, art. Spirit dans EB, col. 4752. Au reste, M. Gunkel lui-même a remarqué (p. 34) que la diversité des actions qu'on attribue à l'Esprit dans

Ce caractère est plus apparent dans l'inspiration prophétique, qui prend dans les manifestations de l'Esprit de Dieu une place de plus en plus grande, et qui sera regardée, dans le judaïsme et dans le christianisme, comme l'action propre du Saint-Esprit, de l'Esprit prophétique 1. Samuel, en consacrant Saul, lui promet que l'Esprit se saisira de lui, le fera prophète et le changera en un autre homme (I Sam., x, 6); bientôt cette prédiction s'accomplit, et les spectateurs, surpris de ce changement soudain, ne peuvent que redire : « Est-ce que Saul est parmi les prophètes? » (ib., 10). Un peu plus bas2, il est question d'un esprit mauvais qui vient de lahvé et qui s'empare de Saül. Certains critiques pensent qu'il n'v a point de distinction à établir entre deux esprits, dont l'un serait bon et l'autre mauvais, mais que l'Esprit de Dieu peut avoir une action tantôt bonne, tantôt mauvaise<sup>3</sup>. Le texte s'oppose à cette interprétation, et distingue nettement les deux esprits : « L'esprit de Iahvé s'éloigna de Saül, et un esprit mauvais venant de Iahvé se saisit de lui » (xvi, 14)4. La même remarque s'applique à l'esprit de mensonge, qui est envoyé à Achab marchant à Ramoth Galaad (I Rois, xxII, 22 sqq.). Sans doute, cet esprit mauvais est conçu comme dépendant de Dieu, et même comme envoyé par lui, au même sens que Satan, au livre de Job; mais certainement cet esprit de mensonge ne peut être confondu avec l'Esprit de Iahvé, l'Esprit-Saint.

l'A. T. et le N. T. vient de la diversité des conceptions religieuses elles-mêmes; cette remarque est très juste, mais elle conduit à admettre que les Israélites, comme les chrétiens, conçoivent l'action de l'Esprit de Dieu comme une action religieuse, cette conception étant d'ailleurs en harmonie avec l'ensemble de leurs conceptions religieuses.

1. Dans le targum de Jonathan, l'Esprit-Saint est fréquemment appelé l'esprit de prophétie (ריה הנבואה), cf. Weber, Jüd. Theol., p. 192, de même chez les anciens auteurs chrétiens, en particulier. chez saint Justin (Apol., 1, 6.13.31.41.44.51.53.61.63, etc.).

2. I Sam., xvi, 14.16; xix, 9.

3. Wood, l. c., p. 6, n. 2; Gunkel, l. c., p. 17.

4. Swete (art. Holy Spirit, DB, 404a), après Welehausen (sur I Sam., xvi, 14) remarque d'ailleurs que « the expression יודו is apparently limited to the Good Spirit, which is the operative presence of Jahweh Himself. »

Ce point n'est pas sans importance: les critiques qui s'appliquent à élargir la conception de l'Esprit, et à lui enlever son caractère spécifique d'agent moral et sanctificateur, s'exposent à mal interpréter non seulement la nature, mais l'origine de cette doctrine. Pour M. Wood, ce ne serait qu'une survivance d'une religion polythéiste ou plutôt polydémoniste<sup>1</sup>: si cette hypothèse était exacte, l'Esprit devrait être conçu à peu près comme les démons du polythéisme grec, agent intermédiaire entre Dieu et les hommes, et dont l'action peut être bienfaisante ou malfaisante.

On n'aura pas de peine à écarter cette hypothèse, si l'on prend soin de dissiper l'équivoque que créent les emplois multiples du mot Esprit : dans les passages cités plus haut de Samuel et des Rois, le même mot n'il désigne l'Esprit de Iahvé et l'esprit de mensonge², de même que, plus tard, le mot nyeupa sera appliqué tantôt à l'Esprit-Saint, tantôt aux esprits impurs. Cette équivoque verbale est le plus souvent³ aisée à dissiper, et de la foule des esprits bons et mauvais se dégage l'Esprit de lahvé, aussi nettement transcendant que Iahvé lui-même dont, alors, on ne le distingue pas⁴. Cette conception et cette formule ont une origine tout analogue à celle de la Parole de Iahvé : on décrit la vie et l'action divines d'après les analogies humaines, et on représente l'Esprit de Iahvé comme le principe premier des énergies et des opérations que Dieu suscite dans notre esprit.

Pendant la période du prophétisme, le caractère sanctificateur et illuminateur de cette action apparaît plus manifes-

<sup>1.</sup> L. c., p. 31; cf. Volz, p. 2 sqq.; Smend, l. c., p. 445.

<sup>2.</sup> Cf. l'esprit de division (Juges, 1x, 23), l'esprit de fornication (Os., 1v, 12; v, 4), l'esprit de vertige (Is., xIx, 14), l'esprit de sommeil (Is., xXIX, 10).

<sup>3.</sup> Parfois cependant le sens demeure incertain, v. g. Zach., XII, 10 (un esprit de grâce et de prière), de même qu'il le sera plus d'une fois dans le N. T.

<sup>4.</sup> M. Wood le reconnaît lui-même mieux que personne (p. 20): « Did the Hebrews make a clear distinction between Jahweh or Elohim and the Spirit of Jahweh or the Spirit of Elohim? There is no reason to suppose that, in the times we are considering, they did. All the phenomena ascribed to the Spirit were also ascribed directly to Jahweh or Elohim. »

tement. Mentionnée déjà par les anciens prophètes, par exemple par Michée (11, 7; 111, 8), par Osée (1x, 7), elle est surtout fréquemment décrite par Ézéchiel; les paroles que le prophète entend ou les visions qu'il perçoit viennent d'une opération de l'Esprit de Dieu 1. Cependant, ici encore, on n'aperçoit guère que des charismes extraordinaires accordés à quelques privilégiés, aux « hommes de l'Esprit » 2; on ne voit pas que l'Esprit de Dieu étende son action sanctifiante sur tous les Israélites3; et, chez ceux mêmes qu'il favorise, il apparaît plutôt comme une source de dons extraordinaires que comme un principe de sainteté. Il en va autrement dans les psaumes : le fidèle qui s'adresse à Dieu lui demande pour soi son Esprit; il le prie de « renouveler en lui son Esprit », de « ne pas lui enlever son saint Esprit » (LI, 12. 13), et, dans un autre psaume : « Enseigne-moi à faire ta volonté, car tu es mon Dieu, ton bon Esprit me placera dans la terre de justice » (cxiii, 10).

L'Esprit est représenté parfois comme une force agissant sur les hommes du dehors, les portant, les soulevant, les entraînant4. Le plus souvent il les pénètre, soit par une influence transitoire<sup>3</sup>, soit par une habitation permanente. C'est ainsi que Joseph est plein de l'Esprit de Dieu (Gen., XLI, 38); que Bézéléel, qui doit construire l'arche sainte, est rempli de l'Esprit de Dieu (Exod., xxxi, 3); que Josué est désigné a Moïse comme un homme en qui est l'Esprit (Nombres, XXVII,

Cette croyance à l'immanence de l'Esprit de Dieu dans l'ame ne porte pas encore tous ses fruits, parce que, comme

<sup>1.</sup> Ezéch., II, 2; III, 12.14.24; VIII, 3; XI, 1.5.24, etc.

<sup>2.</sup> אוש הרוח Os., IX, 7.

<sup>3.</sup> On cite parfois dans ce sens Nombres, x1, 29: « Qui me donnera que tout le peuple prophétise, et que le Seigneur lui donne son Esprit? Mais ce que Moïse demande ici pour tout le peuple, c'est le charisme extraordinaire de la prophétie.

4. Ainsi surtout chez Ézéchiel, III, 12-14; VIII, 3; XI, 1.24; XLIII, 5;

cf. II Rois, n, 16.

<sup>5.</sup> Ainsi dans la plupart des cas d'inspiration prophétique.

<sup>6.</sup> De là parfois une sorte d'attribution personnelle de l'Esprit : l'Esprit de Moïse (Nombres, XI, 17), l'Esprit d'Élie (II Rois, II, 9. 15).

on l'a dit plus haut, cette présence est décrite le plus souvent comme un privilège accordé à des héros ou à des prophètes plutôt que comme un don de Dieu départi à tous les fidèles. Dès lors, cependant, cette doctrine constitue dans la religion d'Israël un des éléments les plus importants et les plus précieux. Dieu, en effet, est de plus en plus conçu comme le Très-Haut, que sa sainteté inaccessible place infiniment au-dessus de l'homme. Cette idée risquerait d'appauvrir la vie religieuse, si ce Dieu de sainteté n'habitait dans l'homme par son Esprit et, comme on le dira plus bas, par sa Sagesse.

Au reste, cette croyance à l'Esprit de Dieu, bien imparfaite encore, est, comme toute la religion de l'Ancien Testament, orientée vers le Messie, et attend de lui sa perfection.

Chez Isaie surtout, le rapport de l'Esprit au Messie est très explicite et très accentué. On lit déjà au chapitre x1, 1-2: « Un rameau sortira de la tige de Jessé, un rejeton poussera de ses racines. Sur lui reposera l'Esprit de Iahvé, Esprit de sagesse et d'intelligence, Esprit de conseil et de force, Esprit de connaissance et de crainte de Iahvé<sup>1</sup>. » Les mêmes promesses sont réitérées dans le poème qui a pour objet le serviteur de Iahvé, le peuple choisi et son Messie (XLII, 1 sqg.): « Voici mon Serviteur que je soutiens, mon Élu en qui mon âme se complaît. J'ai mis sur lui mon Esprit, il exposera aux nations la loi. On ne l'entendra pas crier, ni parler haut, ni élever la voix sur la place publique; il ne brisera pas le roseau froissé; il n'éteindra pas la mèche fumante; il exposera fidèlement la loi; il ne sera pas fatigué ni lassé, jusqu'à ce qu'il ait établi sur la terre la loi; et les îles attendent sa doctrine. » Et plus loin (LXI, 1): « L'esprit du Seigneur Iahvé est sur moi; car Iahvé m'a consacré par l'onction. Il m'a envoyé porter la bonne nouvelle aux malheureux, panser les cœurs meurtris; annoncer aux captifs la liberté, aux prisonniers la délivrance.

Le Messie ne doit pas recevoir seul ces dons de l'Esprit; l'époque de son avènement est prédite comme une ère d'effu-

<sup>1.</sup> La traduction de ce passage, comme celle de la plupart des textes d'Isaïe cités dans ce livre, est empruntée au R. P. Condamin, Le livre d'Isaïe (Paris, 1905).

sion et de largesse divines. « L'Esprit d'en haut sera répandu sur Israël, le désert sera changé en verger, et le verger en forêt; et dans le désert le droit habitera, et la justice dans le verger » (xxxii, 15). Et, dans le poème adressé au serviteur de lahvé : « Écoute, Jacob, mon serviteur, et Israël, toi que j'ai élu... Ne crains rien, mon serviteur Jacob, et mon bienaimé que j'ai élu... Je répandrai mon Esprit sur ta postérité, et ma bénédiction sur tes descendants » (xxiv, 1 sqq.).

Mêmes promesses dans Ézéchiel: « Je leur donnerai un seul cœur, je mettrai en eux un Esprit nouveau; j'enlèverai leur cœur de pierre et je leur donnerai un cœur de chair, afin qu'ils marchent dans mes commandements et qu'ils gardent mes jugements » (xi, 19; xxxvi, 26). Et, après la vision prophétique des ossements vivifiés par l'Esprit: « Prophétise et dis à Israël: ainsi parle Adonaï Iahvé: Voici que j'ouvrirai vos tombeaux, et je vous ferai sortir de vos tombeaux, ò mon peuple, et je vous ramènerai dans la terre d'Israël. Et vous saurez que je suis Iahvé... et je mettrai mon Esprit en vous, et vous vivrez » (xxxvii, 12; cf. xxxix, 29).

C'est encore ce que Dieu promettait par Joël dans le texte que saint Pierre rappelait aux Juifs le jour de la Pentecôte : « Je répandrai mon Esprit sur toute chair, et vos fils et vos filles prophétiseront; et vos vieillards auront des songes, et vos jeunes gens auront des visions. Sur les esclaves aussi et sur les servantes, en ces jours-là, je répandrai mon Esprit¹. » Et de même dans Zacharie : « Je répandrai sur la maison de David et sur l'habitant de Jérusalem un esprit de grâce et de prière » (XII, 10).

Toutes ces prophéties disent assez haut que l'Esprit est, avec le Messie, le don messianique par excellence, et que toutes les grâces accordées aux justes et aux prophètes de l'Ancien Testament n'étaient que des prémices, comparées à l'effusion qui était promise aux fidèles du Christ. On comprend dès lors comment saint Jean a pu écrire (vii, 39) en rapportant les promesses analogues de Notre-Seigneur:

<sup>1.</sup> Joël, III, 1-2 (Vulg. : II, 28-29).

« l'Esprit n'était pas encore, parce que Jésus n'avait pas encore été glorifié<sup>1</sup>. »

On comprend aussi pourquoi, dans toute la doctrine que nous venons de parcourir, la personnalité propre de l'Esprit est si effacée. Le plus souvent on ne perçoit que l'action de l'Esprit, et on le représente lui-même comme une force communiquée par lahvé<sup>2</sup>; d'autres fois, au lieu de décrire son action dans les hommes, on le représente comme uni à Iahvé, sans que, d'ailleurs, entre ces deux termes on puisse saisir de distinction bien nette. C'est ainsi qu'on lit dans le cantique de David (II Sam., xxIII, 2): « L'Esprit de Iahvé a parlé par moi et sa parole est sur mes lèvres; il m'a dit, le Dieu d'Israël; il a parlé, le rocher d'Israël... » Dans les livres du judaïsme et surtout dans ceux du Nouveau Testament, l'Esprit Saint sera souvent représenté comme parlant aux hommes; dans ce texte, l'expression est la même; la signification est différente, ainsi que l'indique assez clairement le reste de la phrase : par l'Esprit de Iahvé, l'auteur sacré n'entend pas désigner une personne distincte de Iahvé3.

1. Τούτο δε είπεν περί του πνεύματος οῦ ἔμελλον λαμδάνειν οι πιστεύσαντες

είς αὐτόν οὔπω γάρ ἦν πνεῦμα, ὅτι Ἰησοῦς οὐδέπω ἐδοξάσθη.

3. Cf. Wood, p. 45: « The spirit falls upon the prophet... but never speaks. God speaks. In the New Testament this distinction is lost, and the Spirit is regarded as speaking through the prophet. » Dans son ensemble, cette remarque est très juste; tout au plus peut-on discuter sur deux textes d'Ézéchiel: « l'Esprit entra en moi, me fit tenir debout, et me dit: Renferme-toi dans ta maison... » (III, 24);

<sup>2.</sup> M. HACKSPILL (RB, 1902, p. 68) écrit sur ces textes : « ... Il n'en est pas moins vrai que la personnification de l'Esprit était déjà vaguement indiquée par le livre d'Isaïe, quand il parlait (x1, 2) de la communication de forces intellectuelles et morales résidant en Dieu. Cette personnification, encore purement idéale, s'accentuait encore davantage quand Joël (III, 1) annonçait la diffusion de l'Esprit de Dieu sur toute chair... » J'avoue que, dans ces passages, je ne puis voir de personnification; l'Esprit y est décrit beaucoup plus comme une force que comme une personne; on y saisit immédiatement les dons départis aux hommes, ce n'est qu'en s'aidant des lumières de la révélation postérieure qu'on y peut distinguer le Don personnel et substantiel, l'Esprit-Saint. Il faut remarquer d'ailleurs que, même dans cette acception, l'Esprit peut être identifié à Iahvé : « En ce jour-là, Iahvé des armées sera une couronne brillante, une magnifique parure pour le reste de son peuple; Esprit de justice pour qui siège en justice. force pour qui repousse l'assaut des remparts. » (Is., xxvIII, 5.6.)

Isare écrit de même (xxx, 1): « Malheur aux fils rebelles. déclare Iahvé, qui forment des projets sans moi, qui font des pactes contraires à mon Esprit, pour accumuler péché sur péché. » C'est dans la même acception, sans doute, que l'Esprit de lahvé se trouve mis en parallèle avec la Face de Iahvé<sup>1</sup>: « Où irai-je loin de ton esprit? où fuirai-je de devant ta face? » (Ps. cxxxix, 7). Ce rapprochement est plus accentué encore dans ce passage où sont rappelés les miracles de l'Exode : « Ce ne fut pas un messager, un ange, mais sa Face qui les sauva. Dans sa bonté et sa miséricorde, lui-même les racheta; il les releva, les porta tous les jours du passé. Mais eux se révoltaient, ils affligeaient son Esprit Saint » (Is., LXIII, 9. 10)2. Ces derniers mots rappellent le texte de saint Paul : « Ne contristez pas le Saint-Esprit de Dieu » (Eph., IV, 30). La théologie apostolique, plus explicite et plus achevée, donne à ce texte une valeur plus définie; la doctrine prophétique est moins claire, elle ne permet donc pas d'introduire dans ces versets une distinction personnelle qu'ils ne suggèrent pas d'eux-mêmes3.

Plus tard, dans les livres sapientiaux et surtout dans le livre de la Sagesse de Salomon, l'Esprit est représenté comme intimement uni à la Sagesse, décrit sous les mêmes traits et parfois même identifié avec elle<sup>4</sup>. Par suite de ce rapproche-

<sup>«</sup> l'Esprit de Iahvé se jeta sur moi, et me dit : « Dis : ainsi parle Iahvé... » (x1, 5). Dans ces deux passages, on peut aussi traduire, peut-être avec plus de vraisemblance : « Et Iahvé me dit... »

<sup>1.</sup> Sur la Face de Iahvé, cf. Lagrange, RB, 1903, p. 215: la « Face de Iahvé », loin de désigner un être intermédiaire, marque expressément la présence personnelle de Dieu, et ce sens est encore très exactement perçu par les traducteurs grecs, Exod., xxxIII, 14: αὐτὸς προπορεύσομαί σου.

<sup>2.</sup> Ce texte confirme la remarque précédente, il exclut clairement tout intermédiaire entre Iahvé et son peuple, et je ne puis comprendre l'interprétation qu'en donne Smend, p. 445: « Er (der Geist) steht hier auf einer Stufe mit Mal'ak Iahve von Ex. xxIII, 21 » (même interprétation chez Hackspill, RB, 1902, p. 68).

<sup>3.</sup> On hésitera d'autant plus à le faire, que קרוה, construit avec les verbes de sentiment, n'a souvent que la valeur d'une périphrase, v. g. Dan., п, 1; Is., Lxv, 14, etc.

<sup>4.</sup> Sap., vii, 22 : ἔστιν γὰρ αὐτὴ πνεῦμα νοερόν... (d'après A; les autres mss. : ἐν αὐτῆ); i, 6 : φιλάνθρωπον γὰρ πνεῦμα σοφία. Cf. infra, p. 129, n. 2.

ment, la conception de l'Esprit se développe et sa personnification s'accentue; on entendra mieux ce progrès, en étudiant la doctrine de la Sagesse, d'où dépend tout ce développement.

## § 3. — La Sagesse 1.

La théologie juive de la Sagesse a, en grande partie, un caractère pratique et moral. De même que Salomon, le sage par excellence dont ils se réclament volontiers, les sages (הַּכְּטִים) dissertent sur la nature et sur l'homme, et aiment à condenser dans un proverbe (בְּשָׁל) le résultat de leur expérience.

Tout cet aspect pratique de la spéculation juive échappe à notre étude : ce que nous voulons retracer, ce n'est pas la philosophie morale des Hébreux, c'est leur conception de Dieu, de sa Providence, de sa Sagesse. C'est dans le livre de Job que nous devons d'abord l'étudier : quelque date en effet qu'on doive assigner à ce livre, il est certain que la théologie de la Sagesse y apparaît moins développée que dans les Proverbes. Dans le chapitre xxvIII, Job énumère d'abord toutes les richesses que la terre cache aux hommes, et que les hommes savent découvrir : « Mais la Sagesse, ajoute-t-il, où la trouver? Où est le lieu de l'intelligence? L'homme n'en connaît pas le prix, on ne la rencontre pas sur la terre des vivants... C'est Dieu qui en connaît le chemin, c'est lui qui sait où elle réside. Car il voit jusqu'aux extrémités de la terre, il aperçoit tout ce qui est sous le ciel. » OEhler 2 a cru trouver dans ce passage une preuve de la distinction de la Sagesse et de Iahvé. M. Hackspill<sup>3</sup> est d'un autre avis, et son opinion me paraît plus probable : « Il n'est pas question de distinction objective entre Dieu et sa sagesse, il ne s'agit que d'une personnification poétique d'une idée abstraite. »

<sup>1.</sup> Cf. J. Göttsberger, die göttliche Weisheit als Persönlichkeit im A. T. (Münster, 1919); A. Vaccari, Il concetto della Sapienza nell' A. T. Gregorianum, I (1920), p. 218-251.

<sup>2.</sup> Theol. des A. T., H, 284. 3. RB, 1901, p. 208.

**JOB.** 123

Un autre passage du même livre doit encore être mentionné. Éliphaz dit à Job pour repousser ce qu'il regarde comme ses injustes prétentions: « Es-tu né le premier des hommes? As-tu été enfanté avant les collines? As-tu assisté au conseil de Dieu? As-tu attiré à toi la Sagesse 1? » Il est remarquable que cette préexistence, attribuée ici ironiquement à Job, soit décrite dans les termes mêmes que les *Proverbes* appliquent à la Sagesse 2; ce passage indique d'ailleurs qu'alors même, « avant les collines », la Sagesse eût déjà existé. Il faut ajouter cependant que rien ne marque ici une distinction personnelle.

Le livre de Baruch (ch. 111 et 1v) fait écho au livre de Job: « Qui a trouvé le lieu de la Sagesse, et qui est entré dans ses trésors?... On n'a pas entendu parler d'elle dans le pays de Chanaan, et elle n'a pas été vue dans Théman... Mais celui qui sait toutes choses la connaît; il la découvre par sa prudence. » Le dernier verset du ch. 111 est inspiré pareillement des Proverbes (viii, 41): « Plus tard elle fut vue sur terre ³, et conversa avec les hommes. » Et l'auteur ajoute (iv, 1): « La Sagesse, c'est le livre des commandements de Dieu, et la loi qui subsiste à jamais. »

Au livre des *Proverbes*, la théologie de la Sagesse est plus développée; on la rencontre en deux poèmes, qui forment les chapitres vui et ix, et qui s'éclairent l'un l'autre; le recueil auquel appartiennent ces chapitres n'est pas, semblet-il, le plus ancien de ceux qui forment ce livre 4; sa date est assez difficile à déterminer; du moins est-elle antérieure à celle de l'*Ecclésiastique*.

Au cours de ces deux chapitres, la Sagesse est présentée tantôt dans ses rapports avec Dieu, tantôt dans ses rapports avec les hommes. Le second aspect est le plus facile à saisir,

<sup>1.</sup> Job, xv, 7.8. 2. בייות הוֹלְלְתֵּל Cf. Prov., viii, 25: לְפְנֵּל נְבְעוֹת הוֹלְלְתָּל. On a conclu à tort que ce passage de Job contenait une allusion aux Prov. Cf. Tox, Proverbes, p. xxix.

<sup>3.</sup> Vulg.: visus est et cum hominibus conversatus est.
4. Cf. Kittel, RE, xviii, 690; Toy, Proverbs, p. xxviii.

et c'est lui qu'il faut décrire d'abord. En termes pressants, la Sagesse invite les hommes à se mettre à son école :

C'est au sommet des hauteurs, sur la route, à la jonction des chemins, qu'elle se place; près des portes, à l'entrée de la ville, là où passe la foule, elle fait entendre sa voix: Hommes, c'est vous que j'appelle, je m'adresse aux enfants des hommes. Simples, apprenez la prudence; insensés, apprenez le bon sens. Écoutez, car j'ai à dire des choses magnifiques, et mes lèvres s'ouvrent pour enseigner le bien (VIII, 2-6) †.

Les biens qu'elle promet sont les biens mêmes que Dieu donne, et avant tout la vie :

Celui qui me trouve a trouvé la vie; il obtient la faveur de Iahvê. Mais celui qui me manque blesse son âme; ceux qui me haïssent aiment la mort (VIII, 35-36).

Ces traits marquent bien le caractère divin de la Sagesse; son caractère personnel est, du moins à première vue, assez nettement accusé. Les invitations et les promesses qu'on vient de lire la font reconnaître pour une personne et non une abstraction, de même aussi cette mise en scène, au chapitre ix (1 sqq.):

La Sagesse s'est bâti une maison; elle s'est taillé sept colonnes. Elle a immolé ses victimes, mêlé son vin et dressé sa table. Elle a envoyé ses servantes, pour appeler dans les hauts quartiers de la ville: Que celui qui est sans instruction entre ici!

Ce petit tableau rappelle les paraboles évangéliques où le roi messianique est représenté comme invitant tous les hommes à sa table. On peut se demander toutefois si la Sagesse est décrite, au sens propre, comme une personne, ou si elle n'est qu'une abstraction personnifiée. Ce qui ferait choisir cette deuxième hypothèse, c'est la description parallèle qu'on lit à la fin du même chapitre (13 sqq.), et où la folie est personnifiée à son tour :

Dame folie est turbulente, elle est stupide et ne sait rien; elle s'est assise, à la porte de sa maison, sur un siège élevé, dans les hauts quartiers de la ville, pour inviter les passants qui vont droit leur chemin: Que celui qui est sans instruction entre ici!

<sup>1.</sup> Pour la traduction de ce texte et des suivants, je me suis aidé d'une traduction autographiée du R. P. Condamin.

Dans ce passage, il est clair que l'écrivain sacré n'a point entendu faire de la folie une hypostase, mais seulement la personnifier. On peut se demander s'il a voulu aller plus loin en parlant de la Sagesse.

La réponse à cette question nous est fournie par la fin du poème précédent (viii, 22 sqq.), où la Sagesse est rapprochée de Dieu et assez nettement distinguée de lui. Ce passage très important doit être cité en entier:

Iahvé m'a formée lau commencement de ses voies, avant ses œuvres, jadis. Avant les siècles j'ai été établie², dès le commencement, avant l'origine de la terre. Il n'y avait point d'abîmes quand je suis née, point de sources chargées d'eaux. Avant que les montagnes fussent fondées, avant les collines, je suis née, lorsqu'il n'avait encore fait ni la terre, ni les champs, ni les premiers grains de la poussière du globe. Lorsqu'il établit les cieux, j'étais là; lorsqu'il traça un cercle à la surface de l'abîme, lorsqu'il amassa les nuages là-haut, et qu'il régla les sources de l'abîme; lorsqu'il fixa une limite à la mer, pour que les eaux ne transgressent pas son ordre; lorsqu'il affermit les fondements de la terre, j'étais auprès de lui comme une enfant³; j'étais chaque jour ses délices; jouant sans cesse en sa présence, jouant sur le globe de la terre, [et trouvant mes délices parmi les enfants des hommes]<sup>4</sup>.

Il est difficile de ne voir dans ce passage qu'une personnification poétique, et en effet la plupart des exégètes s'accordent à reconnaître que la Sagesse est présentée ici comme se distinguant déjà de Dieu et comme constituant une hypostase ou du moins tendant vers ce terme <sup>5</sup>.

- 1. אָבָני; Vulg. : possedit; באנג: פֿאַדנסב, cf. Ps. CXXXIX, 13.
- 2. Sur ce sens de נַּמְכְתֵּוֹ cf. Burney, Journal of Theol. Studies, xxvII (1926), p. 165 sq.
- 3. Il semble qu'il faille traduire ainsi, en ponctuant : אָמֵדּן (enfant; Αουιλα: τιθηνουμένη) plutôt que : אַמֵּוֹן (opifex). Cf. infra, p. 127, n. 1.
  - 4. Ce dernier membre est d'une authenticité douteuse.
- 5. Si l'on éclaire ce texte par les commentaires traditionnels, on peut même dépasser cette conclusion prudente, et affirmer sans restriction la distinction hypostatique de la Sagesse de Dieu. A considérer la question du point de vue historique, il semble qu'on ne peut aller si loin : ce texte est, à coup sûr, très suggestif; mais si on l'étudie en lui-même, ni son contexte ni son accent poétique n'autorisent à en trop presser les expressions. Cf. A. Vaccari, l. l., p. 238 : « La Sapienza che qui si loda è intrinseca a Dio... Essa è da prima consi-

Aucun texte de l'Ancien Testament ne sera plus souvent cité par les anciens théologiens au cours de leurs recherches sur le dogme de la Trinité. Déjà la spéculation juive s'en était emparée et aimait à y voir affirmer la préexistence de la Loi qu'on identifiait volontiers avec la Sagesse de Dieu 1. Saint Paul le reprendra pour l'appliquer au Fils de Dieu, « le premier-né de toute la création » 2. Les apologistes s'en serviront comme d'une arme de choix pour prouver soit aux Gentils soit aux Juiss la préexistence du Verbe et son rôle dans l'œuvre de la création 3. Plus tard les Ariens y verront un argument décisif en faveur de leur hérésie : « Le Seigneur m'a créée », lisaient-ils dans les Septante. C'était à leurs yeux la consécration authentique de leur doctrine sur l'origine du Verbe divin. Les Pères donnèrent à cette objection diverses solutions : enfin saint Épiphane écarta le extise des Septante pour revenir au texte hébreu קנני. Saint Jérôme le traduisit : « possedit me ». Il semble qu'ici, comme dans le psaume cxxxix, 13 (possedisti renes meos), le sens soit plutôt : « M'a formée ». L'idée précise de création est écartée, mais n'est pas remplacée par une conception plus nette. Un peu plus bas

derata nel suo principio, Dio, poi nel suo termine, le creature; ma è sempre in ultima analisi la Sapienze essentiale di Dio. D'altra parte essa ci è pur rappresentata come qualche cosa distinta da Dio, qualche cosa proveniente da Dio per via di generazione. Non è ancora una personalità del tutto spiccata, non va oltre una poetica personificazione. Ma intanto non si poteva più acconciamente preparare la via alla rivelazione evangelica, alla dottrina cristiana della distinzione delle persone in Dio, a l'origine del Verbo dal Padre per via di generazione divina. »

Il faut relever encore au livre des *Proverbes* (xxx, 4) la mention qui est faite incidemment du Fils de Dieu, sans que le contexte permette de préciser le sens de cette expression : « ... Qui a affermi les extrémités de la terre? Quel est son nom, et quel est le nom de son Fils,

si tu le sais? » Cf. LAGRANGE, RB, 1908, p. 496.

1. Berechit Rabba, 17; Exod. Rabba, 30 (89 d). Cf. infra, p. 161; Strack-Billerbeck, Kommentar, II, p. 353 sqq.; A. Bugge, Das Gesetz und Christus, Zeitschr. f. N. T. W., IV (1903), p. 89-410, surtout p. 92-95. Philon avait lui aussi remarqué ce texte et s'en était servi pour prouver que la Sagesse, mère et nourrice de l'univers, est antérieure aux créatures: De ebrietate, 31 (M. I, 362).

2. Col., r, 15; cf. C. F. Burney, l. l., p. 173 sqq. 3. Justin, Dial., 61, 3; Athenagore, Legat., 10.

(v. 23) la Sagesse se dit « conçue » ou « établie » par Dieu : יבּשְּבָּתוּ; plus bas enfin (v. 25) « engendrée » par lui : יבּשְּבָּתוּ; plus bas enfin (v. 25) « engendrée » par lui : יבּשְּבָּתוּ; plus bas enfin (v. 25) « engendrée » par lui : יבּשְּבָּתוּ; ces derniers termes sont à coup sûr fort expressifs et ouvrent sur la vie divine des perspectives que la foi chrétienne éclaire; mais, cousidérés isolément, ils ne suffiraient point à révéler le mystère de la génération divine.

Il faut remarquer encore dans tout ce texte la relation étroite qui est établie entre la Sagesse et le monde : elle est antérieure à toutes les œuvres de Dieu, et elle se joue parmi elles<sup>2</sup>.

Cette doctrine de la préexistence de la Sagesse est reprise et développée dans l'*Ecclésiastique* (xxiv, 3 sqq.):

Je suis sortie de la bouche du Très Haut [Vulg.: engendrée la première avant toute créature], et comme un brouillard je couvris la terre. J'établis ma tente sur les hauteurs les plus élevées, et mon trône sur une colonne de nuée<sup>3</sup>. Seule j'ai parcouru la voûte du ciel, et je me suis promenée dans les profondeurs de l'abîme. Dans les flots de la mer et sur toute la terre, dans tout peuple et sur toute nation j'ai exercé l'empire. Parmi tous j'ai cherché un lieu de repos, et dans quel domaine je devais habiter. Alors le Créateur de toutes choses me donna ses ordres, et celui qui m'a créée fit reposer ma tente; et il m'a dit: Habite en Jacob, aie ton héritage en Israël. Dès le commencement et avant tous les siècles j'ai été créée, et je ne cesserai pas d'être jusqu'à l'éternité. J'ai exercé le ministère en sa présence dans le tabernacle, et ainsi j'ai fixé mon séjour en Sion.

Ce discours prononcé par la Sagesse dans « l'assemblée du Très-Haut » (xxıv, 2) ne peut, pas plus que le passage des *Proverbes*, s'interpréter comme une simple prosopopée. Il y a ici évidemment plus qu'une figure de rhétorique; cette Sagesse,

<sup>1.</sup> Cf. Ps. 11, 6.

<sup>2.</sup> On est tenté de préciser ce rôle à l'aide du v. 30, où la Sagesse est dite אָמָוֹי, terme que la Vulgate, les LXX et le syriaque traduisent par « artisan » ou « ouvrier ». Aquila, suivi par la plupart des modernes (Delitzsch, Gunkel, Toy, Gesenius-Kautzsch, etc.) entendent au sens passif (אָמֶלֶוֹיְן): « enfant élevé ou chéri par Dieu »; cette interprétation semble suggérée par le contexte, où la Sagesse est représentée non comme travaillant dans la création, mais comme s'y jouant.

<sup>3.</sup> Philon identifiera de même avec la colonne de nuée qui guida les Israélites la Sagesse et le Logos : q. rev. divin. her., 204-205 (M. 1, 501). Le judaïsme postérieur y voit la Chekinah. cf. la note de Box.

qui parle ainsi parmi les anges, qui se dit créée avant tous les siècles et qui subsistera éternellement, qui exerce son ministère dans le temple, n'est pas une pure abstraction, bien qu'ici encore elle ne soit pas très nettement et très distinctement présentée comme une hypostase <sup>1</sup>.

Son origine n'est pas décrite plus explicitement que dans les *Proverbes*. Sans doute le verset 3 (« je suis sortie de la bouche du Très-Haut ») marque une avance précieuse dans le sens de la doctrine du Verbe de Dieu; mais on ne peut presser cette expression, pas plus d'ailleurs que le terme de création. employé trois ou quatre fois (1, 9; xxiv, 12. 14 peut-être

1, 4) pour exprimer l'origine de la Sagesse 2.

Son rôle dans la création est assez obscur : si on laisse de côté une glose de la Vulgate (ego feci in caelis ut oriretur lumen indeficiens), rien n'indique dans tout ce passage un rôle actif dans la production et l'organisation du monde. Par contre, ici comme dans les Proverbes, la Sagesse se promène et se joue parmi les œuvres de Dieu. La terre tout entière est son empire, mais, entre tous les peuples, Dieu lui a fait choisir Israël, et c'est là qu'elle réside, à Sion, dans le temple. La fonction liturgique qu'elle y remplit fait penser à l'interprétation symbolique qui, plus tard, vit dans le grand-prêtre l'image du Verbe de Dieu.

La Sagesse est identifiée à la loi dans ce chapitre xxiv (23 sqq.) et plus haut, dans un verset dont l'authenticité est suspecte à quelques critiques (1, 5): « La source de la Sagesse, c'est la parole de Dieu au plus haut des cieux, ses voies sont les commandements éternels 3. »

Dans le livre alexandrin de la Sagesse de Salomon, la même doctrine apparaît plus achevée et plus précise. La Sagesse est nettement distinguée de Dieu: « Elle est le souffle

1. Cf. HACKSPILL, l. c., 211.

2. Il serait d'autant plus téméraire de presser ici l'expression κτίζω que, le texte hébreu de ces passages n'étant pas retrouvé, on ne sait

si צדוגש traduit ici ברא ou ברא.

<sup>3.</sup> Bousset, l. c., p. 343, n. 3, y voit une glose alexandrine; Box, une insertion postérieure. Cf. en sens opposé, Knabenbauer, in h. l.—Dans d'autres passages du même livre on retrouve impliquée cette identité de la Sagesse et de la Loi: xv, 1; x1x, 20, etc. (Cf. Box sur xv, 1.)

de la puissance de Dieu, une pure émanation de la gloire du tout-puissant; aussi rien de souillé ne peut tomber sur elle. Elle est la splendeur de la lumière éternelle, le miroir sans tache de l'activité de Dieu et l'image de sa bonté<sup>1</sup>. »

Plusieurs de ces expressions ont été reprises plus tard par l'auteur de l'épître aux Hébreux, et, dans la controverse arienne, les Pères y ont insisté fréquemment. Elles énoncent en effet et la distinction qui sépare Dieu et la Sagesse, et les relations uniques qui les rattachent. Ces termes ne doivent point être considérés isolément, et toutes ces métaphores de souffle, d'émanation, de splendeur, de miroir, se complètent et se corrigent les unes les autres; elles donnent ainsi l'impression d'une dépendance très intime, très nécessaire, dont les images les plus pures d'ici-bas ne peuvent suggérer qu'une idée fragmentaire et imparfaite.

Si on demande ce qu'est en elle-même la Sagesse, l'auteur sacré répond qu'elle est un esprit. Cette identification est certainement affirmée à 1, 6 et 1x, 17; elle est probablement énoncée à VII, 22<sup>2</sup>. En même temps, elle apparaît plus clairement comme une personne, sujet d'actions conscientes : elle peut tout (VII, 27), dispose tout (VIII, 1), choisit parmi les œuvres de Dieu (VIII, 4); surtout elle guide les hommes et a conduit le peuple élu avec une sollicitude toute-puissante et toute bonne (ch. x sqq.).

Dans la création, elle apparaît comme l'ouvrière (τεχνῖτις) de tout ce qui existe<sup>3</sup>. Sous ce rapport, elle joue le même rôle que la parole ou le logos de Dieu: « Dieu des pères, Seigneur de miséricorde, qui avez fait l'univers par votre parole, et qui, par votre sagesse, avez établi l'homme,...

<sup>1.</sup> vii, 25-26.

<sup>2.</sup> La variante ἔστω γὰρ αὐτή... se trouve dans l'Alexandrinus, les mss. 55 et 106, et dans Eusèbe (Praep. ev., vii, 42); contra: Vat., Sin., Ven., Vulg., Syr., Arab., Arm. Elle est adoptée par Siegfried, Holtzmann, Langen; rejetée par Heinisch, dans son commentaire (Münster, 1912), p. 141 sq. — Cette identification de la Sagesse et de l'Esprit semble déjà implicitement affirmée dans Eccli., xxiv, 3 (à rapprocher de Gen., 1, 2 et 11, 6). Cf. la note de Box sur ce passage, dans Charles, Apocrypha, p. 396.

<sup>3.</sup> viii, 6 et vii, 21.

donnez-moi la sagesse qui est assise près de votre trône 1. » Dans cette description je n'ai point relevé les réminiscences helléniques, qui sont nombreuses et caractéristiques. Si l'on en veut avoir l'impression, qu'on relise cette liste des 21 épithètes données à l'esprit (vu, 22-23); la forme générale de la phrase, comme le détail de l'expression, rappelle les auteurs alexandrins, et en particulier Philon<sup>2</sup>. Mais sous le vocabulaire platonicien ou storcien<sup>3</sup>, c'est bien la doctrine juive que l'on retrouve, plus consciente et plus nettement décrite 4.

Ce n'est point à dire que toute la Trinité soit là. Seule la Sagesse se distingue de Dieu, et encore n'a-t-elle point tout le relief d'une personnalité vivante. L'Esprit, nous l'avons vu, ne s'en distingue pas plus que le logos; nous ne serons pas surpris de constater qu'au n° siècle saint Théophile d'Antioche et saint Irénée voient dans la Sagesse, non point la deuxième, mais la troisième personne de la Sainte Trinité.

Cependant c'est bien dans ce livre que nous trouvons le pressentiment le plus net du dogme chrétien, et bientôt l'interprétation authentique de l'auteur de l'épître aux Hébreux y fera apparaître en pleine lumière cette théologie du Verbe que nous n'avons pu y distinguer qu'obscurément. Nous

2. Cf. Heinisch, l. l., p. 149-158: der Einfluss der griech. Philosophie

auf die Lehre von der Weisheit.

4. Fr. Focke, Die Entstehung der Weisheit Salomos (Göttingen, 1913), p. 92, conclut ainsi une étude sur « la philosophie hellénique dans la Sagesse » : « Eins geht mit Sicherheit aus dem Gesagten hervor, dass nämlich die innere Berührung dieses Juden mit der griechischen Philosophie eine ganz oberflächliche und flüchtige war, dass der Hellenismus nur als ein dünner Firnis sein Denken umklei-

dete. »

<sup>1.</sup> IX, 1-2. — Ce dernier verset montre, ce qu'on retrouvera bien des fois plus tard dans la théologie du Saint-Esprit, la Sagesse conçue à la fois comme une personne assise auprès de Dieu et comme un don communiqué par lui.

<sup>3.</sup> Le cachet stoïcien est si fortement marqué sur certaines expressions, que Clément d'Alexandrie a accusé les Stoïciens d'avoir tiré leur philosophie de ces textes, en les interprétant à contre-sens : Strom., v, 14 (GCS, p. 384) : 'Αλλ' οἱ μὲν (Στωϊχοί) διήκειν διὰ πάσης τῆς οὐσίας τὸν θεόν φασιν, ἡμεῖς δὲ ποιητὴν μόνον αὐτὸν καλοῦμεν καὶ λόγφ ποιητήν. Παρήγαγεν δὲ αὐτοὺς τὸ ἐν τῆ Σοφία εἰρημένον « διήκει δὲ καὶ χωρεῖ διὰ πάντων διὰ τὴν καθαριότητα », ἐπεὶ μὴ συνῆκαν λέγεσθαι ταῦτα ἐπὶ τῆς σοφίας τῆς πρωτοχτίστου τῷ θεῷ.

remarquerons toutefois, en décrivant l'histoire de la théologie du second siècle, que l'influence du livre de la Sagesse, très sensible dans l'épître aux Hébreux, apparente encore chez saint Clément, reste étrangère aux apologistes et ne reparaît que chez saint Irénée. Cette action restreinte et tardive s'explique par un fait que l'on ne doit pas perdre de vue : le christianisme est né en Palestine, et les influences palestiniennes ont été sur lui beaucoup plus précoces et plus profondes que les influences alexandrines.

Dans les livres non canoniques la doctrine de la Sagesse est beaucoup plus confuse. Ainsi, de même que la doctrine de l'Esprit s'effaçait aux derniers temps du judaïsme, de même la doctrine de la Sagesse tendait à disparaître<sup>1</sup>, quand le christianisme parut et les vivifia l'une et l'autre. La doctrine de la Parole au contraire, beaucoup moins riche jusque-là et moins féconde, se maintint plus longtemps dans le judaïsme, non toutefois sans se déformer profondément.

## §. 4. — La Parole<sup>2</sup>.

Les livres saints représentent souvent l'acte créateur comme une parole de Dieu; on lit dans la Genèse (1, 3): « Dieu dit : que la lumière soit, et la lumière fut »; de même dans les psaumes (xxxIII, 9): « il dit, et tout a été fait ». Parfois même ils semblent attribuer à la parole une action propre, bien que non indépendante de Iahvé. Ainsi Isaïe (Lv, 10-11): « Comme la pluie et la neige descendent du ciel et n'y retournent pas, qu'elles n'aient abreuvé et fécondé la terre et ne l'aient couverte de verdure, donné la semence à semer et le pain à manger, ainsi en est-il de la parole qui sort de ma bouche; elle ne revient pas à moi sans effet; elle accomplit ce que je veux, elle remplit sa mission. » Les Psaumes décrivent de même (cvii, 20) la parole envoyée par Dieu et qui guérit; ailleurs (cxlvii, 15), ils la présentent comme un cour-

<sup>1.</sup> Cf. infra, p. 160.
2. Cf. P. Heinisch, Das Wort im A.T. und im alten Orient. Zugleich ein Beitrag zum Verständnis des Prologs des Johannesevangeliums (Münster, 1922).

sier rapide. La parole de malédiction est personnifiée de même par le prophète Zacharie (v, 1-4); elle est figurée par un grand rouleau long de vingt coudées et large de dix, qui vole et qui balaie tout devant lui; et lahvé, interprétant au prophète sa vision, lui dit : « la malédiction arrivera ainsì à la maison du voleur et du parjure; elle s'y logera et la consumera tout entière, bois et pierres. »

Dans tout cela, on ne peut voir que de hardies figures de langage; la parole de création, de salut ou de malédiction est personnifiée, elle n'est point conçue comme une hypostase distincte de Dieu.

Dans les livres sapientiaux, la doctrine de la parole est parallèle à la Sagesse, mais beaucoup moins développée 1. Ainsi on lit dans l'Ecclésiastique (xLII, 15); « C'est par la parole du Seigneur que ses œuvres sont venues à l'existence »; et (XLIII, 26): « Tout subsiste par sa parole. » C'est surtout au livre de la Sagesse (IX, 1) que s'accentue la personnification de la parole : « Dieu des pères, Seigneur de miséricorde, qui as fait l'univers par ta parole, et qui, par ta sagesse, as établi l'homme pour dominer sur toutes les créatures... »; et plus bas (xviii, 14): « Pendant qu'un paisible sommeil enveloppait tout le pays et que la nuit, dans sa course rapide, avait atteint le milieu de sa carrière, ta parole toute-puissante s'élança du haut du ciel, de son trône royal, comme un guerrier impitoyable, au milieu d'une terre d'extermination, portant comme un glaive aigu ton irrévocable décret. » Ce dernier texte, s'il était isolé, n'aurait guère plus de signification que ceux des psaumes ou des prophètes; mais, quand on le trouve dans un livre où la distinction hypostatique de la

<sup>1.</sup> Cf. Lacrance, Évangile selon saint Jean (Paris, 1925), p. 29: « L'étude de la Bible a montré que le Logos-parole n'avait fait aucun progrès dans le cours des siècles vers le sens d'une personne distincte. C'est à peine si dans le livre de la Sagesse, tout entier ou presque, consacré à l'éloge de la Sagesse, il y a une phrase où le Logos figure comme une personnification, comme l'instrument d'un châtiment divin (xvIII, 15 sq.). Spécialement, lorsque Dieu crée, il est assisté non pas du Logos, mais de la Sagesse. C'est elle dont on comprenait de mieux en mieux qu'elle constituait, ou peu s'en faut, une hypostase en Dieu. »

Sagesse est si accusée, il est difficile de ne pas lui accorder plus d'importance.

Bientôt d'ailleurs, l'influence hellénique y aidant, cette conception de la parole ou du logos va prendre chez Philon un développement considérable<sup>1</sup>; en Palestine elle jouera un rôle plus effacé; cependant, là encore, parmi les abstractions plus ou moins personnifiées que l'on entrevoit autour de Dieu, on distingue, surtout dans les Targums, la parole ou Memra<sup>2</sup>.

# § 5. — L'espérance messianique.

A côté des doctrines de l'Esprit, de la Sagesse, de la Parole, se développait une croyance d'un caractère tout différent, la croyance messianique. Évidemment, une étude complète du messianisme ne saurait trouver place ici; ce grand mouvement religieux ne nous intéresse qu'autant qu'il a pu agir sur la première croyance à la Trinité.

Nous devons reconnaître d'ailleurs que cette action a été peu étendue : c'est par la doctrine de la Sagesse, beaucoup plus que par le messianisme, que le peuple juif a été préparé à la révélation de la Trinité<sup>3</sup>; nous devons cependant recueillir quelques données qui ne sont pas négligeables.

Bon nombre d'exégètes libéraux, quand ils rencontrent dans l'évangile le nom de Fils de Dieu appliqué à Jésus, le considèrent volontiers comme un simple équivalent du mot « Messie » <sup>4</sup>; il semblerait que ce titre eût été, dans ce sens,

<sup>1.</sup> Infra, p. 209 sqq. — 2. Infra, p. 162 sqq.

<sup>3.</sup> Cf. J. Touzard, L'argument prophétique (Revue prat. d'apol., vii (1908), p. 85): « Aucun prophète, ont pu dire des théologiens, n'a songé à l'incarnation du Verbe; et je n'oserais pas dire, pour ma part, qu'un Isaïe en parlant de l'Emmanuel ou en donnant au futur Messie le titre d'El gibbôr, Dieu fort, qu'un Jérémie en lui attribuant le nom de Yahweh sidqēnû, Yahweh (est) notre justice, aient même entrevu la splendeur du mystère divin; c'est dans une autre branche de la littérature biblique, dans les livres sapientiaux, que s'est poursuivie l'initiation des Juifs à cette merveille du christianisme. » Cf. ibid., p. 102. — On lira avec grand profit l'étude du même auteur sur « l'espérance messianique », art. Juif (peuple), dans le Dictionn. apolog. II, 1614-1637. Cf. B. J. Warfield, The Divine Messiah in the old Testament. Princeton Theol. Review, xiv (1916), p. 369-416.

4. Ainsi, par exemple, Loisy, L'Evangile et l'Église, p. 42, 56-57, etc.

d'un usage fréquent et traditionnel. Il n'en est rien<sup>1</sup>; on rencontre quelques textes très rares, où Iahvé appelle le Messie: son fils; mais ni dans l'Ancien Testament ni dans les apocryphes on ne trouve le titre « Fils de Dieu » appliqué par l'écrivain au Messie<sup>2</sup>.

On a vu plus haut<sup>3</sup> comment Dieu, dans l'Ancien Testament, aimait à appeler le peuple choisi son fils; ce même titre est donné par Dieu à David et à l'héritier qui lui est promis<sup>4</sup>. Le Messie à son tour est appelé par Dieu son fils, et toutes les nations lui sont données en héritage: « Iahvé m'a dit: Tu es mon fils; moi-même, je t'engendre aujourd'hui. Demande-moi, et je te donnerai les nations pour héritage, et pour domaine les extrémités de la terre; tu les briseras avec un sceptre de fer, tu les mettras en pièces comme le vase du potier<sup>5</sup> ». Il serait difficile de voir dans ce texte la génération éternelle du Verbe; le contexte invite au contraire à y reconnaître la glorification du Messie et l'inauguration de son règne<sup>6</sup>.

Cf. le Programme des modernistes, p. 97 : Le Christ « est donc le fils de Dieu par excellence d'après la synonymie établie par la tradition prophétique, entre cet appellatif et les qualités messianiques ».

Cf. Dalman, Die Worte Jesu, p. 223; Lagrange, RB, 1908, p. 491.
 On cite III Sibyll., 776: υἰον γὰρ καλέουσι βροτοὶ μεγάλοιο θεοῖο; mais ce vers semble interpolé. Cf. Geffcken, in h. l.

3. Supra, p. 109 sq.

4. II Sam., vII, 14: « Je serai pour lui un père, et lui sera pour moi un fils.» Cf. I Chr., xVII, 11-14; Ps. LXXXIX, 27 sqq.: « Il m'invoquera: tu es mon Père, mon Dieu et le rocher de mon salut; et moi je ferai de lui le premier-né, élevé au-dessus des rois de la terre. »— Il faut remarquer que ce titre n'est point donné à tous les rois d'Israël, cf. Dalman, l. c.; Lagrange, RB, 1908, p. 487.

5. Ps. и, 7 sqq. Sur l'interprétation de ce psaume chez les Juifs,

v. Dalman, l. c., p. 219-224.

6. Ce passage du psaume est appliqué au baptême du Christ dans les manuscrits occidentaux de Luc, III 22 (cf. Blass, Evang. sec. Lucam, p. xxxv-xxxix; Westcott-Hort, notes on select readings, p. 57), et par saint Justin, Dial., 88, 103; Clem. Al., Paed., I, 6, 25; saint August., De cons. evang., II, 14; Enchir. ad Laur., 49, etc. Saint Paul l'applique à la résurrection du Christ comme à sa manifestation suprême (Act., XIII, 33). Le P. Corluy, après avoir cité les auteurs catholiques qui interprètent ce texte « de generatione metaphorica, seu de manifestatione divinae filiationis Christi per ejus resurrectionem » ajoute : « huic sententiae tamquam probabiliori subscribimus » (Spicileg. bibl., II, p. 162).

Ce titre de Fils, donné par Dieu au Messie dans le psaume u, lui est encore attribué dans quelques textes de la version latine du IV° livre d'Esdras. Mais le témoignage des autres versions suggère plutôt le titre de Serviteur que celui de Fils!.

Il semble cependant, que, chez les anciens prophètes, les textes ne manquaient pas, qui auraient pu révéler aux Juiss la dignité plus qu'humaine du Messie. Dans Isaïe, il est appelé non seulement Emmanuel (vii, 14; viii, 8, 10), — ce nom théophore pourrait n'avoir, comme plusieurs autres, qu'une valeur symbolique<sup>2</sup>, mais — « merveilleux conseiller, Dieu fort, père à jamais, prince de la paix » (ix, 5); la réalité devait remplir à la lettre ces promesses magnifiques; mais les contemporains du prophète n'en saisissaient pas toute la grandeur<sup>3</sup>; plus tard, les Septante, plus timides que le prophète, furent déconcertés par ces expressions et, dans leur traduction, ils n'osèrent pas en reproduire la hardiesse 4.

Par son origine cependant, comme par sa dignité personnelle, le Messie prédit dépassait l'humanité; pour Michée

1. Esdr., vii, 28.29; xiii, 32.37.52, v. les notes de l'édition B. Violet (Leipzig, 1924), p. 74, 182, 183, 187. — On lit aussi dans Hénoch, cv, 2: « Moi et mon fils nous leur serons unis éternellement »; mais ce verset semble interpolé. Cf. Martin, introd., p. xxxviii. Il en est de même de III Sibult. 776 (v. gyprog. p. 424, p. 2)

même de III Sibyll., 776 (v. supra, p. 134, n. 2).

2. « La signification du nom Emmanuel (Dieu avec nous) n'implique en aucune façon son attribution au Messie. Comme tant d'autres noms propres bibliques, il peut, pris en lui-même, avoir un sens purement commémoratif, ou exprimer la confiance dans le secours de Dieu: tous les exégètes sont d'accord là-dessus » (Condamin, Le livre d'Isaïe, p. 62). — Il serait difficile de tirer un argument plus rigoureux du texte de Jérémie (xxiii, 6), où il est dit du Messie: « Voici le nom dont on l'appellera: Iahvé notre Justice. »

3. Le P. Condamn note sur ce texte (Le livre d'Isaïe, p. 58): « Dieu fort... Ce nom du Messie s'est pleinement réalisé, et, comme tant d'autres prophéties, en un sens beaucoup plus parfait que ne l'entendaient les contemporains du prophète; car, ignorant le mystère de la sainte Trinité, lorsqu'ils distinguaient de Iahvé le Messie futur, ils ne pensaient pas sans doute à lui attribuer strictement une nature

divine. »

4. Tous les titres que porte le texte original ont été supprimés, et remplacés par : « l'ange du grand conseil », καλεῖται τὸ ὄνομα αὐτοῦ μεγάλης βουλῆς ἄγγελος.

(v, 1), il est celui « dont l'origine est ancienne, et remonte aux jours de l'éternité »; sans doute il serait peu sûr de donner à cette expression une rigueur métaphysique<sup>1</sup>, mais d'autre part il est impossible de ne voir ici que l'ancienneté de la race de David, et il est difficile de n'y reconnaître qu'une préexistence idéale, soit dans les desseins de Dieu, soit même dans les espérances du peuple.

Enfin les visions de Daniel faisaient entrevoir de nouvelles perspectives, et le Messie y apparaissait sur les nuées du ciel, près de Dieu: « J'étais toujours spectateur de ces apparitions nocturnes, et voici venir sur les nuages du ciel comme un fils d'homme, et il parvint jusqu'à l'ancien des jours et on le lui présenta. Et il lui fut donné pouvoir, et gloire, et royauté, et tous les peuples, nations et langues le servirent. Son pouvoir est un pouvoir éternel qui ne lui sera point enlevé, et son règne est un règne qui ne sera pas détruit<sup>2</sup>. »

Cette prophétie ne passa pas inaperçue, son influence est évidente sur le livre des paraboles d'Hénoch (Hén., XXXVII-LXXI)<sup>3</sup>; même après la venue de Notre-Seigneur, elle s'imposa encore à l'attention des rabbins, quelque importune qu'elle leur fût devenue<sup>4</sup>. Dans l'évangile surtout sa trace est visible; il suffit de rappeler la suprême réponse du Christ à ses juges : « Bientôt vous verrez le Fils de l'homme assis à la droite de la puissance et venant sur les nuées du ciel » (Mt. XXVI, 64).

Il en est des prophéties précédemment citées comme de ce texte de Daniel; c'est l'évangile qui leur donne toute leur

<sup>1.</sup> Dans Deut., xxxII, 7, les «jours de l'éternité » (יְמוֹת עוֹלְם) signifient : « les jours anciens », Vulg. : « memento dierum antiquorum. »

<sup>2.</sup> Dan., VII, 13-14. Le R. P. LAGRANGE, dont j'ai reproduit presque textuellement la traduction (RB, 1904, p. 498), montre bien que cette prophétie ne peut s'entendre exclusivement du peuple de Dieu; outre les indications qu'on peut trouver dans le texte lui-même, il faut considérer la tradition presque contemporaine, qui « n'a pas hésité à reconnaître dans le Fils de l'homme un personnage surnaturel » (ibid., p. 504-508). Cf. Tillmann, Der Menschensohn, p. 86-94.

3. Cf. Lagrange, Le Messianisme, p. 87-98 et infra, p. 171 sqq.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 224-228; Herford, Christianity in Talmud and Midrash, p. 296.

valeur, en les éclairant de la lumière du Christ; en lui tous ces traits s'accusent et s'unissent : il est Fils de Dieu, Dieu fort, né de toute éternité, assis à la droite du Père, de même qu'il est le roi d'Israël, le rédempteur du peuple, le serviteur de Iahvé. Ainsi, comme les Pères aiment à le constater, il interprète, par sa seule manifestation, les prophéties jusque-là méconnues! Sans doute, cette méconnaissance n'est pas totale; des traits survivent de l'esquisse divinement tracée, mais ce sont des traits épars et qui s'effacent?.

Ce qui vient d'être dit du messianisme doit s'appliquer aussi aux doctrines précédemment étudiées<sup>3</sup>: nous avons pu relever dans l'Ancien Testament bien des traits que nous retrouverons dans la doctrine de la Trinité: la croyance à la paternité de Dieu, à l'action sanctifiante de son Esprit, la conception de sa Sagesse, et, secondairement, de sa Parole, comme d'un être distinct de lui et assez nettement personnifié, l'affirmation de la transcendance du Messie: peut-on dire qu'à la veille du christianisme, toutes ces doctrines avaient déjà réagi les unes sur les autres, et tendaient à s'organiser en un ensemble cohérent? ou faut-il reconnaître que ces éléments restaient dispersés, vivant de leur vie propre, et se développant indépendamment les uns des autres? Il me semble que la seconde conception est plus proche des faits. Je ne vois pas que la doctrine de l'Esprit se soit développée

<sup>1.</sup> Just., Apol., i, 32, 2: ... Ἰησοῦ Χριστοῦ, τοῦ ἡμετέρου διδασκάλου καὶ τῶν ἀγνοουμένων προφητειῶν ἐξηγητοῦ. Cf. Id., Dial., 76. 100.

<sup>2.</sup> Qu'on me permette de renvoyer, pour une plus ample démonstration de ce fait, au livre du P. Lagrange sur Le Messianisme chez les Juifs, et de citer quelques lignes de ses conclusions (p. 265):

« Partout des problèmes posés, nulle part des solutions fermes, acceptées de tous. Quand on prétend que Jésus a pris pour point de départ de son enseignement la foi commune de son peuple en matière eschatologique, on ferme les yeux sur ces hésitations et ces incohérences. Ce qui est vrai, c'est que la plupart des idées dont il s'est servi étaient en effet dans l'air. Mais il a tout groupé dans une solution si simple qu'elle porte le sceau de la divinité, surtout quand on la rapproche des prophéties qu'elle réalise dans une parfaite harmonie. »

<sup>3.</sup> Je ne dirai rien ici de l'Ange de Iahvé, ne pensant pas que les textes de l'Ancien Testament nous conduisent à identifier cet Ange avec le Fils ni avec la Sagesse. Cf. J. Touzard, art. Ange de Yahweh. Suppl. au Dict. de la Bible, surtout col. 251-253.

parallèlement à celle de la Sagesse, ni que la théologie de la Sagesse ait enrichi le messianisme et se soit combinée avec lui. Tous ces traits devront bientôt se fondre dans l'unité d'une même croyance, mais seulement après nous être apparus dans l'unité d'une même personne.

C'est vers cette personne, c'est vers le Fils de Dieu que tend toute l'histoire d'Israël. En relisant, dans ce chapitre, les livres de l'Ancien Testament, nous y avons relevé bien des traits, à peine esquissés et épars, auxquels la révélation chrétienne donnera leur dessin définitif et leur harmonieuse unité; mais on peut et on doit considérer encore les mêmes textes d'un autre point de vue, n'y recherchant plus les données d'une révélation encore imparfaite, mais plutôt l'impulsion qui, dès lors, entraînait à son insu Israël vers la révélation suprême, vers le Christ : « nul ne peut venir à moi si mon Père ne l'attire »; cette attirance forme toute la trame de l'histoire sainte; c'est elle surtout que l'Église, véritable Israël, y voyait apparaître quand, dès les premières années du christianisme, elle portait son regard sur le passé. Lorsque nous exposerons (p. 364 sqq.) la foi de l'Église primitive, nous verrons comment tous les écrivains du Nouveau Testament appliquent au Christ des textes des prophètes qui se rapportaient directement à Iahvé; il suffira de rappeler ici l'interprétation de la vision d'Isaïe par saint Jean (xII, 41) : cette théophanie est une des plus sublimes de tout l'Ancien Testament : dans le Temple, Iahvé apparaît au prophète sur un trône élevé; des séraphins l'entourent, se couvrant la face de leurs ailes et s'écriant : « Saint, saint, saint est lahvé des armées; toute la terre est pleine de sa gloire! » Cette gloire, nous dit saint Jean, c'est celle du Christ, que le prophète vit alors. Cette interprétation, entre tant d'autres, fait apparaître dans l'Ancien Testament celui qui le remplit en effet, celui qui devait être « la fin de la loi » et qui en était le terme, le Christ 1.

<sup>1.</sup> C'est à cette lumière que beaucoup d'anciens Pères, en particulier saint Irénée, reconnurent des apparitions du Verbe dans les théophanies de l'ancien Testament; cf. infra, p. 220.

Plus significatives encore que ces théophanies étaient les promesses données tant de fois par Dieu à son peuple, de venir lui-même à son secours et de le sauver 1. Les premiers chrétiens, qui avaient tous ces textes présents à la mémoire, pouvaient-ils ne pas en découvrir le sens mystérieux, quand ils contemplaient, ou mieux encore quand ils se rappelaient ce Fils de Dieu apparu parmi eux? N'était-ce pas lui que les prophètes annonçaient comme le bon Pasteur qui viendrait parmi son peuple : « Celui qui a dispersé Israël le rassemblera, et il le gardera comme le pasteur garde son troupeau » (Jér., xxxi, 10); « ainsi parle le Seigneur Iahvé : Voici que j'aurai soin moi-même de mes brebis et que j'en ferai la revue. Comme un pasteur inspecte son troupeau quand il est au milieu de ses brebis éparses, ainsi je ferai la revue de mes brebis, et je les recueillerai de tous les lieux où elles ont été dispersées » (Ézéch., xxxiv, 11-12). N'est-il pas l'époux d'Israël, celui qui lui dit dans Osée (11, 21-25) : « Je serai ton fiancé pour toujours; je serai ton fiancé par la justice et la droiture, par la grâce et la miséricorde; je serai ton fiancé par la foi, et tu reconnaîtras Iahvé... Et je dirai à celui qui n'était pas mon peuple : Tu es mon peuple! et il répondra : mon Dieu. »

A travers toutes ces prophéties, rendues transparentes par la lumière de l'Évangile, le Christ apparaissait aux yeux des premiers chrétiens; les Juifs jusque-là n'avaient pas pu l'y distinguer; mais du moins ils avaient été portés vers lui par ces promesses divines; c'est lui qu'ils attendaient comme leur Rédempteur. Quand étaient venus les jours terribles de la ruine d'Israël et de l'exil du peuple, c'est vers lahvé que

<sup>1.</sup> Cf. Lacrance, RB, 1917, p. 595 : « Si l'on analyse l'espérance d'Israël, on y voit au premier rang l'annonce assurée d'une intervention personnelle de Dieu dans le salut. Tandis que dans le passé il avait suscité des sauveurs, c'est lui qui, dans la grande crise du salut, devait être le Sauveur. Que cette attente ait été réalisée en Jésus, que cette foi ait conquis les âmes, c'est le trait le plus extraordinaire et le plus divin... De tels oracles étaient la plus haute espérance d'Israël, et le culte de tant de chrétiens montre qu'elle n'a pas été trompée; elle a seulement été dépassée, ce qui est la marque d'une œuvre divine, prodigieusement libérale, manifestation extrême de bonté. »

s'étaient tendues plus ardentes que jamais l'espérance et la prière; la vie nationale, en se brisant, avait fait plus clairement apparaître le lien qui unissait chaque croyant à son Dieu; en même temps des horizons nouveaux et plus larges s'ouvraient devant les exilés; ils comprenaient mieux que le Dieu qu'ils servaient était le Seigneur et le Maître du monde entier. Et, en même temps que l'action de Dieu apparaissait plus intime et plus universelle, son culte devenait plus cher et plus sacré : au contact des mensonges et des turpitudes de l'idolâtrie, ils comprenaient mieux le prix de cette loi de justice et de sainteté; et n'était-ce pas pour en répandre autour d'eux la clarté que Dieu les avait dispersés ainsi sur toute la terre? Exilés, sans foyer, sans temple, mais plus que jamais riches de leur foi, ils étaient aussi plus que jamais impatients de voir ce règne de Dieu tant de fois promis se manifester enfin. Les siècles qui suivirent l'exil virent de nouvelles épreuves, qui menacèrent plus directement la foi d'Israël et ses espérances : c'est la domination grecque essayant de s'implanter non seulement par le droit de la conquête, mais encore par le prestige d'une civilisation brillante; c'est ensuite la domination romaine, moins persécutrice sans doute mais plus irrésistible : elle a saisi le monde entier, elle le gouverne avec une habileté et une puissance qui intimident les plus grands d'entre les Juifs.

Frappée par tant de coups terribles, l'espérance nationale ne s'est pas laissé briser; sans doute en bien des cœurs elle s'enflamme de passions trop humaines; elle devient étroite, jalouse, fanatique; elle ne rêve que soulèvements à main armée, elle va s'épuiser dans ces convulsions suprêmes qui vont consommer la ruine du pays; d'autres âmes ont été abattues par tant d'épreuves; désespérant de l'avenir, oubliant les promesses des prophètes, elles cherchent à s'accommoder de la domination étrangère et à vivre commodément parmi ces ruines. Mais il y a encore un reste fidèle : tous n'ont pas plié le genou devant Baal, Iahvé s'est réservé sept mille hommes. Ce reste, que Sophonie prédit (III, 12) comme « un peuple humble et petit », c'est en effet le peuple des pauvres, de ceux qui aimeront à répéter les prières et les plaintes

du psalmiste : « Tous mes os diront : lahvé, qui est semblable à toi, délivrant le malheureux d'un plus fort que lui le malheureux et le pauvre de celui qui le dépouille? (Ps. xxxv, 10). « Tu connais mon opprobre, ma honte, mon ignominie: tous mes persécuteurs sont devant toi... Je suis malheureux et souffrant; que ton secours, ô Dieu, me relève!.. Car Jahvé écoute les pauvres, et il ne méprise point ses captifs » (Ps. LXIX, 20 sqg.). Il faudrait relire ici tous ces cris poignants des psaumes; jamais prière n'a été plus pleine d'angoisse, de détresse, mais aussi d'humble confiance 1. Plus touchantes encore peut-être sont les plaintes de l'Israélite devant la vigne de lahvé ravagée par les gentils, le temple souillé, le Messie qui tarde, les prophètes qui se sont tus 2. Et à ces prières répond, malgré tout, l'assurance donnée jadis par lahvé à ses prophètes : il ramènera le reste d'Israël : on les verra revenir, l'aveugle et le boiteux, la femme enceinte et la femme en travail; ils reviendront en pleurant; mais lui les mènera vers des torrents d'eau, par un chemin uni où ils ne chancelleront pas, « car je suis un père pour Israël, et Ephraim est mon premier-né » (Jérém. xxxi, 8-9); et encore : « Iahvé, ton Dieu, est au milieu de toi comme un héros, comme un sauveur; il fera de toi sa plus grande joie; il gardera le silence dans son amour; il aura pour toi des transports d'allégresse » (Soph. III, 17). Et ce sera aussi l'ère d'une nouvelle alliance, d'une alliance de paix et de justice, conclue au fond des cœurs, et le Seigneur lui-même sera pour chacun le Maître intime qui l'instruira 3.

C'est ce Seigneur qui va venir; c'est ce Maître que nous allons entendre; son règne arrive.

<sup>1.</sup> Tous ces textes ont été réunis par Isidore Loeb, La Littérature des pauvres dans la Bible. Revue des Études juives, xx (1890), p. 161 sqq.; xxi, p. 1 sqq. et 161 sqq.; xxii, p. 1 sqq. et 161 sqq. Ces articles ont été réunis en volume sous le même titre (Paris, 1892). Le même sujet a été repris par A. Causse, Les Pauvres d'Israël (Prophètes, Psalmistes, Messianistes) (Strasbourg, 1922).

<sup>2.</sup> Ps. XLIV; LXXIV; LXXXIX, etc.

<sup>3.</sup> Jérémie, xxxi, 31-34; Isaïe, Liv, 10.

### CHAPITRE II

#### LE JUDAÏSME PALESTINIEN

Les livres de l'Ancien Testament avaient pour nous un intérêt de premier ordre : si nous n'y pouvions reconnaître le dogme de la Trinité clairement et pleinement révélé, du moins nous v pouvions trouver, comme dans leurs sources, bien des doctrines qui plus tard devaient entrer dans le dogme chrétien. Les livres postérieurs du judaïsme palestinien, apocalypses, targums, talmuds, midrachs, ne peuvent prétendre au même rôle; ils ne sont point les sources de notre dogme, et sur la théologie trinitaire ils n'ont exercé qu'une influence minime. Cependant ils ne peuvent être entièrement passés sous silence : comparés à la révélation juive, d'où ils dérivent mais qu'ils détournent, ils nous permettent d'en mieux saisir la vraie direction; comparés aux livres chrétiens, composés à la même époque, ils accusent toute la différence qui distingue la tradition des hommes de la révélation de Dieu. Si notre esquisse est fidèle, cette double comparaison s'en dégagera d'elle-même, sans qu'il nous soit besoin d'v insister.

Cette esquisse ne prétend pas retracer dans toute leur complexité les conceptions de Dieu, des puissances, des êtres intermédiaires, qui s'entremêlent dans les recueils rabbiniques, et beaucoup moins les ramener à l'unité. Ainsi que l'observait sagement M. L. Blau, parlant précisément de ces thèses, « on ne trouve ni dans le Targum, ni dans le Talmud, ni dans le Midrach, une cohérence absolue, étant donné que différentes personnes y ont exprimé leurs vues 1. » On se

<sup>1.</sup> Art. Shekinah, dans The Jewish Encyclopedia, p. 259. — Pour l'importance respective qu'il faut accorder à ces différents courants d'idées, les savants juifs s'accordent rarement avec les savants chrétiens: qu'on se rappelle, par exemple, les violentes attaques de Perles contre Bousset (Bousset's Religion des Judenthums), ou, contre la Jüdische Theologie de Weber, les protestations indignées de Schechter (Some aspects of Rabbinic theology, JQR, vi (1894),

bornera donc ici à signaler, dans le judaïsme de cette époque, les doctrines qui ont avec la théologie de la Trinité un rapport moins éloigné.

### § 1. - Dieu.

Si l'on ne considérait que les apocalypses et les targums, on serait porté à voir avant tout dans la théologie judaïque un effort pour affirmer la transcendance divine, au risque d'isoler Dieu du monde; ce caractère est en effet très accusé, surtout dans le judaïsme le plus ancien, et nous aurons bientôt à y insister; mais il ne doit pas faire perdre de vue la conception de la paternité de Dieu: les voyants des apocalypses la négligent le plus souvent¹, les traducteurs des targums l'effacent dans les textes bibliques², mais, à partir de la fin du 1er siècle de notre ère³, les rabbins s'y attachent et s'en nourrissent ⁴.

p. 417-427, 633-647). Il faut ajouter que, entre les Juiss eux-mêmes, les divergences ne sont guère moins accusées : on sait l'accueil qu'ont trouvé, chez beaucoup de ses coreligionnaires, les thèses de Friedlander sur le gnosticisme juis aux deux premiers siècles de notre ère. Plus récemment, G. F. Moore a soumis à un examen rigoureux l'interprétation donnée du judaïsme par plusieurs historiens chrétiens : Christian writers on Judaism (Harvard Theol. Review, xiv (1921), p. 197-254; les critiques les plus sévères et, semble-t-il, les plus justifiées portent sur Weber (p. 228-237) et sur Bousset (p. 241-248); mais ni Schürer (p. 237-241) ni Œsterley et Box (p. 248-250) ne sont épargnés. Par contre, Moore reconnaît la valeur des œuvres de Dalman, de celles de Gfroerer, et aussi (p. 203 sqq.) du Pugio fidei de Raymond Martini.

1. Cependant, dans Jubilés, 1, 28, Dieu est dit « le Père de tous les enfants de Jacob ».

2. Dans Isaïe, LXIII, 16 et LXIV, 17, אָבוֹר est traduit: « Toi, dont la miséricorde pour nous est aussi grande que celle d'un père pour son enfant ». Dans Jerem., III, 4 et 19, אָבוֹ, « mon Père », est changé en אָבוֹלָי, « mon Seigneur ». Cependant le nom de Père est maintenu par le targum d'Onkelos dans Deut., XXXII, 6, et par le targum de Jérusalem dans Exod., xv, 2 et Deut., XXXII, 6 (dans ce dernier passage, les targumiste a ajouté un déterminatif pour atténuer la hardiesse de l'expression : « votre Père du ciel »). Cf. Dalman, Die Worte Jesu, 156, 157.

3. Dalman, ibid., 152: « Als Gottesbezeichnung wird der Vatername in den pseudepigraphischen Schriften nirgends gebraucht. Erst die Aussprüche der Rabbinen vom Schlusse des ersten Jahrhunderts ab enthalten Belege. »

4. Cf. I. Abrahams, Studies in Pharisaism and the Gospels, I (Cam-

« On ne doit pas dire, enseignait Eléazar ben Azaria (100 après J.-C.) : Je n'ai aucun désir de porter des habits de tissus mélangés, ni de manger de la viande de porc, ni de contracter un mariage prohibé, je m'en abstiens donc. Mais qu'on dise : J'en aurais bien le désir, mais que dois-je faire après que mon Père dans le ciel m'a défendu tout cela 1? » Un siècle plus tard, Jehuda ben Tema disait : « Sois hardi comme un léopard, rapide comme un aigle, agile comme une gazelle et fort comme un lion, pour faire la volonté de ton Père dans le ciel 2. » Dans les prières, en particulier dans le Chemoné-Esré 3, le titre de Père est parfois donné à Dieu, associé le plus souvent au titre de roi, qui en précise la signification; il exprime plus de vénération que de tendresse; il rappelle le texte de Malachie (« si je suis Père, où est l'honneur qui m'est dû? ») plus que les prières ou paraboles évangéliques 4.

D'autres fois, c'est Israël qui est représenté comme le fils de Dieu; les textes sont ici beaucoup plus nombreux, et l'accent en est souvent plus familier et plus tendre<sup>5</sup>. Mais on y

bridge, 1917), p. 119, 139 sqq.; J. Abelson, The Immanence of God, p. 286 sqq.; Th. Walker, The Teaching of Jesus and the Jewish Teaching of His age (Londres, 1923), p. 36-38.

1. Sifrâ, 93 d, trad. LAGRANGE (Le Messianisme, p. 152).

2. Aboth, v, 20 a (éd. Strack, p. 46). — Bousset cité (p. 378) une parole de Zadok (vers 70 p. C.): « Maître du monde, mon Père qui es au ciel, tu as laissé détruire ta ville et brûler le temple, et tu restes tranquille et insouciant. » Mais ce texte, qui se rencontre dans une compilation tardive (Tanna dibé Elija), est d'une authenticité bien incertaine. Cf. Bacher, Die Agada der Tannaiten, 12, p. 45.

3. Cinquième et sixième demandes, d'après la recension babylonienne; Dalman (p. 156) compare une prière d'Agiba, qui commence

par les mots : אבינד מולכנד (b. Taan., 25 b).

4. Cf. Dalman, 157; Bousset, 378.

5. Ainsi, dans cette parabole de R. Jehouda (Mekilta, sur Ex., xiv, 19): « A qui ressemble cela (l'ange de Iahvé conduisant Israël dans le désert)? A un voyageur qui, dans un chemin, faisait marcher son fils devant lui. Des voleurs vinrent pour le lui enlever. Alors il le fit passer derrière lui. Le loup vint derrière lui, alors il le mit devant lui. Les voleurs vinrent par devant, et les loups par derrière; alors il le prit dans ses bras. Le fils souffrit du soleil; le père étendit son manteau sur lui. Il eut faim, il lui donna à manger; il eut soif, il lui donna à boire. Ainsi fit le Saint, béni soit-il... » On peut lui comparer

sent un exclusivisme farouche et parfois un orgueil intolérable: Dieu appartient à Israël autant qu'Israël appartient à Dieu. Éléazar ben Azaria interprétait dans ce sens le Deutér., xxvi, 17. 18: (« Tu as choisi aujourd'hui Iahvé... et Iahvé aujourd'hui t'a choisi »): « De même, faisait-il dire à Dieu, que vous me reconnaissez comme le Dieu unique dans le monde, ainsi je vous reconnais comme l'unique peuple sur la terre¹. » De même Aqiba disait, en commentant Excod., xv, 2:

Je veux parler des beautés et des attraits du Saint, béni soit-il, devant tous les peuples du monde. Car voici, les peuples du monde demandent aux Israélites (Cant., v, 9) : « Qu'a donc ton bien-aimé de plus que les autres, pour que tu nous aies ainsi conjurés », pour que vous vous obstiniez à mourir pour lui, à être frappés pour lui, selon qu'il est écrit (ib., 1, 3) : « C'est pourquoi les jeunes filles t'aiment », c'est-à-dire on t'aime jusqu'à la mort<sup>2</sup>; et encore (Ps. xliv. 23) : « Pour toi nous sommes frappés tous les jours »? Voyez, vous êtes beaux; voyez, vous êtes des héros; venez et mêlez-vous à nous! Mais les Israélites leur répondent : Le connaissez-vous? Nous voulons vous dire quelques-uns de ses attraits : « Mon bien-aimé est blanc et rose » (Cant., v. 10). Quand ils entendent ces louanges, ils disent aux Israélites : Nous voulons aller avec vous, selon qu'il est écrit (ib., vi, 1): « Où est parti ton bien-aimé, ô belle entre les femmes? Où s'en est allé ton bien-aimé? nous voulons le chercher avec toi. » Mais les Israélites leur répondent : Vous n'avez point de part avec lui, mais (ib., 11, 16): « Mon bien-aimé m'appartient et moi à lui »; et encore (ib., vi, 3): « Je suis à mon bien-aimé et mon bien-aimé est à moi3. »

On ne saurait méconnaître l'ardeur de cette foi religieuse, et la mort d'Aqiba en dit assez la sincérité; mais c'est perdre

cette parabole de R. Antigonus expliquant, à propos de Ex., XIII, 21, pourquoi Dieu lui-même conduisit les Israélites, au lieu d'en remettre le soin aux anges du service (Mekilta, in h. l.): « C'est comme un roi qui, de son trône, rend ses sentences jusqu'à ce qu'il fasse nuit, jusqu'à ce que ses fils soient dans les ténèbres avec lui; alors, quand il quitte son trône, il prend la lampe et éclaire ses fils. Et les grands du royaume s'approchent et lui disent: « Nous voulons prendre la lampe, et éclairer tes fils. » Mais il répond: « Si je prends la lampe moi-même pour éclairer mes fils, ce n'est pas que je manque de serviteurs, mais voilà, je veux vous montrer l'amour que je porte à mes fils, afin que vous leur rendiez honneur. » Ainsi le Saint, béni soit-il, a manifesté devant les peuples de la terre son amour pour Israël... »

1. Bacher, r², p. 226. 2. Aqiba joue ici sur les mots : על כורת (les jeunes filles) et על כורת (jusqu'à la mort).

<sup>3.</sup> Mekilta, sur Ex., xv, 2 (trad. Winter-Wuensche, p. 122).

sa peine que d'en vouloir voiler l'exclusivisme <sup>1</sup>: cette page, si éloquente malgré ses subtilités, si passionnée, si farouche, est digne de celui qui fut le maître et le martyr du judaïsme; mais on n'est pas surpris non plus que son auteur ait été le principal soutien du faux Messie, du malheureux et cruel Bar-Kokeba.

Il n'est pas étonnant non plus que cette conception étroite et jalouse du Dieu d'Israël ait appauvri la religion : on en vint, plus tard surtout, à se représenter Dieu, comme assujetti lui-même à la loi, observant le sabbat, récitant sa prière quotidienne ³, se faisant purifier par Aaron après s'être souillé au contact de l'Égypte ⁴, ou se purifiant lui-même par le feu après avoir enseveli Moïse ⁵. En faisant ainsi peser sur Dieu lui-même le joug de la loi, les Juifs croyaient le rendre plus tolérable en même temps que plus sacré; ils ne faisaient que rendre leur servitude plus inévitable en l'étendant jusqu'à Dieu.

Dans les conceptions, étudiées jusqu'ici, de la paternité divine et des rapports de Dieu avec Israël, on voit surtout un effort de la piété juive pour se rapprocher de Dieu, ou plutôt pour rapprocher Dieu d'elle. Un autre courant de pensée, moins profond sans doute, mais plus apparent, du moins dans les plus anciens livres, tend au contraire à éloigner Dieu du monde et des hommes.

Ce souci se trahit dans les apocalypses, en particulier dans les ascensions, où l'imagination se donne libre carrière pour décrire l'immense itinéraire du voyant. « Hénoch, en-

<sup>1.</sup> Comme le font, par exemple, Winter et Wuensche dans leur note sur ce passage (p. 123, n. 1). On trouvera beaucoup d'autres preuves de cet exclusivisme chez Strack-Billerbeck, III, p. 139 sqq. 2. Jubilés, II, 18.

<sup>3.</sup> En voici le texte d'après b. Berakhoth, 7 a : « Puisse-t-il arriver que ma miséricorde l'emporte sur ma colère, que ma générosité s'exerce dans toutes mes actions, que je me montre favorable à mes enfants, et que je les traite mieux que ne le mérite leur conduite. » Cf. Abelson (p. 70, n. 1).

<sup>4.</sup> Chemoth rabba, 15 (WEBER, 159).

<sup>5.</sup> Sanhédrin, 30 a (ibid.). Sur cet ensevelissement de Moïse par Dieu, cf. Mekilta, sur Exod. XIII, 19.

levé par les vents, approche d'un palais en pierres de grêle, entouré de flammes, habité par des chérubins. Ce n'est point encore la demeure de Dieu. Il arrive enfin devant une maison, bâtie en langues de feu, et en tout si excellente, en magnificence, en splendeur et en grandeur, qu'on ne peut la décrire : « Son sol était de feu ; des éclairs et le cours des étoiles (formaient) sa partie supérieure, et son toit, lui aussi, était de feu ardent!. » C'était encore relativement simple : dans l'Hénoch slave, dans l'apocalypse d'Abraham l'itinéraire est beaucoup plus compliqué². » Le P. Lagrange, à qui j'emprunte ces lignes, ajoute avec raison : « Si la religion a pour but d'unir l'homme à Dieu, on ne peut que regretter l'ancien Dieu d'Israël, qui était toujours au milieu de son peuple. »

Sur ces imaginations des auteurs d'apocalypses renchériront encore les spéculations des rabbins, dont la tradition ésotérique brodera ses fantaisies autour du trône de Dieu, de sa gloire, et surtout du char décrit dans la vision d'Ézéchiel<sup>3</sup>.

Ces rêveries apocalyptiques ou théosophiques n'atteignaient que des groupes assez restreints d'initiés. Mais les traductions de la Bible en langue araméenne, les targums, étaient lues par tous les Israélites, et les conduisaient, par d'autres voies, à la même conception d'un Dieu séparé du monde.

Les images anthropomorphiques, si fréquentes dans les récits bibliques, sont scrupuleusement effacées; on y emploie les procédés de style familiers aux auteurs d'apocalypses. Ceux-ci, pour mieux signifier la transcendance de leurs visions, évitent souvent les descriptions directes, et les remplacent par des comparaisons : « les murs de cette maison étaient comme une mosaïque en pierres de grêle, son toit

1. Hénoch, XIV, 7.

<sup>2.</sup> Lagrange, Le Messianisme, p. 53. On peut citer encore dans le même sens le Testament de Lévi, III. On trouvera beaucoup d'autres exemples dans Bousset, Himmelsreise der Seele, Archiv für Religionswissenschaft, IV, p. 136-169, 229-273.

<sup>3.</sup> Presque tous les grands rabbins se sont exercés à ces spéculations: ainsi Jokhanan ben Zakkaï (Bacher, 1², p. 39 sqq.), Nekhunia ben Hakkana (p. 56), Eléazar b. Arach (p. 70), Ismaël b. Elicha (p. 261 sqq.), Aqiba (p. 332 sqq.), etc.

était comme le chemin des étoiles<sup>1</sup>... » Les targumistes emploient volontiers la même périphrase; on lit dans la Genèse (xviii, 8) que les anges reçus par Abraham mangèrent, de même ceux que reçut Loth (xix, 3); le targum de Jonathan traduit : « C'était comme s'ils mangeaient<sup>2</sup>. »

Plus souvent, on recourt à un autre procédé, très fréquemment employé aussi dans les apocalypses<sup>3</sup>: au lieu de dire que Dieu fait ou voit quelque chose, on dit que quelque chose a été fait ou vu devant Dieu: la tournure passive manifeste l'effet, mais voile l'agent, et Dieu apparaît non plus comme l'acteur du drame, mais comme le juge ou le témoin devant qui tout se déroule. On n'ose même plus dire que Dieu veut ou que Dieu sait, mais que quelque chose a été agréable à Dieu, ou manifesté devant lui<sup>4</sup>.

Souvent ces légères retouches ne suffisent pas, et il faut appliquer au texte un traitement plus énergique pour en faire disparaître les hardiesses : l'homme n'est plus créé « à l'image de Dieu » (Gen., 1, 6), mais « à l'image des anges »; « Adam est devenu comme l'un de nous » (Gen., 11, 32) est traduit : « Adam est devenu unique au monde ». Dieu dit à Jacob : « Tu as lutté contre Dieu et contre les hommes » (Gen., xxxii, 29); d'après le targum d'Onkelos : « Tu as été grand devant Iahvé et près des hommes. » On lit dans l'Exode (xxxiii, 11) que Moïse parla à Dieu « face à face »; dans le targum de Jonathan : « Moïse entendit le bruit de la voix, mais ne vit pas l'éclat de la face. »

Toutes ces corrections de détail, en s'accumulant, déforment entièrement le récit biblique; Dieu disparaît de l'his-

<sup>1.</sup> Hénoch, xix, 10.11.

<sup>2.</sup> Cf. Weber, p. 155.

<sup>3.</sup> Cf. LAGRANGE, Le messianisme, p. 43.

<sup>4.</sup> M. GINSBURGER, Die Anthropomorphismen in den Thargumin, Braunschweig, 1891), p. 29-34, établit les règles suivantes : On (emploie la périphrase passive avec DTP, quand le texte prête à Dieu une action humaine, p. ex. une perception sensible, ou encore quand une action accomplie par les hommes provoque en Dieu un sentiment. Dans le premier cas, les targums de Jérusalem emploient partout la périphrase avec DTP, les targums de Babylone ne l'emploient que quand la perception sensible est entendue au sens propre et non au sens figuré.

toire de son peuple. Son nom même, Iahvé, n'est plus prononcé. Déjà dans les Septante, la sentence du Lévitique (xxiv, 16) contre les blasphémateurs est traduite : « Que celui qui prononce le nom du Seigneur soit puni de mort. » Josèphe dit de même : « Dieu enseigna à Moïse la prononciation de son nom, que les hommes ne connaissaient pas encore; je n'ai pas le droit de la dire<sup>1</sup>. »

On se sert alors, pour nommer Dieu, de qualificatifs: le Très-Haut, le Saint, le Béni, l'Éternel, le Tout-Puissant, le Miséricordieux, le Vivant (ou le Dieu vivant), etc.<sup>2</sup>; ou bien on emploie les titres qui expriment son domaine: le Seigneur ou le Dieu du ciel, le Seigneur des esprits, le Roi des rois, etc.<sup>3</sup>. Ailleurs on préfère des locutions abstraites ou figurées: la Gloire, la Puissance, le Nom, la Parole, le Lieu, le Ciel, la Demeure.

En elles-mêmes, ces figures de langage sont inoffensives, et on en peut remarquer l'emploi jusque dans le Nouveau Testament; mais quand elles deviennent d'un usage exclusif, elles tendent à appauvrir la religion et à paralyser la prière. Ces scrupules exagérés peuvent aussi développer la superstition, ou substituer au culte d'un Dieu désormais inacessible le culte des puissances intermédiaires.

Le judaïsme n'a point échappé à ces dangers: le nom de Iahvé, en devenant mystérieux, est devenu aussi une formule magique, dont la seule prononciation opère des merveilles. Moïse tua l'Égyptien rien qu'en prononçant sur lui le nom de Iahvé ; Pharaon, ayant demandé à Moïse de lui dire à l'oreille le nom de son Dieu, tomba, dès qu'il l'entendit, privé de sentiment; Moïse le ranima; Pharaon écrivit le nom sur une tablette, qu'il scella; un prêtre, n'ayant pas respecté ce secret, tomba frappé de mort ; la mer Rouge se divisa, parce qu'elle

<sup>1.</sup> Antiq. jud., 11, 276. Cf. Dalman, Der Gottesname Adonaj, p. 36 sqq.; Die Worte Jesu, 159 sqq.; Bousset, 307 sqq.; Box, n. sur Eccli., L, 20.

<sup>2.</sup> Sur ces noms, v. Bousset et Dalman, ll. cc., qui ont étudié leur emploi respectif dans les différents livres de cette époque.

<sup>3.</sup> Bousset, p. 311-313.

<sup>4.</sup> R. Nekhemia, d'après Bacher, if, p. 252.

<sup>5.</sup> ARTAPAN, d'après Eusèbe, Praep. evang., IX, 27 (PG, XXI, 733):

avait vu sur la verge de Moïse le nom divin<sup>4</sup>. Pour Dieu luimême son nom est une arme, et la seule dont il ait besoin<sup>2</sup>. Cette superstition se développa plus tard: c'est en prononçant son nom que Dieu a créé le monde; en le prononçant, le grand prêtre Pinkhas s'est envolé à travers les airs à la poursuite de Bileam, et Abisaï a fait tenir David suspendu entre ciel et terre, pour échapper à l'épée du Philistin<sup>3</sup>.

Autour et au-dessous de ce Dieu isolé et innommable, se détachent parfois des êtres intermédiaires; ainsi dans ce eurieux passage du *Testament* de Juda (xxv, 1. 2):

Moi et mes frères, nous serons chefs en Israël, Lévi le premier, moi le second, Joseph le troisième, Benjamin le quatrième, Siméon le cinquième, Issachar le sixième, et ainsi tous à notre rang. Et le Seigneur a béni Lévi; l'ange de la face, moi; les puissances de la gloire, Siméon; le ciel, Ruben; la terre, Issachar; la mer, Zabulon: les montagnes, Joseph; le tabernacle ( $\dot{\eta}$  σκην $\dot{\eta}$ ), Benjamin; les luminaires, Dan; l'Eden, Nephthali; le soleil, Gad; la lune, Aser  $^4$ .

Sans doute, il serait imprudent de trop presser ces personnifications, d'ailleurs si hétérogènes : à côté des éléments et des astres, l'ange de la face, les puissances de la gloire, et sans doute aussi la Demeure, ou la *Chekina*, selon le terme reçu plus tard dans le judaïsme. Il faut reconnaître cependant

τὸν δὲ (βασιλέα)... χελεῦσαι τῷ Μωύσω τὸ τοῦ πέμψαντος αὐτὸν θεοῦ εἰπεῖν ὅνομα διαχλευάσαντα αὐτόν. Τὸν δέ, προσχύψαντα πρὸς τὸ οὖς, εἰπεῖν. ἀχούσαντα δὲ τὸν βασιλέα, πεσεῖν ἄφωνον διαχρατηθέντα δὲ ὑπό τοῦ Μωύσου, πάλιν ἀγα-διῶσαι...

1. R. Nekhemia, d'après Bacher, II, p. 273. 2. R. Jehouda, dans *Mekilta* sur *Ex.*, xv, 3.

3. Pour ces trois derniers exemples v. Heitmueller, Im Namen Jesu, p. 132 sqq., où l'on trouvera réunis beaucoup d'autres textes, d'une époque assez basse. — On retrouve cette superstition magique du

nom dans Hénoch, LXIX, 13 sqq.

4. Ce texte appartient à la plus ancienne rédaction des Testaments, et se trouve sans variante notable dans les différentes recensions grecques et arméniennes. Il semble cependant qu'il y ait quelque incohérence, pour le rang assigné aux 12 patriarches, entre la 1<sup>re</sup> partie et la 2<sup>e</sup>; voici le texte grec de la 2<sup>e</sup>, la seule qui importe à notre sujet : καὶ ὁ Κύριος εὐλόγησε τὸν Λευί, ὁ δ' ἄγγελος τοῦ προσώπου ἐμέ, αἱ δυνάμεις τῆς δόξης τὸν Συμεών, ὁ οὐρανὸς τὸν 'Ρουδίμ, τὸν 'Ισαχὰρ ἡ γῆ, ἡ θάλασσα τὸν Ζαδουλών, τὰ ὄρη τὸν 'Ιωσήφ, ἡ σκηνὴ τὸν Βενιαμήν, οἱ φωστῆρες τὸν Δάν, ἡ τρυφὴ τὸν Νεφθαλείμ, ὁ ἥλιος τὸν Γάδ, ἡ σελήνη τὸν 'Ασήρ.

que la distinction de ces forces et leur personnification ne sont guère moins accusées dans ce texte palestinien du 11° siècle av. J.-C., que ne le seront chez Philon celles des puissances.

On n'est donc pas surpris que les Juis aient été tentés de rendre un culte aux anges et aux éléments. La désense de l'Exode, xx, 23 (« vous ne vous ferez pas des dieux d'argent et des dieux d'or ») est interprétée par R. Ismaël (Mekilta, in h. l.) comme une désense de faire des statues d'anges, d'ophanim, de chérubins, et, dans le Targum de Jérusalem, comme une désense d'adorer des représentations du soleil, de la lune, des étoiles, des planètes et des anges. L'histoire de l'hérésie judaïsante de Colosses suffirait à montrer que ce culte des anges n'était pas un danger imaginaire!

D'après une conversation curieuse de R. Ismaël et de R. Aqiba sur le premier verset de la *Genèse*, nous voyons aussi que certains docteurs juifs étaient tentés de diviniser le ciel et la terre, et d'interpréter ce verset, comme devaient le faire plus tard certains gnostiques<sup>2</sup>.

Mais c'étaient surtout les attributs mêmes de Dieu qui tendaient à s'y distinguer à demi, à devenir des puissances, comme ils le furent chez Philon. On sait que, pour le philosophe alexandrin, les deux puissances principales se distin-

1. Cf. A. L. Williams, The cult of the angels at Colossae (JTS, 1909, p. 413-439). — M. Reitzenstein (Poimandres, p. 69-81) a prêté un rôle beaucoup plus important au culte des astres dans le judaïsme; je ne pense pas qu'il ait prouvé sa thèse.

2. b. Khagiga, 12 a: Un jour Ismaël demande à Aqiba: Puisque, pendant vingt-deux ans, tu as été l'élève de Nahum de Gimzo, qui voyait un enseignement dans chaque ηκ de la Thora, dis-moi ce que signifie ηκ au premier verset de la Thora? Aqiba répondit; Si les mots μυμή (le ciel) et γηκη (la terre) n'étaient pas précédés de ηκ, je les tiendrais pour des noms de divinités; mais la particule nous fait voir qu'il s'agit seulement là de ce que nous entendons par ciel et terre. — L'interprétation ainsi écartée ressemble étrangement à l'interprétation gnostique rapportée par saint Ικένεε (ι, 18, 1): ὁ γὰρ Μωϋσῆς, φασίν, ἀρχόμενος τῆς κατὰ τὴν κτίσιν πραγματείας, εὐθὺς ἐν ἀρχῆ τὴν μητέρα τῶν ὅλων ἐπέδειξεν, εἰπών ἐν ἀρχῆ ἐποίητεν ὁ θεὸς τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν. Τεσσάρα οὖν ταῦτα ὀνομάσας, θεὸν καὶ ἀρχὴν, οὐρανὸν καὶ τῆν, τὴν τετρακτὸν αὐτῶν, ὡς αὐτοὶ λέγουσι, διετύπωσε. Cf. M. Joel, Blicke in die Religionsgeschichte zu Anfang des zweiten christlichen Jahrhunderts, 1 (Breslau, 1880), p. 168.

guent comme les deux noms de Dieu : Oeás, Élohim, c'est la puissante créatrice ou de bienfaisance; κύριος, Iahvé, c'est la puissance royale ou de justice 1. Cette distinction est bien juive d'origine 2, car on en retrouve une analogue, bien qu'inverse, dans le judaïsme palestinien : « Partout où Dieu est appelé lahvé, il agit avec miséricorde; quand il est appelé Élohim, il agit en stricte justice3. » Certains rabbins accusent encore davantage cette distinction : interprétant le passage de Daniel (IV, 17), où il est dit : «... jusqu'à ce que des sièges fussent placés », R. José le Galiléen et R. Agiba expliquent que l'un des sièges est pour la justice, et l'autre pour la bienfaisance 4. Toutefois, le passage du Talmud où cette interprétation est rapportée mentionne aussi la vive désapprobation qu'elle rencontra de la part d'un autre rabbin, Éléazar, fils d'Azariah. A cette date, en effet, la controverse avec les Minim, c'est-à-dire probablement avec les chrétiens<sup>5</sup>, a rendu suspecte toute distinction de plusieurs puissances en Dieu6.

1. Cf. infra, p. 204.

2. C'est donc, je crois, faire fausse route que de chercher, comme M. Bréhier (Les idées philosophiques de Philon, p. 147), l'origine des deux puissances principales de Philon, θεός et πόριος, dans les dieux abstraits de la mythologie stoïcienne, χάρις et δίκη.
3. Sifre, 71 a (sur Deuter., III, 24); cf. Pesikta, 149 a, 164 a; Berechith

3. Sifre, 71 a (sur Deuter., III, 24); cf. Pesikta, 149 a, 164 a; Berechith rabba, 12, 15; Mekilta sur Ex., XIV, 19 et XV, 2; targum de Ps. LVI,

11. Dalman, Der Gottesname Adonaj, p. 59; Weber, p. 154.

4. b. Sanh., 38 b. Une première interprétation d'Aqiba, durement reprise par José, attribuait un des deux sièges à David, c'est-à-dire

au Messie. Cf. Lagrange, Le messianisme, p. 224-226.

5. M. Friedlaender a voulu voir dans les Minim des gnostiques juifs; il a défendu cette thèse dans la plupart de ses nombreux ouvrages, en particulier dans REJ, xxxviii (1899), p. 194 sqq. et dans Die religiösen Bewegungen innerhalb des Judentums im Zeitalter Jesu (Berlin, 1905), p. 179 sqq. Il a été vivement combattu par W. Bacher, I. Lévy (REJ, ib., p. 38 sqq., 204 sqq.) et bien d'autres. On reconnaîtra cependant que Minim a parfois, surtout dans la plus ancienne littérature rabbinique, le sens que M. Friedlaender lui a donné; mais le plus souvent les Minim sont les chrétiens. Cf. R. T. Herford, Christianity in Talmud and Midrash, p. 361-397. G. Hoennicke, Der Minäismus, dans Das Judenchristentum im 1<sup>len</sup> und 2<sup>len</sup> Jahrh. (Berlin, 1908), p. 381-400; Lagrange, Le messianisme, p. 290-300.

6. Le controverse vise d'ordinaire la théorie des deux puissances (שתי רשוות), c'est-à-dire, semble-t-il, la divinité du Fils de Dicu et

#### § 2. - L'Esprit.

Le développement doctrinal qui vient d'être esquissé a déformé la théologie judaïque plus qu'il ne l'a enrichie. Il présente du moins l'intérêt d'une évolution spontanée et vivante. On n'en saurait dire autant des doctrines de l'Esprit, de la Sagesse, de la Parole, qu'il faut exposer maintenant.

A première vue, il peut sembler que ces différents aspects de la théologie de l'Ancien Testament se soient éclairés et précisés dans le judaïsme. En ce qui regarde l'Esprit, plusieurs historiens font remarquer, comme la preuve d'un progrès certain<sup>1</sup>, le nom d'Esprit-Saint qui lui est donné dès lors comme il le sera dans le Nouveau Testament<sup>2</sup>. Je ne sais s'il faut attacher tant de signification à cet usage : il semble qu'il faille l'attribuer surtout à la désuétude où était tombé le

sa distinction d'avec le Père : ainsi R. Ismael et R. Idi d'après b. Sanh., 38 b; R. Jonathan d'après Ber. r., 8, p. 22 d. Cf. Herford, p. 261 sqq.; Lagrange, p. 296; Friedlaender, p. 186.

1. HACKSPILL, RB, 1902, p. 70: « Les Psaumes de Salomon sont... les premiers à nommer explicitement l' « Esprit-Saint » (xvii, 42) et Onk. in Gen., xlv, 27, dit formellement que l'Esprit-Saint reposa sur Jacob. Quoiqu'il ne s'agisse pas dans ces cas d'une hypostase, le seul fait de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit-Saint reposant de l'existence de ce nom marque un progrès et prouve que l'Esprit de l'existence de l'existence

commençait à être individualisé, à être considéré en lui-même, car autrefois on aurait dit « l'Esprit de Iahweh » ou « le Saint-Esprit de

Iahweh ». »

2. On lit dans Is., LXIII, 10. 11 « son Esprit Saint » (de Iahvé); Ps. LI, 13, « ton Esprit Saint ». Dans Daniel (IV, 5.6.15; V, 11) Nabuchodonosor et la femme de Balthazar disent que Daniel a «l'Esprit des dieux saints ». Dans les trois premiers passages, Théodotion traduit : « l'Esprit saint de Dieu », dans le dernier, les LXX traduisent : « l'Esprit-Saint ». Cf. LXX, Ps. cxLu, 10 « ton Esprit Saint ». LXX Dan., vi, 3: « l'Esprit-Saint ». Théod. Suz., 45: « Dieu excita l'esprit saint d'un jeune homme nommé Daniel ». Sap. Sal., 1, 5 : ἄγιον γὰρ πνεύμα παιδείας φεύξεται δόλον. VII, 22 : ἔστιν γὰρ ἐν αὐτῆ (αὐτἡ) πνεύμα νοερόν, αγιον.... ix, 17 « tu as envoyé ton Saint Esprit. » Ps. Sal., χνιι, 42 : ὁ θεὸς κατηργήσατο αὐτὸν δυνατὸν ἐν πνεύματι ἄγίω καὶ σοφὸν ἐν βουλή συνέσεως. Jubil., I, 21 : « Donne-leur un cœur pur et un esprit saint. » IV Esdras, xiv, 22 : « mitte in me Spiritum Sanctum ». Cf. Bousser, Rel. des Judentums, p. 347 sq. Dans le livre Sadocite découvert à Éléphantine et publié par M. Schechter, l'expression « esprit saint » est employée à plusieurs reprises (vii, 12; viii, 20) pour signifier l'âme, comme dans plusieurs des textes ci-dessus.

nom de Iahvé; on ne peut plus dire: l'Esprit de Iahvé, on dit: l'Esprit de sainteté ou l'Esprit-Saint<sup>1</sup>.

Plus remarquable sans doute est la personnification de l'Esprit, assez fréquente dans les écrits rabbiniques : assez volontiers on dit que « l'Esprit-Saint parle », « l'Esprit-Saint s'écrie », etc². Ces habitudes de style sont notables, et très différentes de celles qu'on a remarquées plus haut dans l'Ancien Testament; toutefois on trouve dans le rabbinisme tant d'abstractions personnifiées, qu'on n'ose pas prêter à l'Esprit une hypostase plus consistante qu'à la Chekina ou à la Memra.

Un fait beaucoup plus important à constater que ces habitudes de langage, c'est que l'Esprit-Saint n'est plus représenté, ainsi qu'il l'était chez les prophètes, comme une force actuellement agissante. Ni les auteurs d'apocalypses ni les rabbins n'ont conscience de subir l'action de l'Esprit, d'être inspirés et mus par lui³, comme l'étaient Isaïe ou Ézéchiel, comme le seront bientôt les apôtres. On lit dans le Talmud que l'ancien temple contenait cinq trésors qu'Israël a perdus avec lui : le feu du ciel, l'arche d'alliance, Urim et Tummim, l'huile du sacre et le Saint-Esprit\*. Ce n'est là sans doute

2. V. g. Mekilta sur Ex., xv, 2 et xv, 9.

On remarquera que les voyants des apocalypses sont inspirés le

plus souvent non par l'Esprit-Saint, mais par des anges.

<sup>1.</sup> Ce qui confirme cette interprétation, c'est que cet usage ne devient fréquent que dans le rabbinisme; on aura pu remarquer que, dans les exemples cités ci-dessus, la formule « Esprit-Saint » n'a pas la valeur d'un nom personnel. — Sur l' « Esprit-Saint » dans le rabbinisme on peut consulter Abelson, the Immanence of God, p. 174-277. Dans les écrits rabbiniques, l'Esprit-Saint joue à peu près le même rôle que la Chekina; mais il est d'un emploi moins fréquent et plus tardif. Cf. ib., p. 377 sq.

<sup>3.</sup> Les auteurs des livres sibyllins ne font pas exception: ils font parler les sibylles comme leurs coreligionnaires de Judée font parler Hénoch ou Esdras: de part et d'autre, l'écrivain ne revendique pas l'inspiration pour soi, mais pour quelque héros du passé. Philon, au contraire, se croit personnellement inspiré; mais il ne développe pas la doctrine de l'Esprit-Saint, et accuse ici une influence hellénique plus qu'une influence judaïque.

<sup>4.</sup> b. Ioma, 21 b; j. Taanith, II, 1 (Schwab, VI, 153); j. Makkoth, II, 6 (ib., XI, 90). De même Soța (Tosephta, 13, 2): « Depuis que sont morts Aggée, Zacharie et Malachie, l'Esprit-Saint a disparu d'Israël » (cité par Strack-Billerbeck, I, p. 127.cf. p. 129.)

qu'une de ces énumérations fantaisistes, où se complaisaient les rabbins, mais elle traduit à sa manière une réalité profonde, dont les livres post-exiliens portent mainte trace : « il n'y a plus de prophète1. » De là, cette impression, si souvent exprimée, de provisoire, d'attente : on s'abstient de trancher les cas douteux, on en réserve la décision au prophète qui viendra. C'est lui qui décidera du sort des familles sacerdotales dont les généalogies sont perdues2; c'est lui qui dira ce qu'il faut faire des débris de l'autel des holocaustes profané par les Gentils (I Mach., IV, 46); on institue Simon chef et grand prêtre, « jusqu'à ce que vienne un prophète fidèle » (ib., xiv, 41)3. Et quand Jean-Baptiste apparaîtra, on viendra lui demander : « Es-tu le prophète? » (Jean, 1, 21). De là aussi, cette servilité vis-à-vis de la loi écrite et la tradition : c'est du passé qu'on attend toute la lumière, les docteurs d'Israël ne sont que des « répétiteurs 4 »; on sait quel étonnement provoqua Jésus quand il commença à enseigner « comme avant autorité ».

De cette servitude de la lettre, l'Esprit a délivré les chrétiens, et l'on n'a qu'à relire l'épître aux Galates pour sentir le prix de cette délivrance, pour apprécier le contraste de ces deux religions. Mais, si on l'a compris, on ne cherchera pas chez les esclaves de la lettre une doctrine vivante de l'Esprit; en ce point encore c'est du prophétisme que le christianisme dépend; du judaïsme il n'a reçu que quelques formules<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> Ps. lxxiv, 9. Cf. I Macch., ix, 27 : ἐγένετο θλίψις μεγάλη ἐν τῷ Ἰσραήλ, ἤτις οὐχ ἐγένετο ἀφ' ἦς ἡμέρας οὐχ ὤφθη προφήτης αὐτοῖς. Joseph. Ap., i, 8, 41 : ἀπὸ δὲ Ἰλρταξέρξου μέχρι τοῦ καθ' ἡμᾶς χρόνου γέγραπται μὲν ἔκαστα, πίστεως δὲ οὐχ δμοίας ἡξίωται τοῖς πρὸ αὐτῶν διὰ τὸ μὴ γενέσθαι τὴν τῶν προφητῶν ἀχριδῆ διαδοχήν. Plus tristement encore, l'auteur de II Baruch (Lxxxv, 3) écrit, à la fin du ier s. p. C. : « Maintenant les justes ont disparu; les prophètes sont morts; nous-mêmes avons dû quitter la Terre; Sion nous a été prise; nous n'avons plus rien que le Tout-Puissant et sa Loi.»

<sup>2.</sup> Esdr., 11, 63; Neh., vII, 65. Dans ces deux passages, celui qu'on attend est un prêtre qui aura urim et tummim.

<sup>3.</sup> Cf. Philon, De spec. leg., 1, 65 (M. 11, 222) : ... ἀλλά τις ἐπιφανεὶς ἐξαπιναίως προφήτης θεοφόρητος θεσπιεῖ καὶ προφητεύσει. Test. κιι Pat., Lévi, viii, 15. Sur « le prophète », cf. Volz, p. 190 sq.

<sup>4.</sup> De là le nom de tannas qu'ils ont reçu, et le nom de michna donné au recueil de leurs sentences.

<sup>5.</sup> Outre l'expression « l'Esprit-Saint », commune au rabbinisme et

Au reste, dans le judaïsme même, les traits les mieux frappés de la doctrine de l'Esprit viennent de la théologie des prophètes. On remarque surtout l'influence du texte d'Isaïe (XI, 1 sqq.): « sur lui reposera l'Esprit de Iahvé, esprit de sagesse et d'intelligence... » On en retrouve un écho dans Hénoch, XLIX, 3: « En lui (l'Élu) habite l'esprit de sagesse et l'esprit qui éclaire, et l'esprit de science et de force, et l'esprit de ceux qui se sont endormis dans la justice »¹; dans le Testament de Lévi, XVIII, 7: « L'esprit d'intelligence et de sainteté reposera sur lui »; dans les Psaumes de Salomon (XVII, 42): « Dieu l'a fait puissant par l'esprit saint, et sage par le don de conseil éclairé, accompagné de la force et de la justice », et dans d'autres textes semblables².

D'autres passages encore mentionnent incidemment l'action sanctifiante de l'Esprit de Dieu. Ainsi Joseph « avait l'Esprit de Dieu en lui » (Test. Sim., IV, 4); l'homme bon « aime celui qui a la grâce du bon Esprit » (Test. Benj., IV, 4)³. Dans quelques autres textes, c'est l'opération prophétique de l'Esprit qui est mentionnée; au livre des Jubilés (xxxi, 12) on raconte ainsi comment Isaac bénit les fils de Jacob: « L'Esprit de prophétie descendit dans sa bouche, de sa main droite il prit Lévi et de sa main gauche Juda, et il se tourna vers Lévi, et le bénit le premier et dit⁴... » Esdras, voulant écrire de nouveau la loi détruite, prie Dieu en ces termes (IV Esd., xiv,

au christianisme, on peut remarquer l' « Esprit de vérité » (πνεῦμα τῆς αληθείας) qui, dans les Testaments, s'oppose à l'esprit d'erreur (πνεῦμα τῆς πλάνης): Juda, xx, 1.5. Cf. Jubilés, xxv, 14.

3. On peut rapporter ici ce qui est dit (Test. Juda, xx, 1.5) de l'Esprit de vérité.

<sup>1.</sup> Les textes d'Hénoch sont cités d'après la traduction de M. Martin.
2. Cf. Hénoch, lxii, 2: « l'esprit de justice se répandit sur lui (l'Elu) »; ibid., lxii, 11; Testam. Lévi, ii, 3: πνεῦμα συνέσεως Κυρίου ἤλθεν ἐπ΄ ἐμέ. χνιιί, 11: πνεῦμα άγιωσύνης ἔσται ἐπ΄ αὐτοῖς. Benj., viii, 2: ἀναπαύεται ἐπ΄ αὐτον τὸ πνεῦμα τοῦ θεοῦ. Juda, xxiv, 2 est assez semblable, mais bien suspect d'interpolation chrétienne; au reste Lévi, xviii n'est pas non plus à l'abri du soupçon. Cf. Lagrange, Messianisme, p. 74 sqq.

<sup>4.</sup> Dans un passage parallèle, l'auteur décrit ainsi la bénédiction de Jacob par Rébecca (xxv, 14): « Quand l'Esprit de Vérité fut descendu dans sa bouche, elle mit les deux mains sur la tête de Jacob et dit:...» Cf. Hénoch, xci, 1.

22): « Si j'ai trouvé grâce devant toi, envoie en moi l'Esprit-Saint, et j'écrirai tout ce qui est arrivé dès l'origine 1... »

Ces quelques textes sont isolés dans l'ensemble de cette littérature : manifestement la croyance aux esprits est alors beaucoup plus vivante que la croyance à l'Esprit; le livre des *Testaments* est l'ouvrage où ces doctrines sont le plus développées; or l'Esprit de Dieu y est rarement mentionné<sup>2</sup>, et plusieurs de ces mentions sont d'une authenticité suspecte<sup>3</sup>; au contraire, il y est sans cesse question des esprits de Satan <sup>4</sup>, des esprits de Béliar <sup>5</sup>, des esprits d'erreur <sup>6</sup>, de l'esprit d'envie <sup>7</sup>, de colère <sup>8</sup>, de fornication <sup>9</sup>, de haine <sup>10</sup>, et aussi des

1. Cette croyance à l'Esprit prophétique est beaucoup plus fréquemment exprimée dans les livres rabbiniques (cf. Weber, p. 190-194), surtout dans les traductions et commentaires de la Bible, mais on y trouve peu de traits originaux. Le plus notable est la doctrine de la transmission de l'Esprit par l'imposition des mains (סְּמֵלֵיכָה); cf. Coppers, l'imposition des mains (Paris, 1925), p. 162-169.

2. Sim., IV, 4; Lévi, II, 3; XVIII, 7.11; Juda, XX, 1.5; XXIV, 2; Benj.,

IV, 5; VIII, 2; IX, 4.

3. Cf. supra, p. 156, n. 2.

4. Dan, vi, 1.

5. Issach., νιι, 7; Dan, 1, 7; Jos., νιι, 4; Benj., ιιι, 3-4; νι, 1. Dans ce dernier texte, l'esprit de Béliar est opposé à l'ange de la paix : Τὸ διαδούλιον τοῦ ἀγαθοῦ ἀνδρὸς οὐα ἔστιν ἐν χειρὶ πλάνης πνεύματος Βελίαρ· ὁ γὰρ ἄγγελος τῆς εἰρήνης ὁδηγεῖ τὴν ψυχὴν αὐτοῦ. Cf. l'opposition de l'esprit de vérité et de l'esprit d'erreur, Juda, xx, 1 : δύο πνεύματα σχολάζουσι τῷ ἀνθρώπῳ, τὸ τῆς ἀληθείας καὶ τὸ τῆς πλάνης. de même, Aser, 1, 5 : ὁδοὶ γάρ εἰσιν δύο, καλοῦ καὶ κακοῦ· ἐν οῖς εἰσι τὰ δύο διαδούλια ἐν στέρνοις

ήμων διακρίνοντα αὐτά.

6. Πνεύματα τῆς πλάνης: Rub., II, 1-2; III, 3; Sim., III, 1; VI, 6; Lévi, III, 3; Juda, XIV, 8; XX, 1-2; XXV, 3; Issach., IV, 4; Nephth., III, 3; Aser, VI, 2; ef. Siméon, II, 7: ὁ ἄρχων τῆς πλάνης. Dans Ruben, II et III, on distingue sept esprits d'erreur: Πρῶτον τὸ τῆς πορνείας πνεῦμα... δεύτερον πνεῦμα ἀπληστείας γαστρός. Τρίτον πνεῦμα μάχης... τέταρτον πνεῦμα ἀρεσκείας καὶ μαγγανείας... πέμπτον πνεῦμα ὑπερηφανείας... ἔκτον πνεῦμα ψεύδους... ἔδδομον πνεῦμα ἀδικίας. D'après Juda, XVI, 1, il y a dans le vin quatre esprits mauvais: ἐπιθυμίας, πυρώσεως, ἀσωτίας καὶ αἰσχροκερδίας. Les « esprits mauvais » sont encore mentionnés: Sim., III, 5; IV, 9; VI, 6; Lévi, XVIII, 12; Dan, V, 5-6; Aser, I, 9; VI, 5; Benf., V, 3 (« esprits impurs »). Cf. Charles, note sur Rub., II, 1 (trad. angl., p. 3, 4).

7. Το πνεθμα τοῦ ζήλου: Sim., 11, 7; 1ν, 7; Juda, x111, 3; Dan, 1, 6. 8. Το πνεθμα τοῦ θυμοῦ: Dan, 1, 8; 11, 1 (τοῦ ψεύδους καὶ τοῦ θυμοῦ); 11, 4;

111, 6, 14, 3.
9. Το πνεθμα τῆς πορνείας : Rub., v, 3; Lévi, 1x, 9; Juda, xiii, 3; xiv, 2.
10. Το πνεθμα τοῦ μίσους : Gad, 1, 9; 111, 1; 1v, 7; vi, 2.

esprits (ministres) des vengeances divines <sup>1</sup>. Ce qui est plus surprenant, c'est qu'on trouve même dans ce livre la conception stoïcienne des sept esprits, principes des opérations des sept sens <sup>2</sup>. C'est là sans doute une interpolation, mais une interpolation très ancienne, puisqu'elle se lit dans les deux recensions grecques <sup>3</sup>; au reste, même dans ses parties primitives, le livre accuse une conception matérialiste de l'esprit qui s'accorde assez bien avec la doctrine stoïcienne <sup>4</sup>.

Avec le livre des *Testaments*, c'est le livre d'*Hénoch* qui nous fournit à cette époque les renseignements les plus nombreux sur la doctrine de l'esprit. Ici encore, l'Esprit de Dieu apparaît peu<sup>5</sup>, les esprits bons et mauvais sont partout au premier plan, surtout dans le livre des paraboles (xxxvu-

1. Lένι, 111, 2: 'Ο δεύτερος (οὐρανὸς) ἔχει πῦρ χιόνα πρύσταλλον ἡμέραν πρίσεως ἐν τῆ δικαιοκρισία τοῦ θεοῦ· ἐν αὐτῷ γάρ εἰσι πάντα τὰ πνεύματα τῶν ἐπαγωγῶν εἰς ἐκδίκησιν τῶν ἀνθρώπων. Cf. Eccli., xxxix, 28-30; xl, 9-10, et note de Charles (trad. angl., p. 31).

2. Rub., II, 3-8 : Πρώτον πνεύμα ζωής... δεύτερον πνεύμα όράσεως... τρίτον πνεύμα ἀχοής... τέταρτον πνεύμα ὀσφρήσεως... πέμπτον πνεύμα λαλίας... ἔχτον πνεύμα γεύσεως... ἔδδομον πνεύμα σποράς. On reconnaît ici sans peine

la doctrine stoïcienne exposée plus haut, p. 87.

3. D'après M. Charles, ces deux recensions (dont la première daterait au plus tard de l'an 50 p. C.) seraient des traductions de deux textes hébreux différents (p. xxxiii-xl); cette hypothèse me semble démentie par la présence de cette interpolation : elle a dû se trouver dans la source commune des deux recensions, et elle n'a pu être faite dans le texte hébreu (cf. Charles, trad. angl., p. 4). M. Charles compare II Hén., xxx, 9 et une interpolation qui se trouve dans le ms. 248 de l'Eccli., après xvii, 4 : 'Έν ὁμοιώματι ἔλαδον χρῆσιν τῶν πέντε τοῦ χυρίου ἐνεργημάτων, ἕχτον δὲ νοῦν αὐτοῖς ἐδωρήσατο μερίζων, χαὶ ε΄6δομον λόγον ξρμηνέα τῶν ἐνεργημάτων αὐτοῦ.

4. Ainsi, d'après Ruben, III, 3, les sept esprits mauvais sont localisés dans les différents organes du corps, dans le ventre, le foie, la bile, etc. Cf. Aser, 1, 9: δ θησαυρός τοῦ διαθουλίου πονηροῦ πνεόματος

πεπλήρωται.

5. Dans un seul passage (lxvII, 10), il est parlé de « l'Esprit du Seigneur »; encore Beer (dans Kautzsch, Apokryphen des A. T.) propose-t-il de restituer ici la forme usuelle : « le Seigneur des esprits ». On peut comparer lxI, 11 : « Ils exalteront dans l'esprit de fidélité, dans l'esprit de sagesse, dans l'esprit de patience, dans l'esprit de miséricorde, dans l'esprit de justice et de paix et dans l'esprit de bonté »; lxII, 2 : « L'esprit de justice se répandit sur l'Élu »; lxI, 7 : « Ils ont été sages par la parole et par l'esprit de vie »; lxVIII, 2 : « Michaël prit la parole pour dire à Raphaël : la puissance de l'Esprit me transporte... »

LXXI); le nom même donné à Dieu plus de cent fois 1 dans ces trente-cinq chapitres est caractéristique : c'est le « Seigneur des esprits ». Il ne rentre pas dans notre plan d'exposer l'angélologie de ce livre<sup>2</sup>, ni de rappeler l'influence si profonde et si fâcheuse qu'elle exerca sur l'ancienne angélologie chrétienne. Mais il faut remarquer, - car ceci intéresse la notion de l'esprit, — l'extension du rôle des esprits. On leur attribue, comme dans le Testaments, une influence sur les vertus et les vices, mais on y met moins d'insistance 3: par contre, on les mêle intimement aux phénomènes naturels : « L'esprit de la mer est mâle et vigoureux... L'esprit de la gelée est son ange à elle, et l'esprit de la grêle est un bon ange. L'esprit de la neige la laisse (tomber) par sa propre force; elle a un esprit spécial, ce qui monte d'elle est comme de la fumée, et son nom est fraicheur. L'esprit du brouillard ne leur est pas associé dans leurs réservoirs... L'esprit de la rosée a son habitation aux extrémités du ciel... » (Lx, 16-20); ailleurs, les changements de température des eaux thermales sont attribués à la présence des esprits et aux châtiments qu'ils subissent (LXVII, 11). Cette conception a été justement comparée à l'animisme babylonien 4; elle n'est pas très éloignée non plus du « pneumatisme » storcien 5; il n'est pas besoin d'ailleurs, pour expliquer ces rencontres, de supposer des emprunts directs: il suffit de se rappeler la superstition populaire, toujours portée, et alors plus que jamais, à peupler le monde d'esprits.

1. 104 fois d'après M. Charles.

2. Cf. MARTIN, Le Livre d'Hénoch, p. XXVI-XXXI.

3. xv, 8 sqq.: « les esprits mauvais »; xcix, 7, id.; cf. lxi, 11:

« l'esprit de fidélité... »; LXII, 2 : « l'esprit de justice ».

4. MARTIN, Le Livre d'Hénoch, p. xxv: Les esprits sont « si unis à leur œuvre ou à leur station, qu'ils n'en paraissent pas toujours dis-

tincts, tout comme dans l'animisme babylonien. »

5. On peut comparer, en particulier, l'explication, rapportée ci-dessus, de la chaleur des eaux thermales, avec la théorie stoïcienne des courants et des vapeurs : Plut, De la Cessat. des orac., 39-41 (supra, p. 94 sq.). La conception stoïcienne est plus nettement matérialiste que celle d'Hénoch, mais l'une et l'autre s'appuient sur des superstitions assez semblables.

## § 3. — La Sagesse.

La Sagesse, que les livres de l'Ancien Testament avaient si nettement personnifiée, a perdu maintenant beaucoup de son relief. Elle se confond le plus souvent avec la loi<sup>4</sup>.

Dans le livre d'Hénoch, on rencontre encore, à côté de mentions assez fréquentes, mais très brèves, de la Sagesse<sup>2</sup>, un fragment isolé, qui forme aujourd'hui le chapitre xun, et qui oppose la sagesse et la folie:

La Sagesse n'a pas trouvé de lieu où elle pût habiter, aussi sa demeure est dans les cieux. La Sagesse est sortie pour habiter parmi les enfants des hommes, et elle n'a pas trouvé d'habitation; la Sagesse est revenue en son séjour et s'est fixée au milieu des anges. Et l'Injustice est sortie de ses repaires, elle a trouvé ceux qu'elle ne cherchait pas et elle a habité parmi eux, comme la pluie dans le désert, et comme la rosée sur une terre altérée.

Cette courte allégorie, qui rappelle d'assez près le passage des *Proverbes* sur la Sagesse et la Folie, ne peut évidemment être prise à la lettre, pas plus que les images analogues qu'on rencontre dans toutes les littératures <sup>3</sup>.

1. L'identification de la Sagesse et de la Loi se rencontre déjà dans

Eccli., 1, 5, et dans Bar., TV, 1.

2. La Sagesse est représentée comme l'assesseur de Dieu (LXXXIV, 3) et comme juge de toute la terre (XCII, 1); ce dernier texte est regardé par Charles comme une interpolation.

3. Par exemple, Hésiode, Travaux et jours, 197 sqq. :
Καὶ τότε δὴ πρὸς "Ολυμπον ἀπὸ χθονὸς εὐρυοδείης
λευχοῖσιν φαρέεσσι καλυψαμένω χρόα καλόν
ἀθανάτων μετὰ φῦλον ἔτην προλιπόντ' ἀνθρώπους
Αίδὼς καὶ Νέμεσις.

et VIRGILE, Georgic., II, 473 :

extrema per illos Justitia excedens terris vestigia fecit.

Assez souvent dans la littérature judaïque on retrouve cette conseption: la Sagesse vient du ciel en terre; elle ne peut trouver place parmi les hommes; mais elle y reviendra aux temps du Messie. Charles compare, entre autres textes, I Hen., v, 8; xlviii, 1; xlix, 1-3; xci, 10; xciv, 5; II Bar., xliv, 14; IV Esdr., viii, 52. — C'est déjà la même idée qui est exprimée dans Eccli., xxiv, 7 sqq.; Prov., 1, 24-28. Cf. R. Bultmann, Der religionsgeschichtl. Hintergrund des Prologs dans EYXAPIETHPION (Göttingen, 1923), p. 8-11.

Dans le livre des Secrets d'Hénoch (xxx, 8) la personnification de la Sagesse est plus accentuée : « Au sixième jour, dit Dieu, j'ordonnai à ma Sagesse de faire l'homme. » On trouve ici une interprétation du texte de la Genèse (1, 26 : « Faisons l'homme... ») très semblable à celle qu'en donneront la plupart des Pères; les rabbins y verront au contraire une parole adressée par Dieu à ses anges 1.

Bientôt toute cette doctrine s'efface, et la Sagesse se confond avec la Loi ou disparaît devant elle. Dans le Testament de Lévi, les fragments araméens, où l'on croit reconnaître une source plus ancienne, donnent le premier rôle à la Sagesse; le texte grec l'attribue à la Loi². Dès les premières lignes du Berechith rabba, R. Hosaia le Grand interprète le premier verset de la Genèse par le texte des Proverbes (VIII, 30) où est décrit le rôle de la Sagesse auprès de Iahvé dans la création, mais il l'explique en substituant la Loi à la Sagesse: c'est la Thora qui fut alors l'instrument de Dieu, et aussi le modèle idéal d'après lequel Dieu a conçu le monde³. Ailleurs, dans d'autres compilations d'assez basse époque, la Loi est représentée comme étant créée par Dieu avant les autres êtres, et comme étant sa conseillère et son aide dans la création 4.

1. Cf. infra, note B, à la fin du volume. — Dans ce même livre des secrets d'Hénoch, on retrouve encore la doctrine de la Sagesse dans xxxIII, 4.

2. Testaments, ed. Charles, append. III, p. 255: רכען בני ספר כווסר אופר לבניכון ותהוי חוכמה אלופר לבניכון ותהוי חוכמת עמכון ליקר עלם (« et maintenant, mes fils, qu'un livre d'instruction et de sagesse enseigne vos fils, et que la sagesse soit parmi vous en honneur éternel »). Cf. Lévi, XIII, 2 (ibid., p. 53): διδάξατε δὲ καὶ ὑμεῖς τὰ τέκνα ὑμῶν γράμματα Ἰνα ἔχωσι σύνεσιν ἐν πάση τῆ ζωῆ αὐτῶν, ἀναγινώσκοντες ἀδιαλείπτως τὸν νόμον τοῦ θεοῦ. Sur le rapport des deux textes entre eux et l'antériorité du texte araméen cf. Bousset, ZNTW, I (1900), p. 346.

3. Berechith Rabba, in Gen., 1, 1 (Wuensche, p. 1). Peut-être fautil reconnaître ici quelque influence de l'exemplarisme alexandrin; au reste, pour le judaïsme palestinien, la loi est beaucoup plus le décret qui détermine les choses que le modèle idéal d'après lequel elles sont conques.

4. Les textes sont cités par Strack-Billerbeck, II, p. 353 sqq.

# § 4. — La Parole.

La Parole ne joue pas le même rôle : dans la Sagesse de Salomon, elle était mise en parallèle avec la Sagesse; ce parallélisme ne se retrouve pas dans le rabbinisme. La Parole cependant, ou Memra, y est très souvent mentionnée, du moins dans les targums, et bien des historiens ont vu là le vestige d'une tradition dogmatique, d'où serait sortie aussi la conception johannique du Verbe.

Tout n'est pas faux assurément dans cette hypothèse : saint Jean, comme les targumistes, dépend des prophètes et des psalmistes, qui avaient si souvent chanté l'efficacité soudaine et irrésistible de la parole divine1; mais cette conception religieuse s'était enrichie dans les livres sapientiaux, et la révélation chrétienne devait à son tour la transformer. Cette transformation suprême, il n'est pas besoin de le dire, n'a pas atteint la Memra du judaïsme, et l'on n'y remarque même pas le progrès dogmatique réalisé dans les livres sapientiaux. Sans cesse, dans les targums, on rencontre la Memra de Iahvé : elle vit, elle parle, elle agit; mais si l'on veut préciser la portée de cette expression, on ne trouve le plus souvent qu'une périphrase, substituée par le targumiste au nom de Iahvé; ainsi que l'a justement remarqué M. Dalman, « on est très éloigné d'en faire une hypostase divine: on prononce « la Parole », mais on pense « Dieu » 2. »

Ainsi le texte des Nombres (XXIII, 4) « Dieu rencontra Balaam » est traduit par Onkelos : « La Memra ³ de la face du Seigneur rencontra Balaam. » De même, il fait dire à Moïse (Deut., v, 3) : « Je me tins entre la Memra du Seigneur et vous. » On lit de même dans le targum de Jonathan (Is., I,

<sup>1.</sup> Cf. supra, p. 131.

<sup>2.</sup> Die Worte Jesu, p. 188. Cf. sur la Memra, G. F. Moore, Intermediaries in Jewish Theology (Harvard Theol. Review, xv (1922), p. 41-86), cf. F. C. Burkitt, Memra, Shekinah, Metatron (JTS, xxiv (1923), p. 158 sq. et Strack-Billerbeck, Exkurs über den Memra Jahves (II, p. 302-333).

<sup>3.</sup> La parole est appelée le plus souvent Memra (בויכורא), forme emphatique de מוכור); dans le targum de Jonathan et le targum de Jérusalem, on trouve aussi, au même sens, Dibbura (דיבורא).

14.16.20): « Vos nouvelles lunes et vos fêtes sont en horreur à ma Memra... éloignez vos mauvaises actions de la vue de ma Memra... Vous serez tués par l'épée, car ainsi l'a décidé la Memra du Seigneur. » Jacob ne dit plus (Gen., xxvIII, 21): « Iahvé sera mon Dieu », mais, d'après Onkelos: « La Memra de Iahvé sera mon Dieu. » Dans un des passages les plus touchants d'Isare, on lisait (Is., LxvI, 13): « Comme une mère console son fils, ainsi moi je vous consolerai »; le Targum de Jonathan traduit: « Ma Memra vous consolera. »

On pourrait indéfiniment multiplier ces exemples<sup>1</sup>: dans le Targum de Jonathan surtout, ainsi que le remarque Bousset, cette périphrase est d'un emploi si fréquent qu'elle s'est presque partout substituée au nom de Dieu. Mais on voit aussi sa portée: elle ne désigne pas le plus souvent un agent intermédiaire entre Dieu et le monde<sup>2</sup>, mais elle voile par

<sup>1.</sup> En voici quelques-uns, recueillis dans la Genèse seulement et dans le targum d'Onnelos: ix, 12: « Dieu dit: Voici le signe que je mettrai entre ma Memra et vous » (même expression ibid., 15-17); xv, 1: « Ma Memra sera ta force et ta récompense »; xv, 6: « Abraham crut en la Memra de Iahvé et cela lui fut réputé à justice »; xvn, 10: « Voici mon pacte entre ma Memra et vous »; xxi, 20: « La Memra de Iahvé fut le soutien de l'enfant et il grandit »; xxiv, 3: « Je t'adjurerai par la Memra de Jahvé »; xxvi, 24: « Ma Memra te secourra et je te bénirai »; xxvi, 28: « La Memra de Iahvé te secourrai »; xxvii, 20: « Si la Memra de Jahvé me secourt »; xxxii, 24: « La Memra de devant Iahvé vint vers Laban »; 49-50: « Que la Memra de Iahvé soit entre moi et toi... Qu'elle soit témoin entre moi et toi »; xxxvi, 3: « La Memra de Jahvé m'a secouru »; xxxix, 2 cf. 3.21.23: « La Memra de Iahvé secourut Joseph. » Cf. Ginsburger, Die Anthropomorphismen in den Thargumim (Braunschweig, 1891), p. 7-20.

<sup>2.</sup> Kohler est d'un autre avis, de même Dennefeld, art. Judaïsme (Dict. de Théol., col. 1620): « Le memra n'est pas une simple périphrase... mais une sorte d'intermédiaire personnel entre Dieu et le monde ». Dans le sens opposé, G. F. Moore, p. 53-54, conclut ainsi son étude: « The sum of the vhole matter is that nowhere in these Targums is memra a « being » of any kind or in any sense, whether conceived personnally as an angel employed in communications with, men, or as a philosophically impersonal created potency, as in Maimonides' theory; or God himself in certain modes of self-manifestation, which has been thought to be the opinion of R. Moses ben Nahman. The appearance of personality which in many places attaches to the memra is due solely to the fact that the phrase « the memra of Y. », or, with pronouns referring to God, My, Thy, His, memar, is a circumlocution for « God », « the Lord », or the like, introduced

une circonlocution la présence ou l'action divines; aussi la Memra ressemble aussi peu au logos de Philon que les préoccupations des rabbins de Palestine ressemblent aux spéculations d'Alexandrie; le problème que le logos de Philon doit résoudre est d'ordre tout philosophique : entre Dieu et l'homme, infiniment distants l'un de l'autre, il faut établir des relations d'action et de prière ; le logos en sera l'intermédiaire. La difficulté qui préoccupe les rabbins est avant tout d'ordre rituel et pratique : par scrupule religieux ils n'osent nommer Dieu aussi souvent qu'il est nommé dans la Bible, ni surtout lui attribuer directement et immédiatement tant d'actions que les livres saints lui attribuent; il suffira, pour calmer leur scrupule, de voiler la majesté divine derrière une périphrase abstraite : la Parole v servira comme la Gloire ou la Demeure 2. Sans doute la pente était glissante, qui entraînait à personnifier ces abstractions, et, peut-être, la Memra cut été plus ou moins traitée comme une hypostase, si cette conception s'était librement développée 3. Il n'en fut pas ainsi, La locution, si familière aux targumistes, est d'un emploi très rare dans le talmud et dans le midrach. M. Kohler a attribué cette désuétude à la défiance qu'éprouvaient les rabbins vis-à-vis de tout ce qui avait quelque ressemblance

out of motives of reverence precisely where God is personaly active in the affairs of men; and the personal character of this activity necessarily adheres to the periphrasis. The very question whether the memra is personal or impersonal implies, from the philological point of view, a misunderstanding of the whole phenomenon; and every answer to a false question is by that very fact false. » Même conclusion chez Strack-Billerbeck: L'expression Memra Adonaïs est « ein inhaltsloser, rein formelhafter Ersatz für das Tetragramm », et par conséquent on ne peut y rattacher le logos de saint Jean (p. 333).

1. אָרָ, par exemple, dans Onkelos, Gen., xxxv, 13: « La gloire de Dieu s'éloigna de lui. » De même dans le Midrach: ainsi R. José, Mekilta sur Ex., xix, 20; R. Simon Ben Azzaï, Sifrâ sur Lévit., 1, 1. Cf. Ginsburger, p. 20.

2. שכינה, cf. infra, p. 165 sqq.

3. Il faut remarquer que ce développement était particulièrement difficile dans le targum : la traduction ou la paraphrase littérale de la Bible apportait plus d'entraves que le midrach ou le talmud aux développements doctrinaux. Or, comme il est dit ci-dessus, la Memra se rencontre presque exlusivement dans le targum.

avec le dogme chrétien; cette hypothèse est assez probable. Il faut reconnaître cependant qu'entre la Memra des targumistes et le Logos de saint Jean il n'y avait guère qu'une analogie verbale: l'une est une abstraction sans consistance, qui donne au langage une forme plus impersonnelle, sans proposer à la pensée une réalité distincte de Dieu1; l'autre est une personne vivante et agissante, capable de s'incarner et de vivre parmi nous. Quand Onkelos fait dire à Jacob (Gen., xxvIII, 21): « La Memra de Iahvé sera mon Dieu », il n'entend pas reporter vers une personne divine distincte du Père l'adoration du patriarche; lorsque saint Jean, au contraire, écrit, au début de son évangile : « Au commencement était le Logos, et le Logos était auprès de Dieu, et le Logos était Dieu », il veut montrer, dès l'origine, à côté du Père céleste, le Verbe divin qui bientôt va s'incarner. Sans doute, la terminologie rabbinique pouvait être présente à l'esprit de l'évangéliste, lorsqu'il écrivait son prologue, et peut-être faut-il en voir la trace non seulement dans la mention du logos, mais encore dans celle de sa gloire, et de sa demeure parmi nous 2. Mais si les vocabulaires sont semblables, les pensées sont profondément différentes.

## § 5.— La Chekina.

Ce qui a été dit de la Memra peut s'appliquer aussi à la Demeure ou Chekina<sup>3</sup>; Weber a cru remarquer entre ces deux termes une différence notable d'emploi : dans le tar-

1. Cf. Ginsburger, p. 12. Abelson (The Immanence of God, p. 146) a souligné de même très justement les différences essentielles qui séparent la doctrine rabbinique de la Memra de la conception philonienne du Logos.

2. Dalman, p. 189 : « Sowohl יַלְקָר als יְלֶקְל und יַּלְלָּר scheinen vertreten zu sein in Ioh., i, 14 : καὶ ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο καὶ ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν καὶ ἐθεασάμεθα τὴν δόξαν αὐτοῦ... ὁ λόγος ist יַּלְרָר, ἐσκήνωσεν vertritt יַּלְרָא δόξα steht für יְּלֶרָא Alle drei Grossen sind in Jesu Fleisch geworden, womit allerdings von ihnen eine Anwendung gemacht wird, welche ihrem ursprünglichen Sinn widerspricht. »

3. Cf. Weber, p. 185-190; Dalman, p. 187-189; El. Landau, Die dem Raume entnommenen Synonyma für Gott in der neu-hebräischen Litteratur (Zurich, 1888), p. 47-66; L. Blau, art. Shekinah dans JE; Abelson, The Immanence of God, p. 77-149; G. F. Moore, art. cité,

p. 55-59; STRACK-BILLERBECK, II, p. 314.

gum, la Chekina aurait eu une signification plus impersonnelle, plus abstraite que la Memra; dans le talmud, au contraire, elle aurait été substituée à la Memra, et aurait joué le rôle d'un intermédiaire entre Dieu et le monde. Cette interprétation, que certains exégètes ont reproduite <sup>1</sup>, ne semble pas exacte et est assez généralement abandonnée <sup>2</sup>. Il est vrai que dans le talmud et le midrach la Chekina est plus souvent mentionnée que dans le targum<sup>3</sup>; mais elle y a gardé la même valeur.

Le plus souvent ce n'est qu'une abstraction qui remplace le nom divin, sans introduire à côté de Dieu une réalité distincte de lui 4. Ainsi on lit dans le targum d'Onkelos (Exod., XXXIII, 14. 15): Dieu dit: « Ma Chekina ira, et je te donnerai le repos. Et Moïse répondit devant le Seigneur: Si ta Chekina ne vient pas avec nous, mieux vaut ne pas nous faire partir d'ici »; et un peu plus bas (20), Dieu dit à Moïse: « Tu ne peux pas voir la face de ma Chekina. » Ces textes, et beaucoup d'autres qu'on pourrait y ajouter, sont tout à fait semblables à ceux qui ont été cités plus haut, au sujet de la Memra 5. Dans les Midrachim, l'emploi est le même: parlant de la sortie d'Égypte, Aqiba disait:

Une comparaison : le fils d'un roi alla dans une ville près de la mer; le roi s'y rendit avec lui et habita avec lui ; il alla dans une autre

1. HOLTZMANN, Lehrb. d. neutest. Theol. (1re édit.), 1, p. 57.

2. Dalman, p. 188 et n. 2: « Recht irrtümlich ist, was Holtzmann über diese Dinge sagt... » L. Blau, p. 259: « It is wholly unjustifiable to differentiate the Talmudic conception thereof (of the Shekinah), as has been attempted by Weber. » E. Landau, l. c., p. 53; Moore, p. 59.

3. D'après Landau (p. 48), le terme Chekina aurait été vraisemblablement introduit par Aqiba; c'est la une pure conjecture, mais il reste vrai qu'on ne peut guere trouver de traces plus anciennes de son emploi.

4. MAYBAUM (Die Anthropomorphien und Anthropopathien bei Onkelos und den späteren Targumim. Breslau, 1870, cité par Landau, p. 54) et Landau (l. c., p. 54) se sont attachés à démontrer que la Chekina ne

désigne jamais un être intermédiaire, mais Dieu lui-même.

5. On trouve d'ailleurs plus d'une fois la Memra rapprochée de la Chekina; ainsi dans Targ. Jér. sur Lév., xxvi, 12 : « Je ferai habiter parmi vous la splendeur de ma Chekina; ma Memra sera pour vous un Dieu rédempteur, et vous serez un peuple saint en mon Nom. » Ibid., Num., x, 36 : « Reviens vers nous, Memra de Iahvé, et fais habiter parmi le peuple la splendeur de ta Chekina. » Cf. Gfrürer, p. 314 sqq.

ville; le roi y alla encore, et y habita avec lui. Ainsi en fut-il des Israélites: lorsqu'ils descendirent en Égypte, la Chekina était avec eux, selon qu'il est écrit (Gcn., xlvi, 4): « Je descendrai avec toi en Égypte »; quand ils partirent, la Chekina était avec eux, selon qu'il est écrit (ib., xxvi, 47): « Je te conduirai »; quand ils descendirent dans la mer. la Chekina était avec eux, selon qu'il est écrit (Exode, xiv, 49): « L'ange du Seigneur, qui précédait Israël, s'avança »; quand ils s'engagèrent dans le désert, la Chekina était avec eux, selon qu'il est écrit (ib., xii, 21): « Le Seigneur les précédait dans le jour » 1.

Il est clair que c'est Dieu qui est représenté ici par le père de la parabole, de même que c'est lui qui est visé par les textes bibliques cités <sup>2</sup>; mais on voit aussi que, pour Aqiba, le Seigneur, l'ange du Seigneur, la Chekina sont des termes équivalents et interchangeables.

On peut remarquer cependant qu'il est surtout fait mention de la Chekina pour exprimer le séjour de Dieu parmi son peuple ou ses fidèles <sup>3</sup>. On retrouve là quelque vestige de la signification primitive du mot. On la reconnaît encore dans l'association très fréquente de la Chekina et de la gloire, la

2. Ce passage suit immédiatement celui qui a été cité plus haut (p. 145), où Aqiba affirme que Dieu appartient exclusivement à Israël.

<sup>1.</sup> Mekilta sur Exod., xv, 2. — On peut comparer un texte assez semblable, cité dans Mek. sur Ex., xII, 41 et Sifré sur Num., § 84, et attribué par Sifré, § 161, à R. Nathan, et par b. Megilla, 29 à, à R. Simon B. Jokhaï (cf. Friedmann, Mechiltha, p. LvII, Bacher, I, p. 281, n. 2); le voici tel qu'il se trouve dans Mekilta: « Partout où les Israélites ont été exilés, la Chekina était avec eux. Ils ont été exilés en Égypte, la Chekina était avec eux, selon qu'il est écrit (I Sam., II, 27): « Je fus exilé dans la maison de ton père, pendant qu'ils étaient en Égypte. » Ils ont été exilés à Babylone, la Chekina était avec eux, selon qu'il est écrit (Is., xlii, 14)... Ils ont été exilés à Élam, la Chekina était avec eux, selon qu'il est écrit (Jér., xlix, 38)... Ils ont été exilés à Édom, la Chekina était avec eux, selon qu'il est écrit (Is., lxiii, 14)... Et quand ils reviendront, la Chekina, si l'on peut le dire, sera avec eux, selon qu'il est écrit (Deut., xxx, 3). »

<sup>3.</sup> Outre les textes déjà cités, il faut rappeler ceux qui promettent la présence de la Chekina partout où les hommes seront rassemblés pour prier: Pirké Aboth, III, 8; Mekilta sur Exod., xx, 24; b, Berakh., 6 a (Schwab, I, 240). Cf. Weber, p. 188. Assez souvent cependant la Chekina est nommée sans qu'il soit particulièrement question de la présence de Dieu: c'est elle qui ensevelit Moïse: Mekilta sur Exod., xIII, 19; c'est à elle que Moïse a soumis tous ses enfants: Eléazar de Modin, Ibid., sur Exod., xVIII, 27, etc.

demeure de lahvé apparaissant aux Israélites toute rayon-

nante de sa splendeur 1.

Il est inutile de parler ici des autres expressions, comme le Lieu<sup>2</sup> ou le Ciel<sup>3</sup>, qui, comme la Memra et la Chekina, ont servi à désigner Dieu<sup>4</sup>; il n'y a ici aucune apparence de personnification, ni, par conséquent, aucune ambiguité à dissiper. Il en va de même de la Voix de Dieu ou du doigt de Dieu<sup>5</sup>, dont les rabbins ont célébré la puissance, mais en qui nul ne sera tenté de voir des hypostases. Quant au Métatron, c'est le chef des anges et non pas une personne divine; il n'a été introduit qu'assez tard dans la théologie rabbinique, et précisément pour écarter la doctrine alexandrine des intermédiaires divins <sup>6</sup>.

#### § 6. — Le Messie.

De toutes les conceptions religieuses de l'Ancien Testament il n'en est pas qui ait agi sur le christianisme primitif plus efficacement que la croyance messianique : c'est en reconnaissant en Jésus le Messie attendu que les disciples ont commencé à croire en lui. Il y a donc un intérêt particulier à rechercher dans la littérature judaïque le progrès ou la déformation du messianisme que l'Ancien Testament nous a fait

1. Cf. Weber, p. 185 sqq.

Cf. Landau, p. 30-45; Dalman, p. 189.
 Cf. Landau, p. 14-30; Dalman, p. 179.

4. On trouvera chez Landau, p. 6-10, une liste de 57 expressions

employées par les rabbins pour désigner Dieu.

5. Ainsi d'après Josué B. Khanania, interprétant Deut., xxxiv, 4, le doigt de Dieu est le metator (ou métatron) qui mesura la terre promise (Bacher, I, p. 148); d'après Simon ben Azzaï, la voix de Dieu est le metator, qui mesure les eaux et les rassemble (ibid., p. 425). Cf. Berechith rabba, 1, 9 (Wuensche, p. 19). — Cette conception du metator ou Métatron se développe dans le rabbinisme postérieur, qui en fait nettement une créature de Dieu. V. ci-dessous.

6. Herford, Christianity in Talmud, p. 287: « Metatron is so far from being identical with the Logos of the Jewish Alexandrine philosophy, or with the Horos of Gnosticism, that he may be regarded as the expression of the Rabbinical rejection of those conceptions... No doubt there is common to all three conceptions the idea of a delegation of a divine power; but, in the case of Metatron, the line is sharply drawn between servant and Master, creature and Creator. » Cf. Moore, art. cité, p. 62-85.

connaître. On ne peut en quelques pages décrire complètement une réalité si complexe; renvoyant donc pour le détail aux études de Volz et du R. P. Lagrange<sup>1</sup>, nous nous efforcerons de dégager les éléments qui ont pu exercer plus d'influence sur la foi des premiers chrétiens.

La lecture des Évangiles suffit à faire constater que le peuple juif, au temps de Jésus-Christ, attendait un Messie et qu'il se le représentait avant tout comme le Fils de David et le Roi d'Israël. C'est la même image qui apparaît aussi dans les écrits de Josèphe. Cette croyance populaire, qu'attestent ainsi unanimement les écrits historiques juifs ou chrétiens, est aussi celle qui s'exprime dans les livres sibyllins, dans les ouvrages de Philon, c'est-à-dire, en général, dans la littérature hellénistique.

Cette croyance, très ancienne et encore presque universelle, a cependant été corrigée dans certains milieux sous l'influence des événements qui ont bouleversé l'histoire juive : la longue et brillante domination des princes asmonéens, de race sacerdotale, a fait attribuer parfois à la race de Lévi les privilèges de Juda : dans le Testament des douze Patriarches, le Messie est un descendant de Lévi <sup>2</sup>: de même, l'auteur du traité Sadocite présente constamment le Messie comme devant naître « d'Aaron et d'Israël <sup>3</sup> ».

Cette tendance lévitique a laissé peu de traces et n'a exercé aucune influence sur les origines du dogme chrétien. Il n'en va pas de même des conceptions universalistes. Nous avons observé plus haut (p. 105 sqq.) comment, depuis l'exil, le

<sup>1.</sup> Volz, Jüdische Eschatologie von Daniel bis Akiba (Tübingen, 1903), p. 197-236; Lagrange, le Messianisme chez les Juifs (Paris, 1909), surtout p. 66-115 et 210-256. On peut lire sur le même sujet G. F. Moore, dans les Beginnings of Christianity, 1, p. 346-362.

<sup>2.</sup> Charles, Testaments, p. xcvii-xcviii; dans les Jubilés, xxxi, Lévi est préféré à Juda; cependant, dans ce passage même, le Messie, dont le rôle d'ailleurs est fort effacé, est promis à Juda et non à Lévi.

<sup>3.</sup> II, 10; VIII, 2; IX, 10; IX, 29; XV, 4; XVIII, 8. Ce traité, découvert dans la Guenizah du Caire et publié pour la première fois par Schechter en 1910, est daté communément du 1<sup>er</sup> siècle avant ou après J.-C.; par Charles (*Pseudepigrapha*, p. 785), des années 18-8 av. J.-C.; par Israël Lévi (*Rev. des Et. juives*, LXI (1911), p. 170-171), de l'époque du second temple.

judaïsme avait élargi ses horizons: Iahvé est toujours adoré comme le Dieu d'Israël, mais, en même temps et de plus en plus, comme le Dieu de l'univers. Ce progrès de la pensée religieuse transforme aussi l'eschatotogie et, avec elle, la croyance au Messie: au lieu d'être totalement absorbée par la destinée d'Israël, par la restauration de son royaume et l'avènement du fils de David, l'espérance de beaucoup des écrivains juifs de cette époque s'étend sur le monde entier et en même temps se concentre sur chaque ame: ce que décrivent ces apocalypses, ce n'est plus seulement le triomphe d'Israël, c'est l'avènement d'un monde nouveau et aussi c'est le salut des justes.

Mais beaucoup n'ont pas du Messie une idée assez haute pour lui reconnaître un rôle si universel et si profond : dès lors, ils s'en détournent et décrivent une eschatologie d'où le Messie est absent. Ainsi en est-il dans la plus grande partie du livre d'Hénoch<sup>1</sup>, dans le livre IV de la Sibylle, dans l'Assomption de Moïse.

Dans d'autres livres au contraire, en même temps que l'espérance du salut, la conception du Messie s'élève et s'élargit; on remarque cette transformation dans le psaume xvii de Salomon: le Messie y est représenté comme le Roi d'Israël, mais un roi si puissant et surtout si saint qu'il domine toute l'humanité;

Il est un Roi juste, instruit par Dieu, établi sur eux (les fils de Jérusalem); et il n'y a pas d'iniquité, pendant ses jours, au milieu

<sup>1. «</sup> Le Messie n'apparaît que dans le Livre des Paraboles et à la fin de l'histoire allégorique du monde (quatrième partie). Il ne figure pas dans les autres sections. A la fin du Livre de l'exhortation et de la malédiction (cinquième partie) nous lisons bien : « Moi et mon fils nous leur serons éternellement unis dans les voies de la vérité pendant leur vie » (cv, 2), paroles qui ne peuvent s'appliquer qu'à Dieu et au Messie, qui porterait ici pour la première fois le titre de Fils de Dieu. Mais ces mots détonnent tellement sur le reste de ce livre, où le Messie n'est pas nommé une seule fois sous un titre quelconque, qu'elles ne sont fort probablement pas authentiques » (Martin, le Livre d'Hénoch, p. xxxvii-xxxviii). Ce dernier texte a été plus longuement discuté par Gry (Les Paraboles d'Hénoch et leur Messianisme, p. 3-6), qui conclut comme Martin à la non-authenticité.

d'eux; car tous sont saints, et leur Roi est le Christ (du) Seigneur 1... Le Seigneur lui-même est son roi, et son espérance, et il est puissant par son espérance en Dieu; et il aura pitié de toutes les nations qui sont devant lui dans la crainte. Car il réduira la terre par la parole de sa bouche pour toujours; il bénira le peuple du Seigneur dans la sagesse avec joie. Et il sera pur du péché pour commander aux peuples immenses, pour reprendre les chefs et détruire les pécheurs par la force de sa parole. Et il ne faiblira pas pendant ses jours, appuyé sur son Dieu, parce que Dieu l'a fait puissant par l'esprit-saint, et sage par le conseil et l'intelligence, accompagnés de la force et de la justice... Il est puissant dans ses œuvres et fort par la crainte de Dieu. Il paît le troupeau du Seigneur dans la foi et la justice, et il n'en laissera pas parmi eux être malades, dans leur pâturage. Il les conduira tous dans l'égalité, et il n'y aura pas parmi eux d'orgueil ni d'esprit de domination. Telle est la majesté du Roi d'Israël, que Dieu a prévue pour le susciter sur la maison d'Israël, afin de la corriger (Ps. Sal., xvii, 35-47).

Quand ce chant fut écrit, Pompée venait d'entrer à Jérusalem (63); au lendemain de ce triomphe des païens, suivi du massacre et de la captivité de tant de Juifs, le psalmiste inconnu évoque les espérances messianiques; dans ce psaume xvii, il leur donne la forme la plus pure et la plus haute: le règne qu'il appelle de ses vœux est un règne de justice et de sainteté, établi sur toute la terre par le Christ du Seigneur: ce Roi d'Israël sera tout-puissant, mais d'une puissance purement spirituelle, qui prend sa source dans les dons divins que Iahvé, d'après l'antique prophétie d'Isaïe, lui départira.

Quelques années avant ces psaumes<sup>2</sup>, un autre livre avait été écrit, qui traçait du Messie un portrait encore plus transcendant; ce livre, qu'on lit aujourd'hui aux chapitres xxxvII-LXIX du livre d'Hénoch, est communément appelé Livre des Paraboles; là aussi, le Messie apparaît comme revêtu

<sup>1.</sup> Le texte porte χριστὸς κύριος, « le Christ Seigneur »; M. VITEAU, tout en admettant que cette leçon peut venir d'une faute de copiste, estime cependant qu'elle peut être authentique et il la conserve. La plupart des critiques la rejettent et je pense qu'ils ont raison; cf. Gry, p. 23-27.

<sup>2.</sup> Martin, p. xcvii, date le *Livre des Paraboles* de la fin du règne de Jannée, 95-78; de même Gry, p. 163, et Charles; ces deux derniers auteurs admettent aussi la possibilité d'une date un peu plus basse (70-64).

de tous les dons spirituels: « En lui habite l'esprit de sagesse, et l'esprit qui éclaire, et l'esprit de science et de force, et l'esprit de ceux qui se sont endormis dans la justice » (xlix, 3); sa gloire est universelle et éternelle (xlix, 2); mais surtout sa personne se présente dans une majesté mystérieuse, transcendante à toute l'humanité:

Là je vis quelqu'un qui avait une tète de jours, et sa tête était comme de la laine blanche; et avec lui un autre dont la figure avait l'apparence d'un homme, et sa figure était pleine de grâce, comme un des anges saints. J'interrogeai l'ange qui marchait avec moi, et qui me faisait connaître tous les secrets au sujet de ce Fils de l'homme : « Qui est-il, et d'où vient-il; pourquoi marche-t-il avec la Tête des jours? » Il me répondit et me dit: « C'est le Fils de l'homme, qui possède la justice et avec lequel la justice habite, qui révélera tous les trésors des secrets, parce que le Seigneur des esprits l'a choisi, et son sort a vaincu par le droit devant le Seigneur des esprits pour l'éternité. Le Fils de l'homme, que tu as vu, fera lever les rois et les puissants de leurs couches, et les forts de leurs sièges; et il rompra les freins des forts, et il brisera les dents des pécheurs; et il renversera les rois de leurs trônes et de leur pouvoir, parce qu'ils ne l'ont pas exalté et qu'ils ne l'ont pas glorisié et qu'ils n'ont pas confessé humblement d'où leur avait été donnée la royauté... » (xLvi, 1-5).

A ce moment, ce Fils de l'homme fut nommé auprès du Seigneur des esprits, et son nom (fut nommé) devant la Tête des jours. Et avant que le soleil et les signes fussent créés, avant que les étoiles du ciel sussent saites, son nom sut nommé devant le Seigneur des esprits. Il sera un bâton pour les justes, afin qu'ils puissent s'appuyer sur lui et ne pas tomber; il sera la lumière des peuples, et il sera l'espérance de ceux qui souffrent dans leur cœur. Toux ceux qui habitent sur l'aride se prosterneront et l'adoreront; et ils béniront et ils glorifieront et ils chanteront le Seigneur des esprits. Et c'est pour cela qu'il a été élu et caché devant lui (le Seigneur) avant la création du monde et pour l'éternité. La sagesse du Seigneur des esprits l'a révélé aux saints et aux justes, car il a conservé la part des justes parce qu'ils ont haï et méprisé ce monde d'injustice et qu'ils en ont haï toute l'œuvre et les voies au nom du Seigneur des esprits; car c'est par son nom qu'ils seront sauvés, et il est le vengeur de leur vie. Dans ces jours les rois de la terre et les puissants qui possèdent l'aride auront le visage abattu à cause de l'œuvre de leurs mains, car au jour de leur angoisse et de leur affliction ils ne se sauveront pas... il n'y aura personne pour leur tendre la main et les relever, parce qu'ils ont renié le Seigneur des esprits et son Messie. Que le nom du Seigneur des esprits soit béni! (XLVIII, 2-10).

Il arriva ensuite que son nom (d'Hénoch) fut élevé, de son vivant, auprès de ce Fils de l'homme et auprès du Seigneur des esprits, loin de ceux qui habitent sur l'aride... Et là je vis les premiers pères et les saints qui depuis l'éternité demeurent en ce lieu (LXX, 1-4)1.

Il suffit de lire ces textes pour y reconnaître la transcendance du Messie; son rôle, sans doute, est celui que lui attribue dans son ensemble la tradition juive et que décrivent aussi les Psaumes de Salomon; il doit briser toutes les puissances qui se sont élevées contre Dieu, et venger les justes. Mais ce Roi vainqueur est en même temps le Juge universel devant qui doivent comparaître non seulement tous les hommes, saints et pécheurs, mais les anges eux-mêmes. Et sa personne dépasse toutes les saintetés et toutes les grandeurs d'ici-bas: il apparaît « comme un des anges saints »; cependant il est distinct des anges et supérieur à eux; il est appelé « le Fils de l'homme », et en effet on l'apercoit au ciel se mêlant aux justes glorifiés et habitant avec eux (xxxix, 6; Lxii, 4); il préexiste à la création du monde, et habite près de Dieu, sous ses ailes; c'est son élu, son assesseur, et il recoit avec lui les bénédictions et la gloire que les hommes lui rendent. « C'est, conclut Martin (p. xxxvIII), le type le plus idéal conçu par le messianisme juif avant le christianisme. »

On reconnaît déjà dans cette esquisse bien des traits que le christianisme va reprendre et accentuer : ce sont d'abord les noms donnés ici à ce personnage surnaturel : le Messie (xlviii, 10; lii, 4), le Juste (xxxviii, 2; liii, 6); l'Élu, (xl, 5, etc.) surtout le Fils de l'homme, titre que nous relevions déjà dans Daniel, et que Jésus-Christ reprendra comme son nom propre<sup>2</sup>. Ce sont aussi des descriptions du jugement où

2. Plusieurs éditeurs croient pouvoir distinguer dans le Livre des Paraboles deux sources différentes : dans la première, l'ange qui conduit Hénoch est appelé « l'ange qui allait avec moi »; dans la seconde,

<sup>1.</sup> Martin, après Dillmann, met en doute l'authenticité de ce chapitre : « il est inadmissible, pense-t-il, que l'auteur primitif ait placé dans la bouche d'Hénoch le récit de son assomption définitive, alors qu'il prétendait que le patriarche avait composé ce livre pendant sa vie terrestre ». Charles, tout en relevant l'étrangeté de ce procédé de rédaction, tient le chapitre pour authentique.

l'on entend ici ou là comme un écho anticipé de l'évangile1. Mais on voit aussi comme ces traits sont incertains et mal assurés: ce personnage surnaturel, ce Fils de l'homme, n'est proprement ni un homme ni un Dieu : s'il se mêle aux hommes, ce n'est que dans ce lointain paradis où les justes « deviendront des anges » (LI, 4); rien en lui qui rappelle l'humilité du Sauveur ni ses souffrances, ni sa miséricorde: rien aussi qui révèle en lui le Fils de Dieu2; à côté du Seigneur des esprits il apparaît comme un être privilégié, élu entre tous et mis au-dessus de tous; mais cette grandeur surhumaine procède d'un libre choix de Dieu, et non point d'une communauté de nature, d'une filiation. Ajoutons enfin qu'il serait imprudent de trop presser des détails d'expression : le Livre d'Hénoch se présente à nous comme une compilation dont les textes originaux sont perdus; les traductions éthiopiennes que nous avons, ont été établies elles-mêmes non pas sur les textes originaux, hébreux ou araméens, mais sur des traductions grecques; ces doubles traductions ont été faites dans des milieux tout saturés d'idées chrétiennes et très vraisemblablement en ont subi l'influence. Ce sont autant de raisons qui commandent à l'historien une grande réserve3.

« l'ange de paix ». Dans la première, le Messie est appelé « le Fils de l'homme »; dans la seconde, « l'Élu ». Cf. Gry, p. 50-74.

1. « En ce jour, tous les rois, et les puissants, et ceux qui possèdent la terre, se tiendront debout, et ils le verront et le reconnaîtront comme il siégera sur le trône de sa gloire; la justice devant lui sera jugée, et de parole vaine il n'y en aura pas qui soit prononcée devant lui... La moitié d'entre eux regardera l'autre moitié, et ils seront terrifiés; ils baisseront la face, et la douleur les saisira quand ils verront ce Fils de l'homme assis sur le trône de sa gloire » (LXII, 3.5). « Il (le Seigneur) s'est assis sur le trône de sa gloire, et la somme du jugement a été donnée au Fils de l'homme, et il éloignera et il détruira les pécheurs de devant la face de la terre et aussi ceux qui ont séduit le monde » (LXIX, 27).

2. Nous avons déjà remarqué ci-dessus (p. 170, n. 1) que le texte « Moi et mon fils » (cv, 2) n'est très probablement pas authentique.

3. Le P. Lagrange (Le Messianisme, p. 89-90) estime que le Livre des Paraboles a pu être interpolé par un chrétien qui aurait assimilé à Jésus l'« Élu » du livre primitif. « Ce qui confirme cette supposition, ajoute-t-il, c'est que cette partie du livre d'Hénoch est la seule, parmi toutes les apocalypses, qui offre des rapprochements frappants avec les Évangiles. Sont-ce tous les évangélistes qui se sont inspirés

Cette haute conception du Messie, qui apparaît dans le Livre des Paraboles d'Hénoch, a traversé la littérature judaïque sans y exercer une influence profonde : dans les apocalypses postérieures on ne peut relever que des rapprochements insignifiants avec le livre d'Hénoch et, à partir du deuxième siècle, on en perd la trace dans la littérature juive 1.

Vers la fin du premier siècle de notre ère, après la ruine de Jérusalem, l'Apocalypse d'Esdras décrit une fois de plus les temps messianiques et la grande revanche que les Juifs en attendent. Ce livre fut écrit sans doute à Rome par un pharisien, à la fin du premier siècle, et jouit d'une assez grande diffusion dans les milieux juifs et chrétiens de Palestine et d'Égypte<sup>2</sup>.

Ici encore, les textes originaux sont perdus; nous ne les atteignons qu'à travers diverses versions dont le témoignage n'est pas toujours concordant, et malheureusement ces divergences intéressent souvent les passages les plus importants<sup>3</sup>.

On peut cependant retenir quelques traits qui, sans avoir,

de ce livre d'un commun accord, ou un chrétien, connaissant les Évangiles, qui l'a interpolé?.. Une très grande réserve est donc imposée lorsqu'on entend argumenter du livre d'Hénoch, surtout lorsqu'il s'agit du titre de Fits de l'homme. »

1. Cf. Charles, Pseudepigrapha, p. 179-180.

2. Cf. l'introduction de Violet (Leipzig, 1924) et J. Keulers, die eschatologische Lehre des vierten Esrabuches (Freiburg, 1922), p. 41-55.

3. Par exemple, la description du règne messianique (vii, 28-30); voici le texte des différentes versions d'après l'édition de Violet (Leigzig, 1910):

Lat.: Revelabitur enim filius meus Jesus cum his, qui cum eo, et jocundabit, qui relicti sunt annis CCCCtis. Et erit post annos hos, et morietur filius meus Christus et omnes, qui spiramentum habent hominis.

Syr.: Car mon fils, le Messie, se révélera avec ceux qui sont avec lui; et il apportera la joie à ceux qui sont restés, pendant trente ans. Et il arrivera après cela que mon fils, le Messie, mourra ainsi que tous ceux en qui est le souffle humain.

Eth. : Car mon Messie paraîtra avec ceux qui sont avec lui, et apportera la joie à ceux qui sont éveillés. Et après cela mon serviteur, mon Messie, mourra, ainsi que tout homme en qui est le souffle de vie.

Arab. 1 : Car vois, mon enfant, le Messie, paraîtra avec ses partisans et apportera la joie au reste qui sera demeuré, pour environ 400 ans.

à beaucoup près, le relief des descriptions d'Hénoch, donnent pourtant au Messie une grandeur surnaturelle : il existe déjà, mais est caché avec les justes dans un lieu où nul ne peut le voir et d'où soudain Dieu le fera paraître (xIII, 26. 52): c'est là sans doute une certaine préexistence, mais fort différente de celle que décrivait le livre d'Hénoch; elle n'est pas d'ailleurs un privilège unique : à côté du Messie, des justes sont ainsi réservés par Dieu<sup>1</sup>. Il ne semble pas que le Messie soit appelé par Dieu « mon fils »; car plusieurs versions orientales portent « mon serviteur » là ou le latin dit « mon fils »: il est donc très probable qu'on n'a ici qu'un écho des anciennes prophéties sur le Serviteur de Iahvé<sup>2</sup>; mais, même si l'on maintient le nom de « fils », on devra observer que jamais l'auteur lui-même n'emploie le terme de « Fils de Dieu ». « Cette atténuation, remarque le P. Lagrange (le Messianisme, p. 105), répond sans doute à une distinction réelle; autre chose est que Dieu dise « mon fils », terme qu'il avait

Arab. 2 : Après cela le Messie paraîtra et donnera la joie à qui-

conque fait ma volonté, pendant 1.000 ans.

Armén.: Alors apparaîtra l'Oint de Dieu, il sera vu des hommes, et il rendra heureux ceux qui ont persévéré dans la foi et dans la patience.

La simple comparaison de ces textes montre l'incertitude des points principaux : la mort du Messie, le titre de « mon fils » que Dieu lui donne, sans parler du nom de Jésus. VIOLET, dans sa traduction (1923, p. 74), interprète : « Nach diesem wird mein Knecht, der Messias, sterben », et ajoute : « niemals hätte ein Christ vióc in παῖς

verwandelt, aber sehr leicht umgekehrt. »

1. Le concept de préexistence est très fréquent dans le judaïsme de cette époque : dans l'Assomption de Moïse, d'où, comme nous l'avons vu, le Messie est absent, Moïse est conçu comme préexistant (1, 14); plus tard, les rabbins énumèrent communément 7 êtres auxquels ils attribuent la préexistence : la Loi, le Trône de gloire, le Sanctuaire, le Jardin d'Éden, la Géhenne, le Repentir, le Nom du Messie; quelques-uns y ajoutent les Patriarches et Israël (cf. Abelson, The Immanence of God, p. 162 et 171). Il est d'ailleurs souvent difficile de distinguer la préexistence idéale ou prédestination de la préexistence réelle.

On retrouve chez saint Justin, dans la bouche du Juif Tryphon, la croyance au Messie caché, tenu en réserve par Dieu, ignoré par tout le monde et s'ignorant lui-même: Dial., 8; cf. Lagrange, Le Messia-

nisme, p. 222.

2. Cf. la traduction de Violet et sa note citée ci-dessus.

déjà employé dans l'Écriture en parlant d'Israeli et du descendant de David, autre chose que l'auteur nomme carrément le Messie Fils de Dieu. »

Après ce livre, l'espérance messianique se fait de plus en plus humble là où elle ne s'efface pas entièrement; par opposition contre le christianisme, le judaïsme éloigne toujours davantage le Messie de la sphère divine. Celse, dans son Discours véritable, faisait dire à un Juif qu'« un jour un fils de Dieu viendra, pour juger les saints et châtier les méchants ». Origène répond : « Jamais un Juif ne conviendra qu'un prophète a prédit la venue d'un fils de Dieu : ce qu'ils disent, c'est qu'un jour viendra le Christ de Dieu; et ils nous attaquent d'ordinaire précisément sur ce fils de Dieu, niant qu'il existe et que jamais prophète en ait parlé<sup>2</sup>. » Saint Hippolyte<sup>3</sup> et saint Justin<sup>4</sup> avaient déjà relevé cette position des Juifs, et il nous est facile de la reconnaître aujourd'hui encore dans les écrits rabbiniques 5. De parti pris, tout ce qui, chez les prophètes, marquait la transcendance du Messie, est effacé; et si, d'aventure, quelque rabbin s'oublie à rapprocher le Messie de Dieu, on l'accuse de blasphème 6. On en avait bien accusé le Messie lui-même; on n'avait pas compris que, dans sa doctrine, mieux encore dans sa personne, il révélait ce mystère de Dieu, si vainement sondé.

1. Ajoutons que cette appellation se retrouve dans le livre même d'Esdras, vi, 58: Nos autem, populus tuus, quem vocasti primogenitum, unigenitum, aemulatorem, carissimum.

2. C. Cels., 1, 49 (GCS, 1, 100-101); cf. ibid., 1v, 2 (ibid., 275).

3. Philosoph., 1x, 30 (PG, xvi, 3416).
4. Dial., 49 (Otto, p. 164): « Nous tous, dit Tryphon, nous attendons

un Christ qui sera un homme d'entre les hommes. »

5. « Die alte Synagoge hat, abgesehen von den wenigen Autoritäten, die seit der Mitte des 3. Jahrh.s die Präexistenz aller Menschenseelen gelehrt haben, von einer realen Präexistenz des Messias nichts gewusst, obwohl dies von christlichen Gelehrten immer wieder behauptet wird. Die betreffenden Stellen sind anders zu verstehen » (STRACK-BILLERBECK, II, p. 333); cette question est longuement discutée, ibid., p. 334-352.

6. A propos du texte de Daniel (vn, 9) : « On disposa des sièges » Agiba interprétait : un siège pour Dieu, l'autre pour David (c'est-àdire pour le Messie). Mais R. José lui dit : Aqiba, jusqu'à quand profaneras-tu la gloire? Non, il y en a un pour la justice, et un pour la bienfaisance; et Aqiba se rangea à son sentiment : b. Sanh., 38 b. Cf.

LAGRANGE, Messianisme, p. 224 sqq.

## CHAPITRE III

# LE JUDAÏSME ALEXANDRIN,

Entre la théologie judaïque, que nous venons d'esquisser, et les conceptions helléniques précédemment étudiées, bien des contacts se produisirent et bien des essais de fusion furent tentés, une se sais de fusion de

D'une part, les parens étaient attirés vers le Dieu des Juifs: parfois, sans renoncer au polythéisme, ils honoraient d'un culte spécial le Très-Haut (5000000) et se mettaient sous sa protection¹; d'autres adoptaient intégralement les croyances judarques et suivaient le service de la synagogue; quelquesuns enfin faisaient le dernier pas, et, par la circoncision, étaient agrégés au peuple juif. De tous ces judaïsants nous n'avons rien à dire ici, leur accession n'intéressant pas l'histoire que nous retraçons.

L'action subie par les juifs hellénistes est au contraire d'une grande conséquence : c'est autour des synagogues de la dispersion que l'Église commencera à se répandre : il importe donc de déterminer quelles croyances vivaient alors dans ces milieux et, plus particulièrement, comment on s'y représentait Dieu et quel rôle on assignait auprès de lui à ces êtres divins intermédiaires que le judaïsme palestinien nous a fait connnaître.

Ce serait une tâche bien longue et, dans l'état de nos sources, une tâche impossible, de décrire les croyances religieuses de toutes les juiveries dispersées; aussi bien une telle énumération n'est pas nécessaire : il suffira d'étudier la colonie juive d'Alexandrie. Par le nombre de ses membres, leur rang social, leur culture, plus encore que par sa situation privilégiée au centre commercial de l'empire romain,

<sup>1.</sup> Cf. supra, p. 40 et n. 4.

elle occupe une situation prépondérante, et elle exerce une influence décisive sur toute la diaspora hellénique.

Son activité littéraire fut considérable et, bien que la plupart de ses œuvres aient péri, il en reste cependant assez de traces pour qu'on puisse apercevoir les principaux mouvements religieux qui s'y dessinaient.

On distingue d'abord, en marge du judaïsme, des impies, où Philon voit la postérité de Caïn : la sophistique grecque les a pervertis, et les a conduits à mépriser Dieu et la loi<sup>4</sup>.

D'autres, tout en adhérant encore au judaïsme, en éludent la législation par leur exégèse allégorique: le sabbat, les fêtes, la circoncision ne sont plus pour eux que des symboles <sup>2</sup>.

1. Philon les attaque surtout dans le De posteritate Caini. 33-48 (M. 1, 232-234): Caïn leur a appris à s'égaler à Dieu, et à adorer plutôt les causes prochaines que la cause suprême (38): ος τῷ πλησίον πρὸ τοῦ μαχράν αἰτίου παρήνει τιμάν. ῷ διά τε ἄλλα προσεκτέον καὶ μάλισθ' δτι σαφέσιν έργοις την του δύγματος Ισχύν έπεδείξατο, νικήσας του της έναντίας δόξης εἰσηγητὴν "Αδελ, καὶ ἄμ' αὐτῷ τὴν δόξαν ἐκποδών ἀνελών. 'Αλλά παρ' ἔμοιγε καὶ φίλοις τοίς έμοις της μετά άσεδων ζωής δ μετά εύσεδων αίρετώτερος ών είη θάνατος. Ce cri d'indignation montre assez que la contagion sévit tout près; au reste, Philon ajoute un peu plus bas que les Juifs eux-mêmes en ont été attaqués; parlant des cités d'impiété de Caïn, symboles pour lui des esprits pervertis, il écrit (54) : οὐ μόνον δι' ἐαυτῶν ἐγείρειν τὰς τοιαύτας πόλεις άξιουσιν, άλλα και την φιλάρετον πληθυν Ίσραηλ άναγκάζουσιν, έπιστάτας καὶ διδασκάλους κακῶν ἔργων ἐπ' αὐτοῖς χειροτονήσαντες. Ailleurs (quod. det. pot. insid. sol., 32 sqq. M. 1, 197 sqq.) il décrit cette œuvre de perversion, et montre comment Abel, qui ignore la sophistique, se laisse vaincre par Cain. - M. FRIEDLAENDER (Gesch. d. jud. Apolog., 444, n. 2) pense que les adversaires de Philon sont des gnostiques caïnites: malgré l'adhésion de Pfleiderer (Urchristentum, 11, 51 sqq.) cette thèse ne me semble pas démontrée. Cf. G. Hoennicke, Das Judenchristentum, p. 37, n.

2. Phil., De migrat. Abr., 89 (M. 1, 450): « Certains, regardant les lois écrites comme des symboles de réalités intelligibles, étudient avec grand soin ces réalités, mais négligent les lois; je ne puis approuver leur laxisme... Ce n'est pas parce que le septième jour signifie la puissance de Dieu non produit, et le repos des créatures, qu'il faut négliger les lois qui s'y rapportent: faire du feu, cultiver la terre, porter des fardeaux, plaider, juger, réclamer un dépôt, toucher des intérêts, ou, en un mot, faire ce qui est permis les jours non fériés. Ce n'est pas parce que la fête est le symbole de la joie de l'âme et de la reconnaissance envers Dieu, qu'il faut renoncer aux grandes solennités annuelles. Ce n'est pas parce que la circoncision symbolise le retranchement des plaisirs et des passions... qu'il faut tenir pour abrogée la loi de la circoncision. »

D'autres entendent à la lettre les livres bibliques; mais ils n'y voient que des légendes analogues à celles de la mythologie grecque. Au début de son traité sur la Confusion des langues, Philon, après avoir cité le récit de la Genèse (x1, 1 sqq.) poursuit : « Ceux que choquent les lois paternelles, et qui cherchent toujours à les railler et à les attaquer, se servent, les impies, de ce récit et des récits semblables, et en arment leur athéisme: Oserez-vous encore, nous disent-ils, célébrer les prescriptions de la loi, comme les règles mêmes de la vérité? Voici que ces livres que vous dites saints contiennent des mythes tout semblables à ceux dont vous riez, quand vous les rencontrez ailleurs 1. » Ces exégètes, qui assimilent si facilement les récits bibliques et les mythes païens, expliquent sans peine les légendes du polythéisme grec, et, selon la méthode d'Evhémère, y voient des récits de faits historiques plus ou moins défigurés?.

D'autres, dont le syncrétisme est aussi large, et la bienveillance plus grande encore, accueillent la méthode exégétique des storciens et interprètent par elle tout le polythéisme grec. Cette méthode, de même que l'évhémérisme, a laissé des traces dans la lettre d'Aristée et chez Philon lui-même 3.

2. L'exemple le plus notable de cette méthode se trouve dans les Oracles sibyllins, III, 97-155. Ce fragment est daté par M. Geffcken des environs de l'an 200 a. C. (Komposition und Enstehungszeit der

Oracula Sibyllina, TU, XXIII, p. 13).

<sup>1.</sup> De confus. Ling., 2-3 (M. 1, 405). Ils interprètent de même le sacrifice d'Abraham, en l'assimilant aux sacrifices humains si nombreux dans les autres religions: De Abrah., 178 sqq. (M. 11, 26).—
M. Bréhier a décrit avec quelque détail ces procédés exégétiques dans son paragraphe sur Philon et ses adversaires juifs (p. 61-66); on peut regretter qu'il ait considéré uniquement ce syncrétisme mythologique, et qu'il ait négligé les erreurs des autres adversaires de Philon. On trouve un tableau plus complet dans M. Friedlaender, Gesch. der jüd. Apologetik, ch. vii, Die Polemik nach innen (p. 437-499).

<sup>3.</sup> Cf. F. Cumont, Philonis De aeternitate mundi, prolegomena, p. x, citant De providentia, II, 41 (Aucher, p. 76): « Si quae de Vulcano fabulose referuntur, reducas in ignem, et quod de Junone ad aëris naturam, quod autem de Mercurio ad rationem; sicut etiam cetera quae cuique propria sunt, ad ordinem juxta vestigium theologiae, tunc profecto poëtarum a te paulo ante accusatorum laudator eris, utpote qui vere decenterque celebrarint laudibus divinitatem. » Cf. De decal., 54 (M. II, 189); De aeternit., 24 (ed. Cumont, p. 38, 4). On

C'est dire qu'elle a pénétré les cercles les plus pieux du judaïsme alexandrin.

Ce serait cependant une grande erreur de se représenter les juifs d'Alexandrie comme entraînés en masse à cette apostasie ou même à ce syncrétisme religieux; ils sont restés. pour la plupart, très attachés à leur religion nationale, observant le sabbat, fréquentant la synagogue, envoyant leur cotisation à Jérusalem, étant heureux de pouvoir s'y rendre eux-mêmes. Mais, en même temps, ils sont citoyens du monde; ils aiment à représenter leurs patriarches comme des cosmopolites, et leur loi comme une législation établie, pour le monde entier, par la nature. Ils sont grecs aussi, ou plutôt ils sont hellénistes; épris de la philosophie et des arts de la Grèce, ils cherchent non seulement à se les assimiler, mais à les capter à leur profit; sans plus de scrupule que leurs contemporains qui fabriquent à profusion du Pythagore, du Timée ou du Thucydide, ils couvrent des noms les plus éclatants, des Sibylles, d'Orphée, des grands poètes, des productions fort médiocres, mais toutes pleines de leurs croyances, de leurs espérances, de leurs haines. Leurs livres saints ont été traduits en grec; les traducteurs sont auréolés d'une légende glorieuse, ils deviennent les Septante, prophètes inspirés de Dieu, chers au roi et au peuple; leur œuvre révèle aux païens une religion spirituelle et pure; non contents de cette gloire, les juifs font encore de la Bible la source de toute philosophie et de toute science; il leur suffit pour cela de lui appliquer la même méthode exégétique que les storciens appliquaient aux poèmes d'Homère.

Le plus connu de ces exégètes est Philon ; mais il ne fut ni le seul ni le premier. Alors même que les écrits de ses

trouve la même condescendance dans la lettre d'Aristée, 16 (éd. Thackeray, p. 521): Τον γὰρ πάντων ἐπόπτην καὶ κτίστην θεὸν οὖτοι (οἱ Ἰουδαῖοι) σέδονται, ον καὶ πάντες, ἡμεῖς δὲ, βασιλεῦ, προσονομάζοντες ἐτέρως Ζῆνα καὶ Δία τοῦτο δὶ οὖκ ἀνοικείως οἱ πρῶτοι διεσήμαναν, διὶ ον ζωοποιοῦνται τὰ πάντα καὶ γίνεται, τοῦτον ἀπάντων ἡγεῖσθαὶ τε καὶ κυριεύειν.

1. C'est Philon surtout qui sera ici l'objet de notre étude; le livre de la Sagesse a été étudié plus haut (p. 128 sqq.); et, parmi les autres livres alexandrins, c'est à peine si la lettre d'Aristée et le me livre des oracles sibyllins nous pourront fournir ici ou là quelques

glanures.

devanciers eussent disparu jusqu'au dernier fragment, il suffirait de parcourir ses œuvres pour constater qu'ils étaient nombreux ceux qui, avant lui, aimaient à retrouver dans la Bible tout l'enseignement philosophique de la Grèce, sa phy-

sique, sa psychologie, son éthique1.

Dans le récit de la Genèse, ils distinguent la création de l'homme intelligible et celle de l'homme sensible<sup>2</sup>: le premier, placé dans le monde des idées; le deuxième, dans le paradis terrestre <sup>3</sup>. Dans les préceptes sur le dénombrement des victimes, les disciples d'Héraclite, comme les storciens, reconnaissent toute leur cosmologie : les uns y voient que tout est un; les autres, que tout vient de l'unité et y retourne <sup>4</sup>. Les sept planètes sont figurées par les sept branches du candélabre <sup>5</sup>; l'air, qui est de couleur sombre, et placé sous le ciel et sous l'éther, est représenté par la tunique de dessous du grand prêtre, laquelle, est, à cause de cela, de couleur violette <sup>6</sup>. Les deux pierres précieuses portées par le

2. In Gen., 1, 8 (Aucher, p. 6). The 198 4 1. 25-21-28 - 21-20-13

3. Il faut remarquer d'ailleurs que les spéculations sur l'homme idéal et primitif avaient aussi une origine juive. Cf. Bousset, p. 352 sqq. Sur la conception philonienne de l'homme intelligible et ses rapports avec le logos, v. Drummond, Philo Judaeus, 11, 187-189, 275-277; Horovitz, Untersuchungen über Philons und Platons Lehre von der Weltschöp-

fung, p. 95-103.

5. In Exod., 11, 78 (Aucher, p. 522). — 6. Ibid., 117 (p. 544).

<sup>1.</sup> Dans son livre sur la Sagesse (Die Entstehung der Weisheit Salomos), p. 95-101, Fa. Focke s'est efforcé de démontrer que Philon a été un isolé, ne pouvant s'autoriser d'aucune tradition, ne laissant après lui aucune trace. Il y a beaucoup d'exagération dans ce jugement. Philon a eu certainement des devanciers, et il a exercé une influence, du moins sur la spéculation alexandrine. — Sur les devanciers de Philon on lira avec profit l'étude de L. Cerraux, Influence des Mystères sur le Judaïsme alexandrin avant Philon (Louvain, 1924. Extrait du Muséon, xxxvii, p. 29-88).

<sup>4.</sup> De special leg., 1, 208 (M. II, 242): Ἡ δὲ εἰς μέλη τοῦ ζώου διανομή δηλοῖ, ἤτοι ὡς εν τὰ πάντα, ἢ ὅτι ἐξ ένός τε καὶ εἰς εν· ὅπερ οἱ μὲν κόρον καὶ χρησμοσύνην ἐκάλεσαν, οἱ δ' ἐκπύρωσιν καὶ διακόσμησιν. Sur κόρος et χρησμοσύνην, ν. Ηέκασι. fr. 65, Diels (supra, p. 57, n. 3) et Phil., Leg. alleg., III, 7 (M. I, 88): Ἡρακλειτείου δόξης ἐταῖρος, κόρον καὶ χρησμοσύνην καὶ εν τὸ πᾶν καὶ πάντα ἀμοιδῆ εἰσάγων. Sur la théorie stoïcienne de l'ἐκπύρωσις et διακόσμησις, ν. fr. st., II, 596 sqq. Cette théorie était alors assez populaire, et se retrouve, par exemple, chez Dion: v. von Arnim, Dio von Prusa (Berlin, 1898), p. 484 sqq.

grand prêtre symbolisent soit le soleil et la lune, soit les deux hémisphères 1. Ce sont encore les deux hémisphères qui sont figurés par les deux chérubins du tabernacle 2. Les pères vers lesquels Abraham doit retourner (Gen., xv, 15) sont soit les astres, soit les quatre éléments, soit encore les idées 3.

La psychologie tout entière se retrouve dans l'histoire de Pharaon et de ses eunuques : « Le roi d'Égypte, c'est notre esprit, il règne sur le corps et commande en roi; s'il est ami du corps, il met tous ses soins à se procurer trois choses : le pain, la viande, le vin, et il se sert pour cela de trois intendants: un boulanger, un échanson et un boucher. Tous les trois sont eunuques, c'est-à-dire que l'homme de plaisir est stérile des vertus les plus nécessaires : la tempérance, la pudeur, la continence, la justice et les autres... » On interprétait ensuite, selon la même méthode, le sort des trois officiers 4.

Quant à l'éthique, elle était partout à fleur de texte, ou du moins on crovait l'y voir. Ainsi, la pâque signifie le passage de l'âme, quittant le corps et les passions 5 : l'arbre de vie, c'est la vertu la plus générique, c'est-à-dire la bonté 6; l'alliance d'Abraham et de Sara représente l'union de l'homme bon et de la vertu<sup>7</sup>; la fécondité promise à Sara symbolise la fécondation de l'âme par la grâce divine, qui y produit les vertus 8.

1. Mos., n, 123 (M. n, 153). - 2. Ibid., 98 (150).

3. Quis rer. divin. her., 280 (M. 1, 513). - 4. De Joseph., 151 sqq. (M. II, 63). - 5. De special. leg., II, 147 (M. II, 292). 6. Leg. alleg., 1, 59 (M. 1, 54). — 7. De Abrah., 99 (M. 11, 15).

8. De mutat. nom., 141 (M, 1, 599). Je ne fais que résumer l'expli-

cation proposée; elle est en réalité plus complexe et plus recherchée : les mots εξ αὐτῆς marquent, d'après les interprètes cités par Philon, que le bien n'appartient pas à l'âme, mais lui vient du dehors. Aux exemples cités ci-dessus on en peut ajouter d'autres : v. Leg.

alleg. 1, 59 (M. 1, 55), De posterit. Caini, 41 (233), De plantat. Noë, 52 (337), 70 (340), De special leg., III, 178 (M. II, 329), etc. Parmi ces exemples, les trois derniers sont inspirés, comme ceux qui sont cités ci-dessus et qui ont trait à l'éthique, par les préoccupations de morale religieuse chères à Philon.

Pour tracer cette esquisse des prédécesseurs de Philon et de leur exégèse, nous n'avons utilisé que les passages où Philon mentionne explicitement ses devanciers. Bousser s'est appliqué depuis à rechercher dans les écrits de Philon les sources juives tacitement Une pareille méthode était précieuse pour les juifs hellénistes, mais dangereuse pour la Bible et la religion qu'elle renfermait; armé d'une telle exégèse, Philon eût pu, de bonne foi, retrouver dans la loi mosaïque tous les systèmes philosophiques et religieux, de même que son contemporain Héraclite lisait de bonne foi tout le stoïcisme dans les poèmes d'Homère<sup>1</sup>. S'il fut retenu sur un pente si glissante, ce fut moins par le texte sacré, qui pliait entre ses mains, que par son attachement sincère à son Dieu, à sa religion, à ses traditions nationales <sup>2</sup>, the dans pair to anive d'admit a

# . Is gottened & 1. and Dieu.

C'est surtout dans sa conception de Dieu que s'accuse le judaïsme de Philon<sup>2</sup>. Dans la plupart des autres questions phi-

utilisées (Jüdisch-Christlicher Schulbetrieb in Alexandria und Rom, Göttingen, 1915, p. 8-454); ce sont surtout, pense-t-il, des cahiers d'école, bien anonyme, que les conférenciers pillaient librement. L'hypothèse de ces rédactions d'étudiants a sa vraisemblance; la recherche des sources de Philon a plus d'importance et conduit à des résultats mieux assurés: l'étude faite à ce point de vue de divers traités de Philon, par exemple des 3 livres des Allégories des Lois (p. 43-83), permet de dégager un commentaire juif antérieur à Philon et utilisé par lui; les indications déjà données par M. Brénier dans son commentaire de ce livre (p. xxxv-xxxvii) sont par ces nouvelles recherches confirmées et précisées:

Cette connaissance plus précise des sources de Philon permet de rendre compte des fluctuations apparentes de sa pensée : on n'est plus surpris de trouver dans ses écrits de jeunesse (De aeternitate mundi et De Providentia) des passages qui semblent plus païens que juis et dans ses traités postérieurs, par exemple dans le De fuga, un idéal tout hellénique de modération et de juste milieu. Dégagée de ces apports, l'œuvre propre de Philon apparaît plus nettement encore comme une œuvre mystique et religieuses des plus propressants qui traite.

1. Le danger était d'autant plus grand que, pour Philon, la méthode allégorique était proprement juive, consacrée par la tradition (Q. omnis prob. lib. M. 11, 458) et assujettie à des règles. Cf. Siegfried, Philo

von Alexandria als Ausleger des A. T., p. 168-198.

2. On est quelquesois porté à exagérer la tendance allégorique de l'exégèse philonienne; en réalité, Philon ne nie ni ne néglige le sens littéral de la loi (cf. supra, p. 179, n. 2); il est même plus littéraliste que les halakhistes palestiniens. V. RITTER, Philo und die Halacha (Leipzig, 1879), p. 13 sqq. manifera de la saintes college apparent.

3. Le texte grec de Philon est cité d'après Cohn-Wendland (Berlin, Reimer, 1896 sqq.) et, pour les traités non encore parus dans cette édition, d'après Mangey (London, 1742, 2 vol.); on indique, là où il y

losophiques, les croyances d'Israël ne lui ont guère donné qu'une orientation générale et un cadre historique. La civilisation juive, telle surtout qu'elle se reflète dans la Bible, était trop profondément différente de la civilisation grecque, pour que l'étude des livres saints et des traditions rabbiniques pût fournir une réponse précise aux questions multiples que soulevait la spéculation hellénique. Aussi, le plus souvent, c'était dans les philosophes grecs <sup>1</sup>, néo-stoïciens surtout <sup>2</sup> ou platoniciens <sup>3</sup>, que Philon trouvait l'inspiration qui le guidait. Il

a lieu, le paragraphe de Cohn-Wendland, puis, entre parenthèses, le tome et la page de Mangey (M.); les traités non conservés en grec sont cités d'après Aucher (Venise, 1822-1826). On sait que ces derniers traités ne nous sont parvenus que dans une traduction arménienne (éditée et traduite en latin par Aucher). Cette traduction est substantiellement fidèle, comme on peut le constater en la comparant avec les fragments grecs qui nous ont été conservés par des citations d'Eusèbe, de saint Jean Damascène ou d'autres écrivains grecs; ici ou là cependant le traducteur arménien a un peu christianisé son auteur; v. ci-dessous, p. 239 n. 1 le texte des qu. in Exod., 11, 117, où Philon parlerait du « Christ Seigneur ». Il faut remarquer de plus que la traduction latine d'Aucher n'est pas toujours non plus parfaitement fidèle; cf. Diels, Doxographi, p. 1 sqq. Le témoignage des livres ainsi traduits est donc utile à recueillir, mais ne saurait avoir la même autorité que les textes originaux. - L'ouvrage le plus important que nous ayons sur Philon est celui d'E. Bréhier, Les idées philosophiques et religieuses de Philon d'Alexandrie (Paris, 1908); le livre de Drummond, Philo Judaeus (2 vol. London, 1888) est encore très utile. D'autres études sont citées au cours de ce chapitre.

1. Cf. Siegfried, l. c., p. 139: « Die antike Philosophie beherrschte Philo's ganze Weltanschauung und sein eignes philosophisches System ist völlig auf diesem Boden erwachsen. Kaum wird man irgend ein Element seiner philosophischen Lehre aussindig machen können, dessen griechischer Ursprung nicht sofort sich nachweisen liesse. » Schuerer, Geschichte des jüdischen Volkes, III, p. 544: « Was von den Vertretern des jüdischen Hellenismus überhaupt gilt: dass sie jüdische und griechische Bildung in sich vereinigen, das gilt von ihm (Philo) in hervorragendem Masse. Am stärksten in den Vordergrund tritt allerdings die griechische Bildung. » Je cite de préférence ces deux historiens: ayant étudié de plus près le judaïsme, ils ne peuvent être suspects d'en méconnaître la trace ou d'en diminuer l'influence.

2. L'étude de Posidonius, telle qu'elle a été faite par Schmekel (Die mittlere Stoa, p. 238-290), permet d'y reconnaître une des sources principales de Philon. Sur le stoïcisme de Philon cf. Bréhier, p. 252-259; Lebreton, Les théories du logos (Études, 20 mars 1906, p. 772-775).

3. Le platonisme de Philon a été étudié surtout par Horovitz l. c. Sur son pythagorisme v. Schmekel, l. c., p. 409 sqq.

en va autrement dans la question capitale de l'existence et de la nature de Dieu. La théologie biblique était là incomparablement plus riche et plus ferme que la philosophie de Platon ou de Posidonius; la croyance qu'elle imposait était sacrée pour Philon; ainsi elle l'arrachait d'emblée aux incertitudes et le fixait dans la vérité, dans une vérité plus haute que celle que ses contemporains pouvaient atteindre.

Un premier trait, distinctif de tout le philonisme, mais plus accentué dans sa théodicée, c'est le rapport de sa philosophie et de sa croyance. Les spéculations des philosophes grecs ne s'étaient jamais, jusque-là, réclamées d'une révélation divine; elles s'étaient développées librement à côté de la religion, sans prendre le plus souvent contact avec elle, sans chercher d'alliance, sans provoquer de lutte. Philon, au contraire, ne peut séparer la philosophie de la foi; il ne voit même ni la distinction des deux domaines, ni la différence des deux méthodes. Dans la révélation mosaïque, il trouve l'attestation de Dieu sur lui-même, sur sa nature, sur son gouvernement du monde. De là, dans sa philosophie, une fermeté, une assurance, et, en même temps, un accent impérieux et autoritaire, qui la distinguent de la philosophie grecque, en général si réservée et si peu soucieuse de s'engager à fond.

En même temps que la philosophie gagne à cette alliance plus d'assurance, elle y prend aussi un accent religieux nouveau pour elle. Cette transformation est surtout sensible dans la conception de Dieu; elle est enrichie d'attributs moraux et religieux qui jusque-là lui faisaient grandement défaut. La remarque en a été faite, il y a bien longtemps par un éditeur du traité de la Création¹; Philon, partant d'un passage classique du Timée de Platon, développe cette idée que Dieu, étant bon, ne peut rien créer que d'excellent:

Si l'on veut chercher pour quelle cause Dieu a bâti cet univers, il me semble qu'on peut répondre avec un ancien que le père et l'artisan du monde était bon... Nul ne lui donna cette inspiration — il n'y avait nul autre que lui; — mais il connut par lui-même qu'il devait

<sup>1.</sup> J. G. Mueller, Des Juden Philo Buch von der Weltschöpfung (Berlin, 1841), p. 156 cité par Drummond, Philo Judaeus, 11, 54.

répandre à profusion la richesse de ses grâces sur la nature qui, sans un don divin, ne pouvait d'elle-même avoir rien de bon<sup>4</sup>.

La bonté décrite ici n'est plus celle dont parlait Platon: Dieu n'apparaît plus seulement comme une cause trop haute pour être jalouse de son œuvre et trop excellente pour ne la point faire bonne; il est avant tout un père, plein de bonté et de condescendance, qui prodigue ses grâces au monde. L'influence biblique apparaît ici manifeste; cette conception de la bonté de Dieu doit plus aux psaumes qu'aux dialogues de Platon.

N'est-il pas encore plus juif que grec ce commentaire du psaume : « Je chanterai ta miséricorde et ta justice » : « Si Dieu voulait juger sans pitié la race humaine, il la condamnerait. Car nul homme ne peut, par lui-même, fournir toute sa course sans tomber, soit volontairement, soit involontairement; aussi, pour sauver la race, tout en permettant des chutes particulières, il mêle la miséricorde à la justice, même vis-à-vis des indignes; et ce n'est point après avoir jugé qu'il a pitié, c'est après avoir eu pitié qu'il juge; car la pitié est chez lui antérieure à la justice <sup>2</sup>. » Sans parler ici de ce sens si vif du péché et de l'infirmité humaine, étranger à la pensée grecque, il est manifeste que cette conception de la miséricorde et de la justice divines vient aussi d'une source plus haute et plus pure.

Il faut voir aussi, je crois, une croyance juive dans le caractère nettement personnel qui est reconnu à Dieu. Dans le 11º livre des Songes³, Philon parlant de Jérusalem dont il traduit le nom : « vision de la paix », dit que Dieu n'a point d'autre ville que l'âme contemplative et paisible; soudain il s'interrompt pour nous communiquer une inspiration :

L'esprit invisible qui a coutume de venir vers moi se fait entendre et me dit : O mon ami, tu ignores une chose précieuse et difficile, que je t'apprendrai volontiers; je t'en ai déjà tant appris! Sache donc que Dieu seul est la paix véritable, et que toute nature corruptible n'est qu'une lutte perpétuelle. Car Dieu est liberté, et la matière est nécessité; quiconque a pu fuir la guerre et la nécessité et la produc-

<sup>1.</sup> De opificio mundi, 21-23 (M, 1, 5),

<sup>2.</sup> Quod Deus sit immutabilis, 74-76 (M. 1, 284).

<sup>3.</sup> De somn., 11, 252 (M. 1, 692).

tion et la mort, et parvenir à ce qui est sans principe, incorruptible, libre et paisible, celui-là est vraiment le séjour et la cité de Dieu.

On comprend que Philon, en écrivant cela, se soit cru favorisé par une inspiration céleste, car il y a chez lui peu de pages aussi élevées. En tout cas, il semble bien là dépasser la conception hellénique de son époque. Il y a longtemps, sans doute, que l'idée de matière est liée à l'idée de nécessité, et, dans l'école platonicienne, on associe à ces concepts celui de désordre et de mal; mais on n'y rencontre point ce contraste puissant entre ces deux pôles de l'être, la matière, pure nécessité, et Dieu, la liberté même. Souvent aussi, et déjà chez Platon, on trouve des exhortations à s'affranchir de la matière; mais le terme proposé à ces efforts, c'est une vision moins entravée et plus immédiate; ici, c'est avant tout une indépendance plus grande, une participation plus parfaite de la liberté divine plus grande, une participation plus parfaite de la liberté divine plus grande, une participation plus parfaite de la liberté divine plus grande combien cette idée diffère profon-

Il est facile aussi de voir combien cette idée diffère profondément de la conception storcienne, malgré quelques ressemblances de surface: Dieu n'est point la loi immanente du monde, il en est le créateur; sa spontanéité n'est point le développement fatal de son être, c'est la détermination libre de son esprit. Aussi, quand on exhorte le sage à s'affranchir de la matière et à s'approcher de Dieu, on ne lui demande point de s'absorber dans la force immense d'où il émane, mais de se rendre semblable au Créateur qui l'a fait.

Ce caractère personnel du Dieu de Philon est encore très apparent dans les descriptions qu'il donne fréquemment du bonheur de Dieu.

Dieu, nous dit-il dans le traité des Chérubins<sup>1</sup>, nous parle de ses fêtes; c'est qu'en vérité il est le seul à avoir des fêtes; seul il connaît le bonheur, seul la joie, seul le plaisir, seul il peut avoir une paix sans mélange: il est sans tristesse, sans crainte, sans aucun mal, sans besoin, sans souffrance, sans fatigue, plein d'une béatitude pure, sa nature est très parfaite, où plutôt il est lui-même la perfection, la fin, le terme du bonheur...

Ces développements sur la béatitude divine sont assez fréquents chez Philon; pour en trouver l'équivalent chez les auteurs païens de cette époque, il faudrait les chercher dans

<sup>1. 86 (</sup>M. 1, 154).

ce qu'ils ont écrit sur les dieux plutôt que sur Dieu. Ils parleront volontiers et par habitude du bonheur des dieux immortels, beaucoup moins du bonheur du dieu unique que leur philosophie appréhende; c'est que ce dieu n'a point pour eux le caractère nettement personnel des autres.

Les relations de Dieu avec les hommes ont aussi chez Philon un caractère strictement personnel. Dieu voit chacun de nous et veille sur ses actions; « d'un œil infatigable il regarde tout, et par une grâce singulière il appelle à lui et accueille tout ce qu'il y a de meilleur<sup>1</sup> ». Nous lisions tout à l'heure que le bonheur et la joie sont le propre de Dieu; mais, comme il est bon et ami des hommes, il veut nous y faire participer autant que nous en sommes capables, et quiconque s'approche de lui, a moins de crainte, moins de chagrin et plus de paix et de joie<sup>2</sup>.

Pour mettre en pleine lumière cet aspect du Dieu de Philon, il faudrait parcourir les très nombreux passages où est décrite sa bonté, sa bienfaisance, sa munificence, sa miséricorde, son amour des hommes, sa sainteté3.

Les indications qui précèdent l'auront du moins suffisamment fait entrevoir, et auront donné l'impression d'un monde nouveau. Le Dieu de Philon n'est point le dieu de Platon, ni de Cicéron, ni de Plutarque; c'est un Dieu vivant.

Il est facile de reconnaître la source biblique de cette théologie; mais il ne faudrait pas croire qu'elle a seule influé sur Philon et que la spéculation grecque n'a point altéré sur bien des points cette haute conception de Dieu.

Cette déformation chez Philon était presque inévitable; il subissait, peut-être à l'excès, l'attrait de la philosophie systématique, et il pensait donner plus de valeur à sa croyance en en construisant une théorie correcte et symétrique. Or c'était une tâche ardue et périlleuse de systématiser les données bibliques et de les harmoniser avec les thèses philosophiques du platonisme et du stoïcisme. Il nous faut dire

<sup>1.</sup> De mut. nom., 40 (M. 1, 585).

<sup>2,</sup> De Abrah., 203 (M. 11, 29): 10 1010.

3. Cf. Drummond, Philo Judaeus, 11, 56.

maintenant comment cette tentative déforma la conception de Dieu que nous venons de décrire.

Une remarque s'impose d'abord, dès la première lecture : c'est le caractère universaliste du Dieu de Philon; ce n'est plus le Dieu des Juifs, c'est le Dieu du monde; M. Drummond a dressé une liste très curieuse de tous les noms donnés par Philon à Dieu<sup>1</sup>; tous ont le même caractère; certains se contentent de désigner Dieu en lui-même et l'appellent « celui qui est », « celui qui est vraiment », « l'être », « l'être véritable »; la plupart énoncent ses relations avec le monde, et tous ont le même aspect universaliste : c'est la cause, le père 2,

1. Philo Judacus, II, 63: Je transcris cette liste en la faisant suivre des chissres que donne M. Drummond, et qui indiquent combien de fois M. Drummond a relevé chaque expression; il ne prétend pas donner une liste « exhaustive », mais « a pretty correct notion of the proportional use of the various terms », δ ων, 29 (dans 18 exemples, le genre est douteux à cause de la désinence casuelle); tò ὄν, 38; τὸ όντος όν, 3; τὸ πρὸς ἀλήθειαν όν, 3; ὁ ὄντως ών, très fréquemment; τοῦ ένός (genre douteux), 1; τὸ μόνον, 1; τοῦ αίδίου (genre douteux), 1; δ ἀγέννητος, 4; τὸ θεῖον, 12; τὸ αἴτιον, 23; ὁ αἴτιος, 1; τοῦ πάντων αἰτίου καὶ πατρός. 1; τὸ τῶν ὅλων αἴτιον, 2; ὁ τῶν ὅλων νοῦς, 4; ὁ νοῦς τῶν ὅλων, 1; ό τοῦ παντὸς νοῦς, 1; ή τῶν δλων ψυχή, 1; ή τοῦ παντὸς ψυχή, 1; ό δημιουργός, 6; ὁ ποιητής, 4; ὁ ποιητής τῶν δλων, 4; δ κοσμοποιός, 1; ὁ ἡγεμών, 2; δ πατήρ, 15; δ θεός δ πατήρ, 1; δ πάντων πατήρ, 1; δ τοῦ παντὸς πατήρ, 1; ὁ πατήρ τοῦ παντός, 2; ὁ πατήρ τῶν δλων, 11; ὁ τῶν δλων πατήρ, ὁ ἀγέννητος θεός, καὶ τὰ σύμπαντα γεννών, 2; ὁ τοῦ κόσμου πατήρ, 1; ὁ τὰ δλα γεννήσας πατήρ, 1; ὁ ἀγένητος καὶ πάντων πατήρ, 1; ὁ πρεσδύτερος ἄρχων καὶ ήγεμών, 2; ὁ πατήρ, ὁ ὅλων θεός, 1; ὁ γεννήσας αὐτοὺς (τοὺς ἀπλανεῖς) πατήρ, 1; ὁ τῶν ὄντων πατήρ, 1; ὁ πατὴρ καὶ ἡγεμών τῶν συμπάντων, 2; ... τοῦ κόσμου, 1; ... τοῦ παντός, 1; ὁ τοῦ παντὸς ἡγεμών καὶ πατήρ, 1; ὁ κτίστης και πατήρ του παντός, 1; των δλων κτίστης και ήγεμών, 1; δ ποιητής καὶ πατήρ, 2; ὁ πατήρ καὶ ποιητής, 1; ὁ ποιητής καὶ πατήρ τῶν ὅλων, 3; ... του παντός, 1; ό πατήρ καὶ ποιητής τῶν ὅλων, 1; πατήρ καὶ ποιητής τοῦ χόσμου, 2; ό ἀγένητος καὶ ποιητής, 1; ό πατηρ καὶ βασιλεύς τῶν δλων, 1; γεννητης τῶν ὅλων, 1; ὁ ἡγεμών τοῦ παντός, 1; ὁ τῶν ὅλων ἡγεμών, 5; ὁ πανηγεμών, 1; ό πανηγεμών θεός, 1; ό τοῦ παντός ἡγεμών, 3; δ θεῶν καὶ άνθοώπων ήγεμών, 1; ὁ πάντων ήγεμών, 3; ὁ ποιητής καὶ ήγεμών τοῦδε τοῦ παντός, 1; ὁ δεσπότης ἀπάντων, 1; ὁ παμπρύτανις, 1; ὁ σωτήρ, 4; ὁ σωτήρ τοῦ παντός, 1; ό σωτήρ θεός, 4; ό σωτήρ καὶ ίλεως θεός, 1; ό μόνος σωτήρ, 1; ό μόνος σόφος, 7; δ ξστιάτωρ θεός, 1.

A côté de ces noms, empruntés presque tous à la philosophie, on peut remarquer quelques épithètes usitées dans la mythologie grecque. Cf. Bréhier, p. 74-75.

<sup>2.</sup> On remarquera en particulier que, pour Philon, Dieu n'est pas le Père d'Israël, mais le Père de l'univers.

le sauveur, le maître, le roi de l'univers; c'est l'âme du monde; c'est l'esprit de l'univers. Ces appellations, et les autres qui leur sont toutes semblables, manifestent clairement non seulement le domaine universel de Dieu, mais aussi le caractère spéculatif et abstrait de la philosophie philonienne. S'il rencontre l'expression biblique; le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob, il en efface aussitôt le caractère personnel et concret par son allégorisme symbolique; Abraham devient l'instruction, Isaac la nature, Jacob l'exercice ou l'ascèse, et les trois noms ne marquent plus que ces trois sources de la connaissance de Dieu en nous.

Le même procédé est appliqué par Philon à toute l'histoire biblique. Ces interprétations allégoriques ne sont pas exclusives de toute interprétation littérale et historique, mais elles sont certainement préférées par Philon, et elles donnent à ses livres leur ton uniformément terne et gris. Quant à la théologie biblique, elles lui enlèvent le meilleur de son relief et de sa vie. C'est par son action sur son peuple que Dieu s'est surtout fait connaître dans l'Ancien Testament, et, quand on réduit toute cette histoire à des symboles, les traits divins s'effacent.

La philosophie cependant poursuit son œuvre et, voulant épurer la notion de Dieu, elle l'appauvrit. Les textes cités plus haut donnent de Dieu une idée vraiment positive et personnelle, mais il en est beaucoup d'autres qui semblent détruire les premiers et réduire la conception de Dieu à une abstraction indéterminée et inconnaissable. Certains historiens pensent que ces deux séries sont contradictoires, d'autres, qu'on les peut concilier entre elles; avant de résoudre le problème, il en faut exposer les données, et faire connaître brièvement la philosophie négative de Philon.

Un trait tout d'abord la caractérise et la distingue de la doctrine juive. Dans le judaïsme, la transcendance divine n'est pas inculquée avec moins de force, mais elle a un caractère nettement moral : c'est la sainteté de lahvé qui l'isole; dans la pensée de Philon, c'est sa grandeur idéale.

<sup>1.</sup> De mutat. nom., 12 (M. 1, 580).

D'après les prophètes juifs, l'homme ne peut voir Dieu, parce qu'il est impur et que ses lèvres sont souillées; pour Philon, cette contemplation est impossible, parce qu'elle excède l'intelligence humaine.

D'après Philon, l'homme peut arriver à démontrer, par exemple par l'ordre du monde, l'existence d'une cause première qu'il appelle Dieu. Il ne peut aller plus loin : Dieu ne peut être par lui ni nommé ni connu : « Tout ce que peut faire la raison humaine, c'est d'arriver à connaître qu'il existe une cause de l'univers; vouloir passer outre et connaître sa nature et ses qualités, c'est une sottise extrême1. » Et ailleurs : « Dieu n'est pas comme l'homme ; il n'est même pas comme le ciel, ni comme le monde. Car ces choses sont des formes déterminées et sensibles : Dieu au contraire n'est même pas compréhensible par l'esprit, sinon en tant qu'il est : car ce que nous comprenons de lui c'est son existence, et, en dehors de son existence, rien<sup>2</sup>. » Et ailleurs encore : « Parmi les hommes, les uns sont amis de l'ame, les autres, amis du corps; les premiers, pouvant se mêler aux natures intelligibles et incorporelles, ne comparent l'être à aucune idée des choses crées, mais ils le dépouillent de toute qualité - car c'est un des éléments de son bonheur et de sa béatitude souveraine que son existence soit conçue comme une et sans marque distinctive — et ils se le représentent seulement comme être sans lui donner de forme3. »

Dans ces passages et dans d'autres analogues, on peut distinguer une double assertion, l'une relative à notre connaissance de Dieu, l'autre à l'être de Dieu en lui-même. La première est plus facilement explicable; on comprend que les représentations intellectuelles que nous tirons des choses sensibles soient inaptes à nous donner une conception propre de Dieu; d'où cette thèse devenue classique chez beaucoup de philosophes chrétiens, que nous pouvons connaître l'existence de Dieu, mais non comprendre sa nature. Il est plus étrange de présenter comme la plus haute idée religieuse celle

1. De poster. Caïni, 168 (M. 1, 258).

<sup>2.</sup> Quod deus sit immut., 62 (M. 1, 282). — 3. Ibid., 55 (281).

qui refuse à Dieu toute détermination, tout caractère, toute marque distinctive. Mais ce qui déroute le plus chez Philon, c'est que Dieu, considéré non seulement par rapport à notre connaissance, mais en lui-même, n'a en effet aucune détermination, aucune qualité.

Que faut-il entendre par cette indétermination? en quel sens Dieu est-il sans qualité, ἄποιος¹?

1. M. Guyot (L'infinité divine depuis Philon le Juif jusqu'à Plotin. Paris, 1906, p. 45-52, et Les Réminiscences de Philon le Juif chez Plotin. Paris, 1906, p. 5-7) a vu là une affirmation de l'infinité divine. Cf. J. Martin, Philon (Paris, 1907), p. 54; il y a là, je le crains, quelque confusion: ποιότης ne signifie pas proprement limite, ni ἄποιος infini. Je me permets de renvoyer ici à la discussion que j'ai faite de cette

thèse dans la Revue de philosophie, 1907, 1, p. 46-49.

Zeller (Philos. der Griech., v³, p. 354) entend mieux le terme et l'interprète en toute rigueur : d'après lui, le Dieu de Philon est entièrement indéterminé; on lui refuse d'abord toute limitation d'espace ou de temps, toute forme sensible, toute figure; passant plus avant, on dit qu'il est plus heureux que le bonheur, meilleur que la vertu, plus un que l'unité; dès lors, que reste-t-il, sinon de conclure qu'il est simplement sans qualité? et, puisque un nom exprime nécessairement une qualité ou un attribut, Philon conclut très correctement que Dieu est innommable; et puisqu'il est sans nom et sans qualité, il est inconnaissable pour nous, et nous ne pouvons connaître de lui que son existence. L'argumentation de Zeller, que j'ai reproduite ici, est certainement très pressante; elle ne doit pas cependant nous faire oublier les traits positifs signalés plus haut. Faut-il donc reconnaître chez Philon deux conceptions contradictoires de Dieu, l'une positive, qui en fait l'auteur et le père du monde, plein de miséricorde pour ses œuvres, l'autre négative, qui en fait un être indéterminé?

Pareille contradiction serait admissible chez Philon: on l'expliquerait assez aisément par la dualité de ses sources et aussi par le peu de vigueur de son esprit. Mais existe-t-elle en effet? M. Bréhier (p. 77-78) ne le pense pas; il estime que cette antinomie est insoluble à qui l'étudie en dialecticien, mais qu'elle s'évanouit pour un mystique comme Philon. « Jamais un mystique n'a jugé contradictoire, dans son expérience personnelle, la vision concrète et parfois grossièrement matérielle d'un Dieu qui converse avec lui comme un ami, ou le conseille comme un maître, avec le sentiment de l'Être infini et illimité dans lequel l'extase le plonge... Il est d'un mystique et d'un mystique seul d'affirmer à la fois comme Philon que Dieu est retiré du monde, et qu'il le pénètre cependant et le remplit. » Ces remarques ont leur valeur : on ne peut nier que le mysticisme de Philon, - il ne s'agit ici que de celui-là, - est assez dédaigneux de la logique. Mais cette considération ne suffit pas à tout expliquer : dans les passages les plus vivement débattus, ceux surtout où Dieu est dit ἄποιος, l'expression n'a rien de mystique, elle est empruntée à une philosophie ferme et Pour Philon, comme pour les storciens, le mot qualité (ποιέτης) a une valeur technique très déterminée. Tous les êtres que nous voyons sont composés de deux principes: la substance et la qualité, la substance étant conçue comme l'élément passif et déterminable, la qualité comme l'élément actif et déterminant. La qualité est donc ce qui constitue chacun de nous dans son espèce et ce qui, dans l'espèce même, le distingue des autres individus: c'est le principe de la détermination spécifique et le principe de l'individuation.

Pour qui entend en ce sens le mot qualité, il est évident que Dieu est sans qualité, et ceci pour deux raisons au moins: Dieu est infiniment simple et, par conséquent, n'est pas susceptible de cette composition que supposerait en lui la distinction de l'essence et de la qualité; — Dieu ne fait point partie d'un genre ni d'une espèce, mais il est transcendant à toutes les espèces et à tous les genres; on ne trouvera donc point en lui une détermination spécifique et individuante, qui le classerait dans une espèce, et le distinguerait des autres individus qui en font partie.

Dans le langage de cette école, dire que Dieu est sans qualité, c'est dire qu'il ne peut, à cause de sa transcendance, être enfermé par nous dans quelqu'une des catégories logiques où nous classons les êtres, mais qu'il les dépasse toutes;

ce n'est pas dire qu'il soit en effet indéterminé.

La philosophie de Philon permet de confirmer cette interprétation par un exemple très sûr. Le logos, ainsi que nous le verrons plus tard, est l'être le plus générique, et c'est pour cela qu'il est symbolisé par la manne; cependant il est fréquemment représenté comme le principe de la détermination de l'univers, comme le sceau qui s'est imprimé sur le monde, et y a gravé son empreinte.

Comment conciliera-t-on ces deux aspects d'une même conception, sinon en reconnaissant que cette transcendance qui fait du logos l'être le plus générique n'efface point en lui toute détermination?

consciente; il importe d'en déterminer la valeur, et de juger ensuite si, sur ce point, la philosophie de Philon implique en effet des contradictions logiques, que la mystique seule peut résoudre ou négliger. Nous n'avons qu'à appliquer cette remarque pour nous rendre compte de la transcendance divine. Philon, interprétant encore la manne, nous dit¹ que, de tous les êtres, le plus générique est Dieu, puis le logos; quant aux autres êtres, ils n'existent que de nom et sont en fait équivalents au néant. Ce n'est point à dire que l'on doive refuser à Dieu toute propriété, mais bien qu'on ne doit point le classer avec les autres êtres; parce que, comme le dit ailleurs Philon², rien n'est égal à Dieu, rien même n'est proche de lui, et, pour passer de Dieu aux autres êtres, il faut descendre d'un genre : ὅλφ γένω καταβεβηκὸς ἄπαν τὸ μετὰ θεὸν εὑρίσκεται.

Ce Dieu, placé si haut et si loin, ne sera pas pour cela une abstraction vide; il est, au contraire, une plénitude débordante : « Il est plein de lui-même, il se suffit à lui-même, tout le reste est défaillant, désert et vide; Dieu le remplit et l'entoure, sans être lui-même enfermé par rien, étant lui-même un et tout, ἄτε εἶς καὶ τὸ πᾶν αὐτὸς ὤν ³.»

Et, pour préciser ces métaphores, Dieu est d'abord riche de ces perfections qui lui sont propres, et que nous avons plus haut reconnues : éternité, toute-puissance, omniscience, liberté plénière.

Mais, de plus, il possède certaines propriétés que nous attribuons aussi aux hommes; la bonté, la sagesse, la justice. Comment devrons-nous entendre cette participation? La réponse de Philon est très nette: il ne peut s'agir d'attribuer une priorité quelconque, fût-elle simplement logique, à ces qualités par rapport à Dieu. La justice, la bonté, c'est Dieu, ou, plus exactement, puisque nous parlons de la justice et de la bonté que notre esprit peut atteindre, Dieu est par delà, non pas comme un inconnaissable sans lien et sans rapport avec toutes ces perfections humaines, mais comme la source infiniment riche d'où elles se répandent. Ainsi que nous le lisions tout à l'heure chez Philon, « Dieu est le sommet et le terme et le comble du bonheur, ne recevant sa perfection d'aucune autre chose, mais répandant sur toutes le bien

<sup>1.</sup> Leg. alleg., 11, 86 (M. 1, 82). — 2. De sacrif. Abel, 92 (M. 1, 181). 3. Leg. alleg., 1, 44 (M. 1, 52).

propre de cette source de toute beauté qui est lui-même; car tout ce qu'il y a de beau dans le monde ne le serait jamais devenu, s'il n'eût été formé à l'image de l'archétype qui est vraiment beau, sans principe, heureux et incorruptible<sup>1</sup>. » Et de même ailleurs: « Rien n'est beau que ce qui vient de Dien et est divin<sup>2</sup>. »

Cette doctrine est à coup sûr très élevée, et ne contient rien qu'un philosophe chrétien doive désavouer. Mais elle ne contient rien non plus qui dépasse la portée de la « religion naturelle »; l'attrait des spéculations helléniques a détourné Philon de la révélation plus haute et surtout plus personnelle, plus réelle, plus intime, que Dieu avait faite de lui-

même à son peuple.

Cet oubli est surtout sensible si l'on considère non plus ce que Dieu est en lui-même, mais ce qu'il est en tant qu'objet de notre connaissance. Philon aime à redire que Dieu ne peut point être vu par l'homme, non qu'il soit invisible par nature, mais parce que l'homme est trop faible pour pouvoir supporter sa vue. « Il faudrait être Dieu, dit-il, pour comprendre Dieu<sup>3</sup>. »

Cette thèse, qui est très chère aux philosophes de cette époque, est très juste, si du moins on prend soin de la restreindre dans ses limites. Il est sûr que Dieu est incompréhensible et dépasse la portée de toute intelligence créée, par le fait même qu'elle est créée.

Mais Philon va plus loin et pense qu'il est impossible, dans quelque ordre de providence que ce soit, de connaître Dieu autrement que par ses œuvres. Ainsi, lorsque l'Écriture nous dit qu'Abraham a été le premier à croire en Dieu, elle veut dire seulement qu'il a été le premier à reconnaître que le monde a une cause suprême et qu'il est régi par une Providence<sup>4</sup>. D'après une semblable exégèse, Abraham peut devenir le premier des philosophes, il n'est plus le père des croyants; la théophanie du Sinaï est interprétée de même:

4. De virtut., 216 (M. 11, 442).

<sup>1.</sup> De Cherub., 86 (M. 1, 154). — 2. De sacrif. Abel, 63 (M. 1, 174). 3. Fr., M. 11, 654, ap. Joan. Damasc. (PG, xcvi, 472 a).

Dieu permet à Moïse de voir ce qui est derrière lui, c'est-àdire, d'après Philon, ses puissances et ses œuvres, ou encore le monde des idées <sup>1</sup>.

Dans ces conditions, Dieu n'est plus atteint comme une personne, mais comme une cause; il ne se manifeste plus par une révélation gratuite et surnaturelle, il se laisse connaître seulement par ses œuvres.

Ce caractère naturaliste de la théodicée de Philon forme un contraste saisissant avec la première notion chrétienne de Dieu. Le dogme de la Trinité a exercé ici une influence décisive, en ouvrant à la foi des perspectives totalement fermées à la raison, et en établissant entre l'âme et Dieu des relations personnelles que nulle philosophie n'avait soupçonnées. A cette lumière, non seulement la révélation chrétienne, — que Philon ne pouvait connaître, — mais la révélation juive garde son caractère strictement privilégié, et apparaît dans l'histoire de l'humanité comme un phénomène unique.

Un siècle et demi après Philon, saint Irénée devait écrire?:

Si l'on considère sa grandeur et sa gloire admirable, Dieu est tel, que nul être vivant ne peut le voir, car il est incompréhensible; mais, dans sa charité, son amour des hommes et sa toute-puissance, il accorde à ceux qui l'aiment de le voir, et c'est là ce qu'annonçaient les prophètes... Il est donc vu de qui il veut, et quand il veut, et comme il veut, car il est tout-puissant. Par l'Esprit, il s'est fait voir prophétiquement; par le Fils, il s'est fait voir adoptivement; au ciel, il se fera voir paternellement.

De pareils textes n'ont point de parallèle chez Philon: la connaissance de Dieu, la vision de Dieu est le terme qu'on propose à toute vie vertueuse; il faut faire effort pour y tendre. Mais on n'a ni l'appui d'une révélation spéciale déjà accordée par Dieu, ni l'assurance d'une manifestation promise par lui au ciel. Le juif pieux que Philon exhorte se trouve dans la même situation que le païen de Plutarque et de Maxime de Tyr. « Trouveras-tu le Dieu que tu cherches, c'est

<sup>1.</sup> De vita Mos., I, 158 (M. II, 106), cf. De somn., I, 64-67 (M. I, 630), De mutat. nom., 7-10 (579).
2. Haer., IV, 20, 6 (PG, VII, 1035).

incertain, car Dieu s'est refusé à beaucoup de ceux qui le cherchaient, et a laissé leur effort toujours vain; mais la recherche seule suffit à enrichir l'âme 1; » et ailleurs : « Quand on est vaincu dans cette recherche par la nécessité, c'est-à-dire par la hauteur d'une puissance inaccessible, on est digne de pitié, mais non de haine 2. » Il faut avouer que cette consolation est faible, et que cette doctrine religieuse est bien appauvrie, si on la compare non seulement à la théologie chrétienne, mais encore à la doctrine juive, telle qu'elle est, par exemple, contenue dans les psaumes.

On conçoit aussi le rôle que les forces intermédiaires (logos et puissances) auront à jouer ici, comme dans la philosophie hellénique: entre l'homme si faible et Dieu si haut, elles devront rendre possibles des relations de connaissance et de religion, révéler Dieu à l'homme, et soulever l'homme vers Dieu.

## $\S$ 2. — Les puissances.

La théorie philonienne des puissances et surtout du logos a exercé sur la théologie trinitaire de quelques Pères une influence incontestable; bien plus, on a cru y voir la source principale de la théologie johannique, et J. Réville, par exemple, a pensé pouvoir expliquer par le philonisme tout le quatrième évangile. Il serait prématuré de vouloir discuter maintenant cette thèse : il faut d'abord étudier en ellesmêmes les doctrines philoniennes, négligeant les comparaisons qu'elles peuvent suggérer avec la théologie chrétienne; plus tard, quand la doctrine de saint Jean aura été exposée d'après la même méthode, il sera aisé de comparer entre eux les deux écrivains et de rechercher les relations de dépendance qui peuvent les unir.

Le premier caractère qu'on doive reconnaître aux puissances comme au logos, c'est d'être, entre Dieu et le monde, des intermédiaires. Ainsi, dans l'ordre ontologique, voici l'échelle des êtres établie par Philon : « Au degré suprême est Dieu; au second degré, le logos; au troisième, la puis-

<sup>1.</sup> Leg. alleg. III, 47 (M. I, 96).

<sup>2.</sup> De poster. C., 9. Cf. 21 (M. 1, 227-230).

sance créatrice; au quatrième, la puissance royale; au cinquième, sous la créatrice, la puissance bienfaisante; au sixième, sous la puissance royale, la puissance punissante; au septième enfin, le monde composé par les idées<sup>1</sup>. »

Dans l'ordre logique de la connaissance ou de la contemplation, nous retrouvons la même gradation : la connaissance la plus infime n'atteint que le monde extérieur; de là elle peut s'élever par degrés jusqu'aux puissances inférieures, la puissance de miséricorde et celle de commandement, puis aux puissances supérieures, la créatrice et la royale, puis au logos, puis à Dieu lui-même<sup>2</sup>.

Si l'on demande ce que sont en eux-mêmes ce logos et ces puissances, la réponse est beaucoup plus délicate<sup>3</sup>. Et, pour commencer par les puissances, elles semblent parfois très nettement personnifiées; parfois elles ne se distinguent entre elles et de Dieu que par abstraction. Dans la première catégorie de passages, on remarque surtout des commentaires

1. In Exod., II, 68 (AUCHER, p. 516).

2. De confus. ling., 97 (M. 1, 419); De fuga, 97 sqq. (560); Leg.

alleg., III, 100 (107).

<sup>4.</sup> M. Bréhier, poursuivant son effort pour réduire tout le philonisme au mysticisme, ne veut voir dans les êtres intermédiaires que des « cultes moyens », par lequel l'âme s'élève progressivement. Voici comme il conclut (p. 175) sa longue discussion sur ce sujet : « Donc, sous le nom des intermédiaires (parmi lesquels est compris le monde), la doctrine de Philon absorbe toutes les théologies issues du stoïcisme allégorique et populaire. Ce ne sont pas des intermédiaires explicatifs entre Dieu et le monde, mais des cultes moyens entre l'absence complète de religion et le culte difficile, presque impossible à atteindre, de la cause suprême. Les êtres qui en sont l'objet sont des intermédiaires non pas entre Dieu et le monde, mais entre Dieu et l'âme humaine avide de religion et qui, dans l'impossibilité de monter plus haut, les yeux éblouis par la contemplation, doit s'arrêter à un degré inférieur. La thèse de Philon, qui explique et produit la théorie des intermédiaires, n'est pas l'impossibilité pour Dieu de produire le monde, mais l'impossibilité pour l'âme d'atteindre Dieu directement. » Cette explication, comme la plupart de celles de M. Bréhier, éclaire vivement un aspect du philonisme, mais je la crois trop exclusive. Il suffit de parcourir les textes cités ci-dessous (v. g. De spec. leg., 1, 329) pour reconnaître que la théorie philonienne des puissances n'est pas exclusivement une conception religieuse, mais qu'elle est aussi un essai d'explication cosmologique. Cf. Revue de philosophie, 1908, 11, 432.

allégoriques de l'Écriture: les anges, dont parle le texte sacré, deviennent pour Philon des puissances. Ainsi il distingue deux espèces de puissances: les unes sont unies à des corps mortels; d'autres, les plus pures, habitent en haut dans l'éther: les philosophes grecs les ont appelées des héros; Moïse les a plus justement nommées des anges 1. Au même sens, il dit ailleurs que « le lieu sacré est plein de logoi incorporels, qui sont des âmes immortelles »; et ailleurs:

Les âmes supérieures sont appelées démons par les autres philosophes; l'Écriture Sainte les appelle plus justement des anges (ἄγγελοι); car elles transmettent aux enfants les ordres du père, et au père les prières des enfants. C'est pourquoi le récit sacré nous les montre montant et descendant; Dieu sans doute n'a point besoin d'être renseigné, lui qui les devance partout, mais, pour nous autres mortels, il était bon qu'il se servît de l'intermédiaire de ces logoi, à cause de la stupeur et de l'effroi que nous causent le maître suprême et sa puissance souveraine².

Dans tous ces passages, Philon est préoccupé de traduire dans son langage philosophique l'enseignement biblique sur les anges, et il ne trouve pas d'équivalent plus exact que celui de δυνάμεις ou de λόγοι. Il ne faudrait pas en conclure que toute sa théorie des puissances puisse s'interpréter par l'angélologie biblique, bien loin de là : entre les deux conceptions il n'y a point équivalence, il y a seulement un rapprochement esquissé ici ou là, et qui ne s'appuie que sur des ressemblances très lointaines : dans le premier des textes cités ne voit-on pas le terme « puissances » appliqué non seulement aux anges, mais aux âmes humaines? En réalité, les puissances philoniennes n'ont de commun avec les anges que leur rôle d'intermédiaires; elles en diffèrent d'ailleurs entièrement, et surtout en ce point que les anges sont nettement représentés comme des personnes, les puissances comme des idées ou des forces. C'est vraisemblablement ce

<sup>1.</sup> De plantat. Noë, 14 (M. 1, 331). Cf. De confus. ling., 174 (431), De somn., 1, 127 (640).

<sup>2.</sup> De somn., i, 141.142 (M. 1, 642); cf. ibid., 69 (631), 147 (642), 115 (638); De confus. ling., 28 (409); De migrat., 173 (463); De Abrah., 115 (II, 17).

caractère si nettement personnel des anges qui a détourné Philon de cette conception si chère à la théologie judaïque : les anges lui semblaient trop proches de nous pour pouvoir être conçus comme les organes suprèmes de la causalité divine, et, à côté des passages cités plus haut, où l'identité des anges et des puissances est timidement affirmée, on en trouve d'autres, où les anges sont représentés comme les serviteurs des puissances 1.

La conception platonicienne des idées a eu plus d'influence sur la pensée de Philon, et fait pénétrer plus avant dans sa théorie des puissances. Dans son traité des Lois, Philon parle avec indignation des impies qui osent nier les idées, et qui, par là, ramènent le monde à la confusion et au chaos. « C'est de là, ajoute-t-il, que Dieu l'a tiré, non certes en le touchant lui-même, — car le Bienheureux ne saurait toucher une matière indéterminée et confuse, — mais en se servant de ses puissances incorporelles qui, de leur vrai nom, s'appellent les idées, et en imprimant par elles sur chaque espèce la forme qui lui convenait². »

Ailleurs, Moïse ayant demandé à Dieu de le voir lui-même, ou du moins de voir ses puissances, Dieu lui explique ainsi ce qu'elles sont :

Les puissances que tu désires (voir) sont entièrement invisibles et seulement intelligibles, de même que je suis invisible et intelligible; je les appelle intelligibles, non qu'elles soient en effet saisies par l'esprit, mais parce que, si elles pouvaient être saisies, ce ne serait pas la sensation, mais l'esprit le plus pur qui les saisirait. Bien qu'elles soient insaisissables par leur essence, elles manifestent cependant une empreinte et une image de leur action; dans votre monde, les cachets, lorsqu'on y applique de la cire ou quelque autre matière semblable, y gravent mille empreintes, sans en être altérés eux-mêmes, et en restant ce qu'ils sont; c'est ainsi qu'il faut s'imaginer que les puissances qui m'entourent donnent des qualités et des formes à ce qui en était privé, sans changer ni perdre rien de leur nature éternelle. Certains des vôtres les ont nommées idées, et, à bon droit, puisqu'elles spécifient tous les êtres, les ordonnant, les définissant, les déterminant, les informant et, en un mot, les améliorant<sup>3</sup>.

<sup>1.</sup> De spec. leg., 1, 66 (M. 11, 222).

<sup>2.</sup> Ibid., 329 (261).

<sup>3.</sup> Ibid., 46-48 (M. 11, 218-219).

La source d'une telle doctrine est assez manifeste : on la trouve dans le *Timée* de Platon. Il est vrai que les idées n'apparaissent point là sous la forme qu'elles revêtent chez Philon : elles sont des substances indépendantes, et non point des pensées conçues par Dieu et, par suite, intermédiaires entre lui et le monde. Pour Philon au contraire, elles sont le modèle idéal que Dieu a dessiné dans son esprit avant de faire le monde, tout ainsi qu'un architecte construit d'abord le plan de la cité qu'il veut bâtir¹. Cette modification apportée à la théorie platonicienne est, à coup sûr, très notable, mais Philon n'en est pas le premier auteur; de son temps, c'est ainsi qu'on comprenait Platon².

C'est encore au Timée de Platon que Philon a emprunté sa théorie des puissances considérées comme agents secondaires de la création. On lit dans le Timée (41 c) que Dieu, après avoir fait lui-même les dieux secondaires, leur délégua le soin de faire les êtres inférieurs, en leur recommandant d'imiter ce que lui-même avait fait. Philon s'est souvenu de ce passage en interprétant le verset de la Genèse, où Dieu dit : « Faisons l'homme à notre ressemblance ». « Le père du monde, dit-il, parle à ses puissances, il leur a confié le soin de faire la partie mortelle de notre âme, en imitant la façon dont lui-même a fait la partie raisonnable 3. »

Cette interprétation, qui revient trois fois au moins chez Philon, est remarquable et a exercé à bon droit la sagacité des commentateurs. Les puissances, en effet, ont là un relief plus distinct et plus marqué, et, de plus, c'est la création de l'homme seul et non des autres êtres qui leur est attribuée. Quelque fine que soit la raison que Philon nous donne de cette attribution exclusive<sup>4</sup>, il est facile de sentir que c'est

<sup>1.</sup> De opif. mundi, 17. sqq. (M. 1, 4).

<sup>2.</sup> V. supra, p. 60 et n. 4.

<sup>3.</sup> De fuga, 69 (M. 1, 556); on retrouve la même exégèse dans De opif. mundi, 72 (16); De confus. ling., 179 (432). Cf. De mutat. nom. 30 sqq. (583); Horovitz, l. c., p. 109.

<sup>4.</sup> Partant d'une théorie stoïcienne, Philon remarque que les êtres inanimés ne sont pas susceptibles de bien et de mal, ils sont ἀδιάφορα; les astres sont nécessairement bons; les hommes seuls sont mêlés de bien et de mal : cet état de choses explique la coopération des puis-

le texte biblique qui l'y a conduit; il n'a trouvé le pluriel « faisons » qu'au verset 26; il a dû expliquer cette anomalie. De même aussi le rôle si nettement personnel que semblent jouer les puissances est dû en partie aux réminiscences platoniciennes signalées plus haut, en partie à la tradition judaïque qui voyait dans ce passage un dialogue entre Dieu et les anges, auxiliaires de la création.

Il reste du moins un trait essentiel, qui ressort de ce récit et qui est bien philonien : c'est le rôle actif prêté aux puissances. Elles ne sont pas seulement des exemplaires ou des modèles, elles sont, comme leur nom l'indique, des forces. Elles sont les instruments de Dieu dans la création du monde visible, et même elles semblent jouer le même rôle dans la production du monde invisible : « C'est par ces puissances, nous dit Philon, qu'a été constitué le monde immatériel et intelligible, archétype du monde sensible, composé d'idées invisibles, de même que celui-ci l'est de corps visibles1. » Ce texte est assez déconcertant, en ce qu'il oppose les unes aux autres idées et puissances, auparavant si nettement identifiées. Nous reviendrons plus bas sur ces antinomies. Nous nous contentons de remarquer ici le nouvel aspect reconnu déjà dans le texte du De fuga: on n'a plus affaire à des causes exemplaires, mais à des causes efficientes; on est passé du platonisme au stoïcisme 2.

C'est plus clairement encore la doctrine storcienne des δυνάμεις ou des τόνοι qui s'exprime dans les textes où les puissances sont représentées comme les liens du monde :

Moïse, dit Philon dans un langage tout stoïcien, a souscrit à la doctrine de la communion et de la sympathie de l'univers, il a affirmé que le monde était unique et produit... mais il a surpassé (les philosophes) par sa conception de Dieu: il a bien vu que ni le monde ni l'âme du monde n'était le Dieu suprême, que les astres et leurs révolutions n'étaient pas pour les hommes les causes premières de ce qui

sances dans la création de l'homme et non des autres êtres : Dieu, qui doit être irresponsable de tout mal, pouvait faire seul les autres créatures mais non pas l'homme : De opif. mundi. 73 sqq. (M. 1, 17).

<sup>1.</sup> De confus. ling., 172 (M. 1, 431).

<sup>2.</sup> Cf. Zeller, v, 362, n. 5; Horovitz, l. c., p. 89 sqq.

leur arrive, mais que cet univers est maintenu par des puissances invisibles, que le démiurge a tendues des extrémités de la terre jusqu'aux limites du ciel, asin que ce qu'il avait lié ne se déliât point : car les puissances sont les liens infrangibles du monde .

Ailleurs encore, il explique l'omniprésence divine par cette tension des puissances, qui sont les liens invisibles par lesquels Dieu a tout enchaîné<sup>2</sup>. Ailleurs, elles sont comparées à des colonnes, soutenant comme une maison le monde tout entier et la race humaine<sup>3</sup>.

Nous voici loin des anges, et presque aussi loin des idées platoniciennes. En suivant à travers des réminiscences si multiples une pensée si ondoyante, on peut se demander quel lien les rattache dans la pensée de Philon: il n'en est qu'un, je crois, c'est la notion d'intermédiaire. Entre Dieu et le monde, les anges, les idées, les forces jouent un rôle analogue, en ce sens du moins qu'ils unissent deux extrêmes et nouent entre eux des relations.

Mais ici encore on voudrait déterminer davantage ce rôle essentiel et caractéristique des puissances : dans quel sens sont-elles entre Dieu et le monde des intermédiaires? Doit-on voir en elles des êtres subsistants et personnels, inférieurs à Dieu, supérieurs au monde?

Les premiers passages étudiés suggéreraient cette solution. Mais il semble illégitime de trop les presser, car le caractère personnel qu'ils donnent aux puissances semble imposé à Philon par le texte biblique qu'il interprète, et non point affirmé spontanément par lui. Une difficulté plus grave encore est que, si on veut prêter à ces êtres une personnalité un peu consistante, les contradictions surgissent de toute part : le plus souvent, Philon distingue deux puissances : l'une, la puissance créatrice qui dans l'Écriture, est nommée Dieu  $(\theta \epsilon \delta \varsigma)$ , l'autre, la puissance royale, appelée Seigneur  $(\pi \delta \rho \iota \circ \varsigma)^4$ ; mais

<sup>1.</sup> De migrat. Abr., 180-181 (M. 1, 464).

<sup>2.</sup> De confus. ling., 136 (M. 1, 425).

<sup>3.</sup> Fr. ex quaest. in Gen. (M. II, 655, 662), ap. Jo. DAMASC. (PG, XCVI, 473 a).

<sup>4.</sup> De sacrificant., 307 (De special. leg., 1) (M. 11, 258): "Η οὐχ ὁρᾶς, ὅτι περὶ τὸ ὂν αἰ πρῶται καὶ μέγισται τῶν δυνάμεων εἰσιν, ἥ τε εὐεργέτις καὶ κολαστήριος; καὶ προσηγόρευται ἡ μὲν εὐεργέτις θεός, ἐπειδὴ κατὰ ταύτην ἔθηκε

ailleurs, il en compte trois<sup>1</sup>, ou quatre<sup>2</sup>, ou cinq<sup>3</sup>, ou même un nombre infini<sup>4</sup>. Plusieurs fois, ainsi qu'on l'a vu plus haut, il les identifie avec les anges; ailleurs, il fait des anges leurs ministres; souvent il affirme que les puissances ne se distinguent point des idées; ailleurs, que le monde des idées a été fait par les puissances.

Toutes ces fluctuations de pensée seraient incompréhensibles, si Philon avait prêté aux puissances une personnalité ferme et consistante; elles se comprennent plus aisément, si elles n'ont été pour lui que des abstractions, personnifiées à l'occasion pour les besoins de son exégèse. Ce caractère impersonnel se manifeste avec évidence toutes les fois que les puissances sont représentées comme des pensées de Dieu, ou comme des forces qui soutiennent et enchaînent la nature.

Cette étude permet de résoudre facilement le problème qui pour nous est le plus grave: c'est-à-dire le rapport qui existe entre les puissances et Dieu. Il ne peut être question de retrouver chez Philon le mystère de la Trinité, ni même une doctrine qui s'en rapproche; et c'est bien à tort qu'un critique a écrit récemment: « Philon n'ignore pas absolument la Trinité 5. » Il cite à l'appui de son affirmation l'interprétation que donne Philon de l'apparition des trois anges à Abraham: « Lorsque, dit Philon, le sage (Abraham) supplie les personnages qui semblaient être trois voyageurs, d'accepter chez lui l'hospitalité, il leur parle, non point, comme à trois, mais comme à un seul; et il dit: Seigneur, si j'ai trouvé grâce devant vous, ne fuyez pas votre serviteur6... » Et plus haut: Les trois personnages sont en réalité « le père de toutes choses,

καὶ διεκόσμησε τὸ πᾶν, ἡ δὲ ἐτέρα κύριος, καθ' ἢν ἀνῆπται τῶν ὅλων τὸ κράτος. De Abrahramo, 121, (II, 19): Προσαγορεύεται δὲ ἡ μὲν ποιητικὴ (δύναμις) θεός... ἡ δὲ βασιλικὴ κύριος. Cf. De plantat., 86 (I, 342); Q. rer. divin. her., 166 (I, 496); Q. Deus sit immut., 109 (I, 289); De mutat. nom., 15-29 (I, 581-583); Leg. alleg. I, 95-96 (I, 63); De somniis, 163 (I, 645), etc. — Sur la distinction analogue dans le judaïsme palestinien, v. supra, p. 151 sq.

<sup>1.</sup> De sacrific. Ab. et C., 131 (M. 1, 189).

<sup>2.</sup> In Exod., 11, 68 (Aucher, p. 516).

<sup>3.</sup> De fuga, 94 sqq. (M. 1, 560).

<sup>4.</sup> De confus, ling. 171 (M. 1, 431). Cf. Zeller, v, p. 369. 5. Martin, Philon, p. 57. — 6. De Abrah., 131 (M. 11, 20).

celui que les saintes Lettres nomment celui qui est; et, à côté, se tiennent les deux plus antiques et plus rapprochées Puissances de celui qui est, la créatrice et la royale; la créatrice est appelée Dieu..., la royale est appelée Seigneur<sup>1</sup>. »

Il suffit de transcrire les lignes qui précèdent immédiatement pour déterminer la véritable portée de ce texte :

Lorsque l'âme est, comme dans son midi, illuminée par Dieu, et que, remplie tout entière de lumière intellectuelle par la splendeur répandue autour d'elle, elle est sans aucune ombre, elle reçoit alors une triple impression d'un seul sujet, l'un apparaissant comme l'être et les deux autres comme deux ombres projetées par lui; il arrive quelque chose de semblable sous l'influence de la lumière sensible; car les objets, soit en restant immobiles, soit en se déplaçant, projettent souvent une ombre double; qu'on ne pense pas toutefois qu'il y ait proprement des ombres en Dieu, ce n'est qu'un abus de langage pour faire plus clairement entendre ce que je signifie 2.

Et, après l'explication que j'ai transcrite plus haut, il poursuit :

Dieu donc, au milieu des deux puissances qui l'assistent, présente à l'esprit qui le contemple, tantôt un seul objet, tantôt trois : un seul, quand l'esprit purifié et ayant dépassé non seulement la multiplicité des nombres, mais même la dyade voisine de la monade, s'élance vers l'idée pure, simple et parfaite en elle-même; trois, lorsque n'ayant pas été initié aux grands mystères, il célèbre encore les petits mystères, et que, ne pouvant saisir l'être par lui-même et sans un secours étranger, il l'atteint dans ses œuvres, comme créant ou comme gouvernant<sup>3</sup>.

Plus bas, il revient encore une fois sur cette « triple impression, produite par un sujet unique 4. » Et dans les Questions sur la Genèse, interprétant ce même récit, il confirme sa première exégèse: « De même que l'œil corporel, quand il est affaibli, perçoit dans une seule lumière un double objet, de même l'œil de l'âme, ne pouvant saisir l'un comme un, éprouve une triple perception, conforme à l'apparition des deux puissances principales qui assistent l'un et sont ses ministres 5. »

<sup>1.</sup> *Ibid.*, 121 (*M*. II, 19). — 2. *Ibid.*, 119 (*M*. II, 18). 3. *Ibid.*, 122 (*M*. II, 19). — 4. *Ibid.*, 131 (*M*. II, 20).

<sup>5.</sup> In Gen., IX, 8 (AUCHER, p. 251). — Il sera utile de transcrire,

Il est difficile, sans doute, de déclarer plus nettement le caractère subjectif de la distinction entre Dieu et ses puissances : notre esprit, étant trop faible, est ébloui par Dieu, et voit double ou triple; il le saisit non seulement comme existant, mais comme créant et comme gouvernant, et c'est cette perception qui est le principe de la distinction introduite entre Dieu et les deux puissances suprêmes.

A la lumière de ces déclarations si expresses, on discerne aisément la signification de plusieurs autres passages, qui sans cela seraient insolubles. Ainsi Philon prêche avec insistance l'omniprésence de Dieu: Dieu pénètre et remplit tout; il nous

d'après la traduction d'Aucher, les passages des Quaestiones in

Genesim où est interprétée la vision d'Abraham:

In Gen., iv, 14: Quid est: Vidit, et ecce viri tres stabant super eum? Naturalius utique eis, qui cernere possunt, repraesentat, quod et unum tres esse licuit, et tres unum, eo quod unum sunt secundum rationem supernam. Verum una cum primis virtutibus annumeratus, creativa nimirum et regia, trinam apparitionem operatur intellectui humano. Is enim nequit tam acutum (sic) esse visu, ut illum qui superat virtutes sibi assistentes, velut distinctum Deum videre possit. Ut ergo intueretur Deum, una cum illo existentes apparent et virtutes ministrae, ac si pro uno triadis apparitionem faceret. Nam quando intellectus incipiat accipere certam apprehensionem de ente, illuc et ipse pervenisse intelligitur, singularem se reddens, atque ut primus et princeps apparens: quem, ut paulo ante dixi, sine ullius societate videre non poterat (Abraham), nisi cum iis, quae cum illo existunt illico virtutes primitivae, Creativa, quae vocatur Deus, et Regia, quae Dominus appellatur...

Ibid., vin: Veraciter ac proprie loquendo, mensura universorum, tam intelligibilium quam sensibilium, unus est Deus, qui in ipsa unitate trinitati similis apparet ob videntium infirmitatem. Quoniam oculus animi quam lucidus obscuratur antequam fixus fuerit in illum secundum unitatem, incompos videndi solum sine alio quodam. Sicut enim corporis oculus debilis factus, saepe ex una lucerna duplicem attingit apparitionem, sic etiam animae oculus cum nequeat unum sicut unum comprehendere, trinam perceptionem facit, juxta adstantes

uni apparitiones principalium virtutum ministrarum.

Dans ces fragments, la pensée de Philon nous est interprétée par deux traducteurs, arménien et latin, qui, chrétiens l'un et l'autre, donnent souvent aux expressions de leur auteur une couleur chrétienne; malgré tout, la pensée de Philon reste bien claire et telle que nous la connaissons par les textes originaux du De Abrahamo: la vision distincte des trois objets n'est imputable qu'à la faiblesse de celui qui les voit; la vision idéale est celle qui dépasse les deux Puissances et atteint Dieu dans son unité.

dit cependant, dans le traité sur la confusion des langues, que Dieu lui-même n'est nulle part, mais qu'il remplit tout par ses puissances<sup>1</sup>. Une telle affirmation serait contradictoire de toute la philosophie philonienne, si les puissances étaient conçues comme des agents distincts de Dieu, et non pas comme son activité et son énergie. C'est la même doctrine que nous retrouvons dans les textes où les puissances sont représentées comme les attributs ou les perfections de Dieu: c'est par elles que Dieu est sage, bon, miséricordieux, Seigneur, Dieu, etc<sup>2</sup>.

Ces constatations semblent manifestes, et je ne crois pas qu'on puisse douter de la pensée de Philon dans ces passages. Mais alors une objection surgit, qu'il est difficile de résoudre : toute cette théorie des puissances est née de la doctrine de la transcendance divine. C'est parce que Dieu ne peut par luimème ni agir sur le monde, ni s'en faire connaître, que Philon est conduit à admettre des êtres intermédiaires, instruments, et révélateurs : toute cette construction s'écroule, dès là qu'on les identifie avec Dieu.

Avant de discuter cette objection, il faut remarquer qu'elle suppose dans le philonisme une contradiction insoluble, celle-là même à laquelle devait plus tard succomber le gnosticisme: « d'une part, dit Zeller³, les êtres intermédiaires doivent être identiques à Dieu, afin que par eux le fini puisse participer à la divinité; d'autre part, ils doivent être distincts de Dieu, afin que la divinité, malgré cette participation, demeure hors de tout contact avec le monde. »

Des critiques très compétents sont d'accord avec Zeller pour reconnaître chez Philon cette contradiction à et, à vrai dire.

3. v, p. 365; cf. Schuerer, III, p. 554, qui adopte et cite cette

remarque de Zeller.

<sup>1.</sup> De confus. ling., 136 (M. 1, 425).

<sup>2.</sup> De mutat. nom., 19 (M. 1, 581), De somn., 1, 163 (645); De vita Mos., II, 99-100 (II, 150); De spec. leg., 1, 209 (II, 242), 279 (254); De sacrific. Abel, 131 (I, 189); De somn., 1, 185 (648); Q. Deus sit immut., 110 (289). Ces textes ont été cités par Drummond, l. c., II, p. 101 sqq.

<sup>4.</sup> Outre les auteurs cités ci-dessus, v. E. Caird, The Evolution of theology in the Greek philosophers, II, p. 201: « Philo employs all the resources of symbolism, allegorical interpretation, and logical

si on devait prendre à la lettre le principe qui semble dominer toute sa philosophie, c'est-à-dire l'affirmation exclusive de la transcendance divine, on se trouverait nécessairement acculé à cette impasse. Mais la philosophie de Philon est si fuyante et si incertaine que l'on hésite toujours à en trop presser les maximes, et ici, en particulier, certains textes semblent nous recommander une réserve plus prudente. Dieu, dit-on, ne peut agir sur le monde que par ses puissances, et cependant Philon enseigne, dans son traité De l'exil (68, p. 556) que « toutes les autres choses ont été faites par Dieu. et que l'homme seul a été fait avec l'aide des puissances ». Dieu, dit-on encore, est inconnaissable à l'homme et ne se révèle que par son logos et ses puissances; et cependant nous avons vu plus haut que l'homme parfait peut atteindre à la contemplation immédiate de Dieu, et, d'autre part, Philon enseigne, dans son traité De la monarchie<sup>1</sup>, que les puissances sont aussi inconnaissables que Dieu lui-même.

Que conclure de ces contradictions apparentes, sinon qu'on aurait tort de considérer tous ces êtres dont parle Philon comme des réalités absolues? Peut-être serait-on plus exact en distinguant en Dieu, d'un côté, l'être parfait qui nous dépasse, de l'autre, l'action qui nous atteint et l'éclat qui nous frappe; ainsi l'on comprendrait mieux comment l'essence divine est inaccessible au monde, et comment cependant le monde est comme suspendu à Dieu par les relations qui l'y rattachent. De même, l'âme religieuse sent tout autour d'elle et en elle l'action divine; elle la vénère, mais elle pressent par delà la source infiniment profonde et paisible, d'où tout découle<sup>2</sup>.

## § 3. — Le leges.

Cette discussion sur la théorie des puissances rend plus aisée l'étude de la théorie du logos. Ces deux conceptions sont

distinction, to conceal from others, and even from himself the fact that he is following out two separate lines of thought which cannot be reconciled. »

1. De Spec. leg., 1, 46 (M. 11, 218).

<sup>2.</sup> Cf. CAIRD, op. cit., II, p. 200; DRUMMOND, II, p. 48.

inspirées par les mêmes préoccupations philosophiques et religieuses; et, à vrai dire, la doctrine du logos n'est qu'une application particulière de la théorie des intermédiaires, qui se trouve tout entière esquissée dans la théorie des puissances.

Il faut reconnaître d'ailleurs que, parmi tous les êtres intermédiaires, le logos est le plus important et le plus intéressant à étudier : il joue le premier rôle dans la philosophie de Philon, et il a exercé le plus d'influence sur la théologie chrétienne.

Dès avant Philon, la théologie juive avait développé la conception de la Parole de Dieu, et le livre alexandrin de la Sagesse avait prêté le même rôle au λόγος et à la σοφία1. Les allégoristes hellénistes, antérieurs à Philon, avaient aimé à introduire dans les livres sacrés leurs spéculations sur le logos. Pour Ézéchiel le tragique, qui écrivait, semble-t-il, au nº siècle avant Jésus-Christ2, c'était le λόγος θεῖος qui apparaissait à Moïse dans le buisson ardent<sup>3</sup>. Dans son traité des Songes, Philon arrive à cette phrase de la Genèse (xxvIII, 10) : « Il rencontra le lieu, car le soleil s'était couché. » « Plusieurs, dit-il, voient dans le soleil le symbole de la sensation et de l'intelligence, qui sont regardées parmi nous comme des critères, et voient dans le lieu le logos divin; ils expliquent donc ainsi : l'ascète rencontra le logos divin, quand la lumière mortelle et humaine se sut couchée; et, en effet, tant que l'intelligence croit saisir fermement l'intelligible, et le sens le sensible, et se porter en haut, le logos divin est loin; mais quand l'une et l'autre ont reconnu leur faiblesse, et se sont, pour ainsi dire, voilées en se couchant, aussitôt la droite raison apparaît, salue, et s'empare de l'âme ascétique, qui désespère d'elle-même, et qui attend, dans l'obscurité, celui qui doit venir du dehors4. »

<sup>1.</sup> Supra, p. 129 et 131.

<sup>2.</sup> Cf. Schuerer, III, p. 373-376.

<sup>3.</sup> Ap. Euseb., Praep. evang., IX, 29 (PG, XXI, 741 a).

<sup>4.</sup> De somn., 1, 118 sqq. (M. 1, 638). Un peu plus loin, dans le second livre des Songes, 245. (M. 1, 691), Philon rapporte l'interprétation d'un de ses devanciers : le « fleuve de Dieu, plein d'eau » dont parle le

Philon eut donc des devanciers parmi les juifs alexandrins; il y trouva aussi des imitateurs: Celse, dans son Discours véritable écrit vers l'an 180, atteste la croyance des juifs de son temps à un logos divin<sup>1</sup>, et Origène, s'il corrige sur d'autres points son témoignage, semble en reconnaître en cela l'exactitude.

Cette tradition si durable ne nous est guère connue aujourd'hui que par Philon; il importe donc de l'étudier de près.

L'étude que nous venons de faire de Dieu et des puissances nous fait déjà pressentir ce qu'est le logos de Philon : avant tout un intermédiaire qui permet à Dieu d'agir sur le monde et au monde de s'élever vers Dieu. Des influences multiples, de source juive ou hellénique, ont entraîné tour à tour l'intelligence mobile de Philon; les textes de la Bible lui ont suggéré bien des applications ingénieuses et diverses; parmi toutes ces spéculations philosophiques et exégétiques si l'on veut discerner la pensée propre de Philon, il faut s'orienter sans cesse vers ce problème religieux qui le préoccupe avant tout : comment les créatures peuvent-elles atteindre Dieu? comment Dieu peut-il agir sur elles?

On se rappelle l'interprétation de la théophanie de Mambré (supra, p. 205 sq.): l'esprit parfaitement purifié s'élance vers l'idée pure, simple et parfaite en elle-même; s'il est plus imparfait, il s'arrête à la dyade, voisine de la monade; s'il est plus faible encore, s'il n'a pas été initié aux grands mystères, il n'atteint Dieu que dans ses œuvres, comme créant et comme gouvernant. Très souvent Philon esquisse cette conception de la connaissance s'élevant vers Dieu par degrés plus ou moins élevés selon que l'âme qui y tend est plus ou moins parfaite: beaucoup ne peuvent connaître Dieu que par le monde extérieur<sup>2</sup>; d'autres parviennent, sinon jusqu'au logos, du moins jusqu'à quelqu'une des puissances divines. C'est ce que signifie, par allégorie, la loi sur les

psalmiste (Ps. LXIV, 10) est le logos qui coule toujours à pleins bords, alimenté par la source éternelle d'où il dérive.

<sup>1.</sup> Ap. ORIG., C. Cels., II, 31 (GCS, 1, 158).

<sup>2.</sup> De confus. ling., 97 (M. 1, 419).

six villes de refuge! : parmi les fugitifs, les plus rapides seuls parviennent jusqu'à la métropole, le logos; les autres ne peuvent arriver qu'aux puissances, soit aux puissances supérieures, la créatrice et la royale, soit même aux inférieures, la puissance de miséricorde, et celle qui commande et défend.

Ainsi, par delà cette connaissance très imparfaite qu'on peut obtenir de Dieu en contemplant ses œuvres, Philon distingue divers degrés ayant pour objets les diverses puissances, puis, au delà encore, un degré supérieur qui atteint le logos; au-dessus, il n'y a que la contemplation directe de Dieu : celle-là est réservée aux parfaits, à Moïse, par exemple :

Il y a un esprit plus élevé et plus pur, qui est initié aux grands mystères; il ne connaît pas la cause par ses effets, ni l'être permanent par son ombre, mais, dépassant tout ce qui est produit, il parvient à une claire manifestation de l'être non produit, et par lui il saisit cet être lui-même et son ombre, laquelle est le logos et le monde visible. Cet esprit, c'est Moïse disant : Manifestez-vous à moi, asin que je vous connaisse et que je vous voie 2.

Pour ceux qui ne peuvent prétendre à cette vision immédiate la contemplation du logos est déjà un bien très précieux : « C'est un grand bienfait, pour ceux qui ne peuvent voir Dieu, de rencontrer du moins le logos<sup>3</sup>. » On conçoit dès lors que, pour Philon, le logos n'est pas seulement ni surtout le terme d'une spéculation métaphysique, c'est l'objet d'un culte religieux qui éclaire l'âme, qui la soutient, qui la guide vers Dieu.

Au reste cet intermédiaire peut être aussi conçu comme un intercesseur, qui présente à Dieu les hommages du monde :

Le Père qui a tout engendré a donné au logos ce privilège insigne d'être mitoyen entre la créature et le créateur et de séparer l'un de l'autre. Car il est auprès de l'incorruptible le suppliant de la nature

<sup>1.</sup> De fuga, 97 sqq. (M. 1, 560).

<sup>, 2.</sup> Leg. alleg., III, 100 (M. 1, 107). C'est ainsi que, plus tard, Origène distinguera lui aussi deux contemplations, l'une qui s'arrête au logos, l'autre qui atteint Dieu immédiatement.

<sup>3.</sup> De somn., 1, 117 (M. 1, 638).

mortelle, toujours prête à défaillir, et il est près des sujets l'ambassadeur du Roi. Et il se réjouit de ce privilège, et il l'exalte en disant : « Je me tenais entre le Seigneur et vous » (Num. xvi, 48). En effet, n'étant ni sans principe (ἀγένητος) comme Dieu, ni produit (γενητός) comme vous, mais intermédiaire entre ces deux extrêmes, je suis pour tous deux comme un otage; au créateur, je donne l'assurance que la race entière ne disparaîtra pas, ni ne se détruira en bouleversant l'ordre du monde; à la créature je fais espérer que le Dieu miséricordieux ne négligera jamais l'œuvre qui est la sienne. (Quis rer. divin. her., 205-206. M. 1, 501-502).

A cette conception religieuse est étroitement liée la conception cosmologique qui fait du logos l'instrument de Dieu dans la création du monde : c'est un autre aspect de son rôle d'intermédiaire entre le Créateur et l'univers :

Pour la production d'un être quelconque, bien des principes doivent concourir: la cause proprement dite, la matière, l'instrument, la fin. Si quelqu'un demandait ce qu'il faut pour la construction d'une maison ou d'une cité, on dirait: Un ouvrier, des pierres, du bois, des instruments... Et si l'on passe de ces constructions particulières à la grande maison, à la grande cité, qui est le monde, on trouvera que la cause est Dieu, qui l'a fait; la matière sont les quatre éléments, dont il a été composé; l'instrument est le logos divin, par qui il a été construit; le but de la construction est la bonté du Démiurge. (De Cherubim, 125-127. M. I, 162); cf. Leg. Alleg., III, 96 (106); Q. Deus sit immut., 57 (281); De sacrif. Ab. et Caïn, 8 (165).

Ainsi ces fonctions multiples du logos se ramènent à une conception fondamentale: entre Dieu infiniment parfait et le monde si misérable, le logos est l'intermédiaire qui permet un échange de pensée et d'action. Mais, nous le savons déjà, le problème ainsi résolu était celui qui préoccupait tous les contemporains de Philon, Juifs ou Grecs, et la solution qu'il lui donne est semblable à celles que beaucoup de philosophes on d'exégètes avaient déjà proposées. On ne sera donc pas surpris que l'intelligence de Philon, plus curieuse que puis-

<sup>1.</sup> Ce classement des causes du monde, cause matérielle, instrumentale, finale, etc., est un lieu commun de la philosophie religieuse des stoïciens de cette époque: p. ex. Sénèque, epist. 65, 8 sq.; PLUTARQUE, De defectu oraculorum, 48; Quaest. Platon., II, 2, etc. Cf. Norden, Agnostos Theos, p. 240 sqq.; J. Weiss, n. sur I Cor., viii, 6.

sante, ait donné à cette idée maîtresse plusieurs aspects très divers selon les influences multiples qu'il a subies.

Il était juif, on a pu constater en étudiant sa conception de Dieu, combien le judaïsme avait pénétré profondément sa pensée religieuse; on en reconnaît aussi l'empreinte sur sa théorie du logos. Dans le judaïsme alexandrin, la théologie de la Sagesse avait été très développée; plusieurs des traits relevés dans la Sagesse de Salomon se reconnaîtront dans les écrits de Philon. La Sagesse est l'ouvrière de tout ce qui existe (πάντων τεχνῖτις: νιι, 22; νιιι, 6); le logos jouera chez Philon un rôle analogue; si l'on y peut relever quelque différence, c'est que la Sagesse est plus nettement personnifiée dans les livres sapientiaux que le logos chez Philon: la Sagesse est une « ouvrière 1 », le logos est un « instrument 2 ». Au reste, dans les livres sapientiaux on voit aussi le logos rapproché de la Sagesse ³, de même que chez Philon la Sagesse est identifiée au logos 4.

1. Cette personnification se rencontre encore dans le judaïsme postérieur, par exemple dans le livre des Secrets d'Hénoch (xxx, 8): « J'ordonnai à ma Sagesse de faire l'homme. »

2. V. ci-dessus, p. 213, le texte du De Cherubim et les autres dont la référence est indiquée, par exemple Leg. Alleg., III, 96 : « L'ombre de Dieu, c'est son logos dont il s'est servi comme d'un

instrument (δργάνω) pour faire le monde. »

3. Sap., IX, 1-2: « Dieu des pères, Seigneur de miséricorde, qui avez fait l'univers par votre parole, et qui, par votre Sagesse, avez établi l'homme,...donnez-moi la Sagesse qui est assise près de votre trône ».

4. De fuga, 137-138 (M. 1, 566). Philon reconnaît la sagesse et le logos sous les mêmes symboles et leur prête les mêmes attributs: la sagesse est, comme le logos, figurée par le rocher du désert (Q. det. pot., 115 (M. 1, 213) et 118); elle est, comme lui, la première des puissances (Leg. Alleg., II, 86. M. I, 82), le cachet imprimé sur les créatures (De Ebriet., 88. M. 1, 370); la source qui arrose en nous les vertus (De post. C., 136 sqq. (M. 1, 251), 151 (255); cf. 127, 129 (249, 250); De fuga, 195, 198 (575); 52 (553), etc.) Souvent le choix entre les deux termes ne semble commandé que par la forme grammaticale du texte sacré et les exigences de l'interprétation allégorique, qui s'accommodent plus facilement d'un terme masculin ou féminin. On peut observer cependant que Philon prête plus volontiers à la sagesse les attributs moraux que les attributs cosmologiques. Sur les relations diverses, et parfois contradictoires, que Philon établit dans ses commentaires allégoriques entre la sagesse et le logos (le logos source de la sagesse ou la sagesse source du logos) v. in/ra, p. 246. On peut remarquer que cette identification de la sagesse et du logos Les relations de la Sagesse et de Dieu avaient été décrites au moyen d'images qui se corrigeaient et se complétaient l'une l'autre : « Elle est le souffle de la puissance de Dieu, une pure émanation de la gloire du Tout-Puissant; aussi rien de souillé ne peut tomber sur elle. Elle est la splendeur de la lumière éternelle, le miroir sans tache de l'activité de Dieu et l'image de sa bonté » (Sap. Sal. vii, 25-26). On ne retrouve pas chez Philon une pareille description; par là encore la Sagesse apparaît beaucoup plus nettement personnifiée dans les livres sapientiaux que le logos; chez Philon cependant on trouvera souvent chez lui une conception exemplariste qui rappellera, du moins par quelques traits, cette théologie de la Sagesse : il aime à répéter que le logos est « l'image de Dieu¹ » ou encore « l'empreinte du cachet de Dieu² ».

Plus significatives que ces métaphores exemplaristes et leur donnant toute leur force sont les expressions qui, dans les livres sapientiaux, décrivent la Sagesse comme engendrée par Dieu; nous les relevions dans les *Proverbes* (VIII, 25), en même temps que cette description de la Sagesse jouant près de Dieu comme une enfant, tandis qu'il affermissait les fondements de la terre (ib., 29-31). Cette conception traditionnelle, à laquelle l'*Ecclésiastique* et la *Sagesse* font écho, a sans doute conduit Philon à se représenter, à son tour, le

n'est pas exclusivement juive : nous savons par Plutarque (De Is. et Osir., 41) que les païens d'Alexandrie identifiaient eux aussi la σοφία avec Hermès, et donc avec le logos. Il reste cependant qu'à cette époque la conception de la sagesse était plus répandue dans les milieux juifs, et celle du logos, dans les milieux helléniques; en cela Philon paraît plus proche des Grecs que des Juifs. Il faut ajouter qu'il semble avoir été gêné par la forme grammaticale du nom de la sagesse : le féminin est pour lui le signe de la faiblesse comme le masculin l'est de la force : il remarque que la sagesse a « un nom féminin, mais une nature mâle » (De fuga, 51. M. 1, 553); il n'avait point à faire cette correction en parlant du logos, aussi en parle-t-il plus volontiers. — Sur la conception de la sagesse chez Philon on peut lire Drummond, II, p. 200-214; cf. Grill, Untersuchungen. I, 149 sqq.

<sup>1.</sup> De Fuga, 101 (M. 1, 561); De confus. ling., 147 (427); De spec. leg., 1, 81 (11, 225).

<sup>2.</sup> De plant., 18 (1, 332); De somn., 11, 45 (1, 665). Cf. infra, p. 228 et note G, 3, à la fin du volume.

logos comme le fils aîné de Dieu1. Cette expression est d'autant plus notable qu'elle n'apparaît pas, comme beaucoup d'autres, amenée par un artifice d'exégèse; Philon l'emploie, non parce que le texte qu'il commente la lui impose ou la lui suggère, mais simplement parce qu'elle correspond à sa pensée. Au reste, pour l'expliquer, il faut tenir le plus grand compte des habitudes d'esprit de Philon : il aime à tout personnifier et traduit toute relation d'origine par des métaphores tirées de la génération 2; de plus, et ce point est le plus important, le monde est pour lui le fils puiné de Dieu, de même que le logos en est le fils aîné 3. Cette conception de la filiation divine est avant tout cosmologique et je ne pense pas qu'on puisse l'expliquer par la tradition judaïque qui représentait Israël comme le « fils premier-né » de Dieu; je ne crois pas qu'il faille l'interpréter non plus par l'influence des mythes isiaques 4; il me semble au contraire que

1. De agricult., 51 (M. 1, 308); De confus. ling., 63 (414); 146 (427). De fuga, 109 (562); De somn., 1, 215 (653). Ces textes sont cités ci-

dessous, note G, 1.

2. Nous avons constaté plus haut l'identité de la sagesse et du logos chez Philon; la sagesse est cependant présentée comme la mère du logos (De fuga, 409. M. 1, 562). L'univers a pour père Dieu et, pour mère, la science de Dieu (De ebriet., 30 (360) v. infra, n. 3); dans ce même passage, Philon, utilisant probablement un commentaire antérieur, représente comme le père de l'homme, la droité raison, (ὀρθὸς λόγος) et, comme sa mère, la formation encyclopédique (ib., 33.362). Ailleurs, à propos d'Isaac, c'est le rire qui est nommé « le fils intime de Dieu » (ὁ ἐνδιάθετος νίὸς θεοῦ. De mutat. nom., 131.598).

3. Q. Deus sit immut., 31 (M. 1, 277): ὁ μὲν γὰρ πόσμος οὖτος νεώτερος υἰὸς θεοῦ, ἄτε αἰσθητὸς ἄν. De ebriet., 30 (364): τὸν γοῦν τόδε τὸ πᾶν ἐργασάμενον δημιουργὸν όμοῦ καὶ πατέρα εἶναι τοῦ γεγονότος εὐθὺς ἐν δίκη φήσομεν, μητέρα δὲ τὴν τοῦ πεποιηκότος ἐπιστήμην, ἢ συνών δ θεὸς οὐγ ὡς ἄνθρωπος ἔσπειρε γένεσιν. ἡ δὲ παραδεξαμένη τὰ τοῦ θεοῦ σπέρματα τελεσφόροις ώδισι τὸν μόνον καὶ ἀγαπητὸν αἰσθητὸν υἰὸν ἀπεκύησε, τόνδε τὸν κόσμον. On remarquera les qualificatifs (μόνον καὶ ἀγαπητόν) donnés ici au monde considéré comme fils de Dieu. Cf. De spec. leg., 1, 41 (11, 218), 96 (227).

4. Bréhier, p. 110: « Lorsque, par exemple, chez Philon, le logos comme fils aîné de Dieu est distingué du monde, le jeune fils de Dieu, ces expressions nous mettent sur le chemin du mythe. Il faut le chercher, semble-t-il, dans la distinction des deux Horos, fils du dieu suprême Osiris, dont l'aîné symbolise le monde intelligible, et le plus jeune, le monde sensible. » Le P. Lagrange (RB, 1910, p. 590, n. 3) a bien montré ce que ce rapprochement avait de fragile: « Dans Plutarque (Is. et Osir., 54) le logos est Hermès, non Horos selon la

la théologie de la Sagesse a pu conduire Philon à cette conception du logos et du monde.

Autour de cette conception de la Sagesse et parfois identisiés avec elle, d'autres objets, réels ou purement symboliques, apparaissaient dans le judaïsme, sur les frontières du monde divin, et venaient aussi se fondre dans la conception philonienne du logos. Le plus important de ces termes est l'Ange de Iahvé. Dans le texte biblique dont Philon se servait, cet Ange intervient dans la plupart des théophanies de l'Ancien Testament: c'est lui qui apparaît aux hommes et leur parle: le contexte, cependant, affirme clairement que c'est lahvé lui-même que l'on voit et que l'on entend; cette contradiction apparente, que résout pour nous la critique des textes 1, n'était pas pour Philon un embarras, elle lui paraissait une lumière : cet Ange, qui n'est pas Dieu et qui cependant se présente comme Dieu lui-même, n'est-ce point le logos, dont la personnalité indécise peut en même temps révéler Dieu et le voiler 2?

doctrine commune, et Horos l'aîné, né estropié et dans les ténèbres,

n'est qu'une première esquisse imparfaite. »

1. Cf. Lagrange, RB, 1903, p. 212-225; 1908, p. 497-499: « Les anciens ne faisaient pas mystère d'admettre des apparitions sensibles de Iahvé, sans que ces apparitions, très variées, permissent de conclure qu'il avait une forme sensible propre à laquelle il était nécessairement attaché. Cependant, plus tard, on aima mieux considérer ces apparitions comme produites à l'aide de l'envoyé ordinaire de Iahvé. Les anciens textes furent donc retouchés en ce sens, mais avec tant de respect et de mesure qu'on laissa subsister, dans la bouche de l'être mystérieux, l'affirmation qu'il était Dieu » (p. 221). Les lxx ont poursuivi ce travail de retouche: le P. Lagrange (p. 219) relève chez eux l'insertion de l'Ange de Iahvé dans des passages où le texte hébreu ne le portait pas: Ex., IV, 24; Jud., VI, 14 et 16.

2. Cet ange était-il, avant Philon, identifié avec la Sagesse et le logos? On a cru retrouver cette identification dans la Sagesse de Salomon, x, 17, et xvii, 15. Le P. Lagrange (p. 498, n. 2) écarte cette interprétation: la Sagesse guide Israël dans la colonne de nuée (Sag., x, 17): mais d'après Ex., xii, 21, Num., x, 34 et xiv, 14, c'est Dieu lui-même qui est dans la colonne; le Logos tue les premiers-nés de l'Égypte (Sap., xvii, 15); c'est Iahvé d'après Ex., xii, 29. Ces remarques sont très justes; elles montrent bien que l'auteur sacré n'a pas fait de la Sagesse ou du Logos un ange, comme le fera Philon, mais elles n'empêchent pas de relever l'insertion très notable de ces deux termes dans les récits de l'Exode; la théologie qui se

Philon retrouve ici une confirmation de cette théorie, qui lui est si chère, que Dieu ne se manifeste aux imparfaits que par des intermédiaires dont ils peuvent supporter la vue; voici comment il s'en explique:

Aux âmes incorporelles, qui sont ses familières, il est naturel qu'il se manifeste tel qu'il est, s'entretenant comme un ami avec des amies; mais pour celles qui sont encore dans des corps, il apparaît semblable à des anges, non qu'il change sa nature, — elle est immuable, — mais parce qu'il met dans les imaginations une représentation différente, de telle sorte qu'on pense que cette image n'est pas une imitation, mais la forme originale elle-même.

Après avoir confirmé cette théorie en rappelant que l'Écriture compare parfois Dieu à un homme, bien qu'il ne soit pas un homme, il poursuit :

Pourquoi donc nous étonner encore, si Dieu apparaît semblable aux anges et parfois même aux hommes, pour secourir ceux qui en ont besoin? Ainsi quand l'Ecriture dit: Je suis le Dieu qui t'a apparu dans le lieu de Dieu (Gen., xxxx, 13), pense qu'il a pris en apparence la place d'un ange, sans changer toutefois, pour aider celui qui ne pouvait pas autrement voir le vrai Dieu. De même donc que ceux qui ne peuvent pas voir le soleil lui-même, voient son reflet, et que ceux qui voient le halo de la lune croient la voir elle-même, ainsi de même on perçoit l'image de Dieu, son ange, le logos, comme Dieu lui-même (De somniis, 1, 232-239. M. 1, 655-656).

manifeste là n'est point la théologie subordinatienne de Philon, mais

ce sont les premiers traits de la doctrine de la trinité.

1. Le P. Lagrange a repris et discuté ce texte dans la Revue biblique (1923, p. 344); sa traduction et son interprétation m'ont été utiles; j'avoue ne pouvoir me rendre à la conclusion qu'il en tire. « La pensée de Philon est évidemment que la cause première, le Dieu suprême, ne se manifeste pas dans ces circonstances, mais qu'il est remplacé par un ange qui parle en son nom, et cet ange est le logos. qui reçoit ici par abus le nom de Dieu... Le logos n'est donc pas proprement Dieu, mais c'est bien lui que l'Écriture désignait sous le nom d'ange... Tous deux (l'ange et le logos) représentent Dieu directement, preuve qu'ils sont un seul et même individu, chargé de révéler à l'homme les volontés de la cause suprême. » Il me semble que toute cette interprétation dépasse la pensée de Philon : je ne pense pas que pour l'exégète alexandrin le logos ni l'ange aient cette ferme individualité : elle n'est certes pas suggérée par les images qu'il emploie : le reslet du soleil, le halo de la lune ; elle me semble exclue positivement par le début du texte : « Dieu ne change pas sa nature Ce principe d'interprétation est appliqué par Philon aux apparitions divines rapportées par l'Ancien Testament : c'est le logos qui a apparu à Agar, chassée par Abraham¹ et à Jacob quittant Laban²; c'est lui qui a lutté avec Jacob et a changé son nom en celui d'Israël³; c'est lui qui, dans le buisson ardent, s'est entretenu avec Moïse⁴; c'est lui qui était dans la nuée, guidant les Israélites à la sortie d'Égypte³; c'est lui encore qui les a conduits à travers le désert6.

Cette exégèse est toute semblable à celle que nous avons déjà étudiée plus haut en décrivant la théorie philonienne des puissances; il peut même arriver que la même apparition soit interprétée ici comme une apparition des puissances, là comme une apparition du logos, simplement parce que le texte sacré mentionnait ici plusieurs anges et là un seul?. Ce que nous savons déjà du philonisme nous fait comprendre que notre auteur se préoccupe peu de cette différence : le logos et les puissances jouent le même rôle d'intermédiaires, révélateurs et agents de Dieu; et, dans l'exégèse comme dans la philosophie, ils sont traités par Philon comme des valeurs interchangeables.

—elle est immuable — mais il met dans le imaginations une représentation différente...» On retrouve la même idée dans l'interprétation donnée par Philon de l'apparition des trois à Abraham : « Dieu, au milieu des deux puissances qui l'assistent, présente à l'esprit qui le contemple, tantôt un seul objet, tantôt trois : un seul, quand l'esprit purifié... s'élance vers l'idée pure, simple et parfaite en elle-même; trois, lorsque,... ne pouvant saisir l'être par lui-même... il l'atteint dans ses œuvres, comme créant ou comme gouvernant. » (De Abrah., 122, 11, 19). — Quant à l'expression èν τόπω θεοῦ, je n'ose pas la traduire comme l'a fait le P. Lagrange, par « en façon de Dieu ». Lui-même d'ailleurs semble avoir abandonné cette interprétation; il traduit (S. Jean, p. 3) : « Je suis Dieu qui t'ai apparu... dans un lieu de Dieu. »

1. De Cherubim, 3 (M. 1, 139); De fuga, 5 (547).

De somniis, 1, 226 (655).
 De mutat. nom., 87 (591).

4. De vita Mosis, 1, 66 (II, 91).

5. Q. rer. divin. heres, 203-205 (1, 501); de vita Mosis, 1, 166 (11, 107).

6. De somniis, 1, 117 (1, 638); De migrat. Abrah., 174 (463).

7. Ainsi l'ange qui détruit Sodome et Gomorrhe est identifié dans le De Abrahamo, 145 (11, 22) à la puissance punissante et dans le De somniis (1, 86. 1, 634) au logos. Pour une raison semblable, Philon voit dans l'apparition de Dieu à Abraham (Gen., xvii, 1) une apparition non du logos, mais la puissance royale: De mutat. nom., 15 (1, 581).

Cette identification du logos et de l'Ange de Iahvé a, dans le philonisme, une importance considérable : elle tend à donner à cette figure, d'ailleurs si indécise, du logos, le relief d'une personne vivante. Elle jouera un rôle plus important encore dans la tradition postérieure : les apologistes chrétiens, voulant prouver contre les Juifs la divinité du Verbe et sa distinction d'avec le Père, recourront à l'argument des théophanies : celui qui apparaît dans l'Ancien Testament a tous les attributs de la divinité, et cependant est distinct du Dieu d'Israël. L'exégèse des apologistes sera fort différente de celle de Philon 1; toutes deux cependant s'inspireront du même souci de la transcendance divine et prendront souvent leur point d'appui dans les mêmes textes. Mais, à côté de cette exégèse d'inspiration philosophique, nous aurons à en reconnaître une autre, dont la source est spécifiquement chrétienne : plusieurs Pères, saint Irénée particulièrement, voient dans ces apparitions du Verbe de Dieu comme des présages et des préludes de l'Incarnation : c'est là une conception proprement chrétienne et entièrement étrangère au philonisme<sup>2</sup>.

1. Dans les éditions précédentes de cet ouvrage, j'avais admis, après P. Heinisch, Der Einfluss Philos auf die älteste Exegese (Münster, 1908), p. 143 sq., que l'exégèse philonienne des théophanies avait exercé une influence directe sur les apologistes; une étude plus attentive des textes de saint Justin m'a conduit à corriger ce juge-

ment. Cette question sera discutée au tome II.

2. Il n'y a pas trace chez Philon de la croyance à l'incarnation du logos. On trouve, parmi les fragments édités par Mangey (π, 669), d'après un recueil d'Ecloga attribué à s. Jean Damascène, les quelques lignes suivantes : τοῦ αὐτοῦ. Βουληθεὶς ὁ θεὸς τῆς θείας ἀρετῆς ἀπ' οὐρανοῦ καταπέμψαι τὴν εἰκόνα ἐπὶ τὴν γὴν, δι' ἔλεον τοῦ γένους ἡμῶν, ἵνα μὴ ἀτυχήση τῆς ἀμείνονος μοίρας, καὶ ἀπολουσάμενον τὰ καταρρυπαίνοντα ἡμῶν τὸν ἄθλιον καὶ δυσκλείας γέμοντα βίον. Mangey note sur ce texte : « Quis vero alius, secundum Philonem, Dei summa imago, nisi ὁ λόγος? Quare quandem saltem obscuram incarnationis τοῦ λόγου spem prodit Noster. » Pour prêter à Philon une telle espérance il faudrait un texte mieux garanti que celui-ci : on remarquera d'ailleurs que dans ces Excerpta la mention τοῦ αὐτοῦ pouvait désigner un autre auteur que Philon : il suffit pour cela qu'un fragment soit tombé ou que l'ordre des fragments ait été interverti, ce qui arrive aisément dans de pareils recueils. Le texte lui-même trahit son origine chrétienne non seulement par cette allusion à l'incarnation, mais par l'allusion

Une autre interprétation allégorique, également chère à Philon, le conduit souvent à voir dans le grand-prêtre des Juifs une figure du logos ou du monde. Ce symbolisme lui était suggéré par sa conception du logos placé entre le monde et Dieu comme un suppliant (supra, p. 212). Ici, d'ailleurs, il subissait encore des influences que nous pouvons reconnaître dans le monde juif de son temps. Depuis le temps des Machabées, la figure du grand-prêtre avait revêtu une majesté nouvelle; on en était venu, dans certains milieux, à donner le pas à Lévi sur Juda et à attendre le Messie de la race de Lévi 1. Dans d'autres cercles, où les préoccupations cosmologiques étaient plus vives, on aimait à interpréter les vêtements du grand-prêtre comme représentant allégoriquement le monde et ses éléments : « Sur sa grande robe, lit-on déjà dans la Sagesse de Salomon (xvIII, 24), était représenté le monde entier. » Cette interprétation allégorique est chère à Philon qui la développe souvent et la poursuit dans tous ses détails?. Et pour lui, le grand-prêtre idéal, dont le grand-prêtre juif est la figure, c'est le logos, qui est revêtu du monde comme le grand-prêtre l'est de ses vêtements symboliques, et tout ce que la loi ordonne au grand-prêtre ou exige de lui est interprété allégoriquement du logos :

Son père et sa mère doivent être purs : « Son père est Dieu, le père de l'univers; sa mère est la sagesse par laquelle tous les êtres sont venus à l'existence... ce logos très vénérable de l'être revêt comme vêtement le monde; car il se couvre de la terre et de l'eau

au baptême (ἀπολουσάμενον), l'une et l'autre également invraisemblables sous la plume de Philon.

1, Cf. supra, p. 169.

<sup>2.</sup> En particulier dans la Vie de Moïse, 11, 117-135 (M. 11, 152-155) : Après avoir décrit le vêtement du grand-prêtre, il en commence ainsi l'interprétation : « Tel était donc le vêtement du grand-prêtre. Il ne faut pas omettre d'expliquer la signification de l'ensemble et de chacune des parties : il est tout entier une image et une imitation du monde, et ses parties représentent les diverses parties du monde. Il faut commencer par la longue robe : cette robe est tout entière violette et ressemble à l'air; car l'air, de sa nature, est noir et est en quelque façon comme une longue robe, tendu depuis les hauteurs sublunaires jusqu'aux extrémités de la terre et retombant partout; c'est pourquoi cette robe retombe de la poitrine jusqu'aux pieds en · recouvrant tout le corps... »

et de l'air et du feu et de tout ce qui en vient... il ne doit jamais enlever sa mitre, c'est-à-dire qu'il ne doit jamais déposer son diadème royal, symbole d'une puissance non pas souveraine, mais subordonnée et d'ailleurs admirable; il ne doit pas déchirer ses vêtements, car il est, comme il a été dit, le lien de l'univers, et il en maintient toutes les parties, et il les enserre en les empêchant de se dissoudre et de se disjoindre 4...»

Souvent Philon reprend cette interprétation allégorique, et toujours il étend ce symbolisme, par delà le cadre du judaïsme, à l'humanité tout entière, et même à toute la création. Dans l'Ecclésiastique nous entendions la Sagesse chanter son ministère en présence de Iahvé, dans le tabernacle (xxiv, 10); il y avait là sans doute un rapprochement entre la Sagesse divine et le grand-prêtre de la loi; mais ce rapprochement avait un tout autre caractère que chez Philon; les paroles de Iahvé qui précèdent immédiatement (« habite en Jacob, aie ton héritage en Israël ») rappellent assez clairement les privilèges du peuple choisi et les prédilections de Dieu; chez Philon tout cela s'efface; les symboles sont encore empruntés au judaïsme, mais les idées religieuses qu'ils traduisent maintenant sont celles d'un citoyen du monde.

Si l'on poursuit l'étude du logos philonien, on y trouve encore d'autres traces du symbolisme judaïque, mais qui recouvrent elles aussi des idées qui ne sont plus spécifiquement juives, mais qui proviennent de l'hellénisme ou du syncrétisme oriental. On sait que le judaïsme, pour éviter de nommer Dieu, recourait souvent à des locutions abstraites, comme la Gloire, le Nom, le Lieu, la Demeure (supra, p. 149); on était facilement entraîné à faire de ces êtres abstraits des intermédiaires entre Dieu et le monde. On n'est donc pas surpris de voir tous ces noms interprétés par Philon, du logos et des puissances; il accuse ainsi, dans sa théorie des intermédiaires, le contact qu'il garde avec la spéculation juive; mais, après avoir reçu du judaïsme cette identification, il en donne le plus souvent une interprétation philosophique empruntée à l'hellénisme.

<sup>1.</sup> De fuga, 109-118 (M. 1, 562-563). Sur cette conception du logos fils de Dieu et de la sagesse, cf. supra, p. 216 et n. 2.

Dans le traité des songes, Philon interprète le récit de la Genèse (xxviu, 11) où il est dit d'Abraham: « Il rencontra le lieu »: « le lieu, explique-t-il, peut s'entendre dans trois sens différents: il peut signifier, premièrement, l'espace rempli par un corps; deuxièmement, le logos divin, que Dieu a rempli entièrement de puissances incorporelles;... troisièmement, il peut signifier Dieu lui-même, parce que Dieu contient tous les êtres et n'est contenu simplement par aucun¹»; et, laissant de côté la première signification et la troisième, il s'attache à montrer dans le « lieu » le symbole du logos. Cette interprétation suppose toute la philosophie philonienne: le logos est ici conçu comme le lieu des idées et par conséquent aussi, des puissances².

Ailleurs, le logos est semblablement identifié avec le Nom<sup>3</sup>, avec la Demeure<sup>4</sup>, avec le Rocher<sup>5</sup>, les puissances avec la Gloire<sup>6</sup>. Ainsi toute la spéculation juive sur les êtres intermé-

1. De somniis, 1, 62 (M. 1, 630). Cf. ib., 127 (640) : είδέναι δὲ νῦν προσήκει, δτι ὁ θεῖος τόπος καὶ ἡ ἱερὰ χώρα πλήρης ἀσωμάτων ἐστὶ λόγων.

2. Cf. infra, p. 227 et n. 4. Cette identification du logos et du lieu, longuement développée dans le traité des songes, est brièvement rappelée dans les Quaest. in Exod., 11, 39 (Aucher, p. 496): « Quid est, apparuerunt Deo in eo loco...? Faciem attingentes Patris, nullibi plane in mortali loco perstant... sed mittentes reducunt transmigrationem ad sanctum divinumque locum, qui alio nomine vocatur verbum. »

3. De confus. ling., 146 (M. 1, 427): καὶ γὰρ (ὁ λόγος) ἀρχὴ καὶ ὄνομα θεοῦ καὶ λόγος καὶ ὁ κατ' εἰκόνα ἄνθρωπος καὶ ὁ ὁρῶν, Ἰσραήλ, προσαγορεύεται. Cf. Leg. alleg., πη, 208 (128).

4. De migrat. Abrah., 3-7 (437): μὴ θαυμάσης δέ, εἰ νοῦ τὸν λόγον ἐν ἀνθρώπω κέκληκεν οἶκον. καὶ γὰρ τὸν τῶν ὅλων νοῦν, τὸν θεόν, οἶκον ἔχειν φησὶ τὸν ἑαυτοῦ λόγον... Cf. De fuga, 76 (557).

5. Q. det. pot., 118 (213).

6. De spec. leg., 1, 45 (11, 218) : ἐκετεύω δὲ τὴν γοῦν περὶ σὲ δόξαν θεάσα-

σθαι· δόξαν δε σην είναι νομίζω τὰς περί σε δορυφορούσας δυνάμεις.

Ne faut-il pas reconnaître l'influence de cette conception juive, dans cette idée étrange, assez répandue chez les gnostiques, que Gabriel, l'ange de l'Incarnation, est lui-même le Verbe ou la Puissance de Dieu? (Cf. Reitzenstein, Zwei religionsgeschichtliche Fragen (Strasbourg, 1901), p. 119). D'autres hérétiques, subissant vraisemblablement une influence analogue, prétendirent même que la voix matérielle, qui frappe les oreilles de la Vierge et y pénètre, est la substance même du Verbe qui s'incarne ainsi en elle. Ce sont eux que vise le pseudo-Athanase disant dans son sermon sur l'Annonciation: « Ceux-là blasphèment, qui prétendent que la voix de l'archange

diaires se trouve entraînée par Philon dans ces catégories de logos et de puissances et vient se fondre dans le syncrétisme

hellénistique.

Si le philosophe alexandrin accueille si volontiers toutes ces spéculations, à charge d'ailleurs de les transformer, il repousse les représentations trop matérielles que des rabbins imaginent, autour de lui, de la voix et de la parole de Dieu. Lorsqu'il fait du logos la voix de Dieu, il a soin de la spiritualiser le plus possible; ce n'est point de l'air battu, comme notre voix; c'est une substance pure que notre esprit peut voir, mais que notre corps ne peut pas entendre<sup>1</sup>; et c'est pour cela qu'il est dit dans l'Exode que tout le peuple vit la voix (Ex., 20, 18), et non pas qu'il l'entendit. Notre parole, dit-il encore ailleurs, est une dyade, formée par l'articulation de nos organes et par le battement de l'air; Dieu ne parle que par monades ou par unités, en ce sens que son verbe est incorporel et un<sup>2</sup>.

Cet essai de spiritualisation de la tradition rabbinique se manifeste plus clairement encore à propos du décalogue : pour les rabbins, les dix commandements avaient été articulés sensiblement par Dieu<sup>3</sup>; Philon corrige ainsi cette tradition :

Dieu les a-t-il proférés vocalement? C'est une hypothèse absurde qui ne doit pas même nous venir à l'esprit; car Dieu n'est pas comme l'homme, se servant de bouche, de langues, de bronches. Mais il me semble qu'alors il opéra une merveille, formant dans l'air une voix invisible, plus admirable que tous les organes, formée d'harmonies parfaites, non point inanimée, ni, comme un animal, composée de corps et d'âme, mais une âme raisonnable pleine de transparence et de pureté, qui formant l'air et le tendant et le changeant en feu enslammé, produisit cette voix articulée comme de l'air dans une trompette, la faisant entendre également des plus éloignés et des plus proches 4.

était l'hypostase même du Verbe de Dieu ». (In Annuntiat. Deiparae, vn. PG, xxvIII, 928 a).

1. De migrat. Abr., 52 (M. 1, 444).

2. Q. Deus sit immutubilis, 83 (M. 1, 285).

Weber, Jüd. Theologie, p. 180.
 De decalogo, 32-33 (M. II, 185).

Cette « âme raisonnable », qui un peu plus bas (35) est appelée une puissance de Dieu, est assez semblable, par sa nature et son rôle, au logos, et, dans cet exemple, on comprend comment Philon modifie et spiritualise la conception juive de la Parole.

Il est enfin un dernier trait d'origine authentiquement juive, que l'on peut distinguer dans la conception philonienne du logos : c'est la toute-puissance, l'efficacité immédiate de la Parole divine : « En parlant, dit Philon, Dieu agit, on ne peut mettre là aucun intervalle; ou, si l'on veut encore parler plus exactement, sa parole est son action : δ λόγος ἔργον ἦν αὐτοῦ¹ ». Cette affirmation, qu'il répète volontiers, est manifestement inspirée des livres saints : « Il a dit, et tout a été fait; Il a ordonné, et tout a été créé. » C'est là, à coup sûr, une admirable conception de Dieu, et nulle ne peut donner une plus haute et plus juste idée de sa puissance. Mais, loin qu'elle explique le rôle propre des agents intermédiaires, elle tend à le supprimer totalement, puisqu'elle représente la volonté de Dieu comme atteignant immédiatement tous les êtres et agissant directement sur eux.

Philon a donc reçu sur ce point l'enseignement traditionnel de sa foi, et il le transmet, mais sans l'incorporer dans son système. Au reste, cette conception du logos comme parole de Dieu reste secondaire pour lui; c'est elle que la Bible lui proposait; il l'accueille, sans doute, et parfois il la consigne dans ses ouvrages, mais presque toujours il la transforme. Le logos qu'il a l'habitude de concevoir et vers lequel il se reporte d'instinct, c'est moins une parole qu'une pensée, c'est un idéal projeté entre ciel et terre, exemplaire de notre monde et force qui le soutient; c'est un être mystérieux, à mi-chemin entre Dieu et le monde, révélateur de Dieu et soutien du monde. Il croit le trouver à chaque page des récits bibliques; mais si les textes sacrés, si les commentaires traditionnels le lui suggèrent, ce ne sont pas eux ou du moins ce ne sont pas eux seuls qui l'ont formé; un simple

<sup>1.</sup> De sacrif. Ab. et C., 65 (M. 1, 157); cf. De somn., 1, 182 (648); De opif. mundi, 13 (3).

contact l'éveille, mais il surgit alors dans l'esprit, éveillant avec lui tout un monde d'idées que le judaïsme n'a pas connues.

Ces idées nous sont déjà familières; nous les avons exposées en étudiant le milieu hellénique contemporain de Philon; chez Philon lui-même nous les avons retrouvées, dans sa conception de Dieu et des puissances; il nous reste à les considérer là où elles apparaissent le plus manifestement, dans sa théorie du logos.

Le logos est avant tout pour Philon un intermédiaire entre Dieu et le monde, permettant à Dieu de se révéler au monde et d'agir sur le monde; ce double rôle du logos est éclairé par la philosophie religieuse, inspirée par le platonisme et le stoïcisme, telle qu'on le conçoit alors communément dans l'hellénisme.

L'exemplarisme platonicien donne une interprétation du rôle révélateur du logos. Dans la théologie judaïque, l'ange de Iahvé fait connaître Dieu, parce qu'il est son envoyé; pour Philon, le logos le révèle, parce qu'il est son image¹ et son empreinte². Dès lors on comprend aussi comment se distinguent les différents degrés de la manifestation de Dieu : chaque puissance, c'est-à-dire chaque idée³, n'est que l'image fragmentaire et incomplète de Dieu; le logos représente Dieu tout entier; l'idée n'est rattachée à Dieu que par le lien fragile et ténu qui rattache une pensée à l'esprit qui l'a conçue; le logos est l'ombre de Dieu⁴, c'est-à-dire son image naturelle et essentielle.

La même théorie exemplariste éclaire aussi un des aspects de l'action du logos sur le monde : « De même que Dieu est l'exemplaire de l'image, de même l'image est l'exemplaire des autres êtres, ainsi que Moïse l'a fait connaître en écrivant

<sup>1.</sup> De spec. leg., III, 83 (M. II, 313); I, 81 (II, 225); De confus. ling., 97 (I, 419); De somn. I, 239 (I, 656), supra, p. 218; De fuga, 101 (I, 561). 2. De plantat., 18 (M. I, 332).

<sup>3.</sup> Sur l'identification des puissances et des idées cf. supra, p. 201.
4. Leg. alleg., 111, 96 (106): Έρμηνεύεται οὖν δ Βεσελεήλ, ἐν σχιὰ θεοῦσκὶὰ θεοῦ δὲ δ λόγος αὐτοῦ ἐστιν, ῷ χαθάπερ ὀργάνω προσχρησάμενος ἐχοσμοποίει αὕτη δὲ ἡ σχιὰ καὶ τὸ ώσανεὶ ἀπειχόνισμα ἐτέρων ἐστὶν ἀργέτυπον.

au début de la loi : Dieu a fait l'homme à l'image de Dieu1. » La théorie du logos est, sur ce point encore, exactement parallèle à la théorie des puissances. Dans le traité de la création, les puissances apparaissent comme les idées que l'architecte divin a concues avant de faire le monde; de même, le logos est présenté comme l'ensemble des idées ou le monde intelligible 2:

Si quelqu'un, dit Philon, veut employer les mots les plus simples, il dira que le monde intelligible n'est autre que le logos de Dieu construisant le monde; car la ville intelligible n'est rien autre que la raison de l'architecte projetant de fonder la ville. Cette doctrine est celle de Moïse, non la mienne; car racontant la formation de l'homme, il dit nettement qu'il a été fait à l'image de Dieu; or si la partie (l'homme) est l'image d'une image, et si la forme entière, c'est-à-dire tout cet univers sensible... est la ressemblance de l'image divine, il est évident que le sceau archétype, que nous disons être le monde intelligible, sera le logos divin3.

D'après cette théorie, le logos sera considéré comme un livre « où Dieu a écrit et gravé la constitution de tous les autres êtres4 »; ou, plus souvent encore, comme le lieu des idées : c'est ce sens que Philon prête le plus souvent à l'écriture, en interprétant τόπος par λόγος, quand il est question de lieu<sup>5</sup>.

#### 1. Ibid.

2. Au début du Berechith rabba, Dieu créant le monde est comparé de même à un architecte bâtissant un palais, et la Thora joue un rôle qui a quelque analogie à celui du logos chez Philon,

3. De op. mundi, 24-25 (M. 1, 6). Parfois cependant le logos est distingué du monde intelligible, de même que nous avons vu plus haut les puissances distinguées des idées : in Exod., II, 68 (AUCHER, p. 516); cf. De op. mundi, 139 (M. 1, 34) (le logos est plus parfait que la beauté

en soi). Cf. Horovitz, p. 86. — 4. Leg. all., i, 19 (M. 1, 47).

5. De somn. 1, 62 (M. 1, 630) : τριχώς δὲ ἐπινοεῖται τόπος, ἄπαξ μὲν χώρα ύπο σώματος πεπληρωμένη, κατά δεύτερον δὲ τρόπον δ θείος λόγος, δν ἐπεπλήρωκεν όλου δι' όλων ασωμάτοις δυνάμεσιν ό θεός... κατά δὲ τρίτον σημαινόμενον αύτὸς ὁ θεὸς καλεῖται τόπος τῷ περιέχειν μὲν τὰ δλα, περιέχεσθαι δὲ προς μηθενός άπλως. Au sujet de cette troisième interprétation, identifiant τόπος et θεός, on se rappellera la terminologie faisant du « lieu » (מקקום) un des noms de Dieu. Cette identification a été acceptée par Philon qui a cherché ensuite à la justifier par une interprétation mystique; la même influence l'a conduit sans doute à identifier τόπος et λόγος. Cf. LAGRANGE, RB, 1910, p. 592, n. 3. — Cette interprétation Il suit de là nécessairement que le logos, par rapport au monde sensible, doit être considéré comme un modèle ou un exemplaire, et son action, comparée à celle d'un cachet s'imprimant sur de la cire : il est « le sceau de l'univers, l'idée archétype, de laquelle les êtres sans forme et sans qualité ont reçu leur signification et leur figure 1 »; et encore : « le logos du démiurge est le sceau imprimé sur chacun des êtres ; aussi chaque chose créée a, dès l'origine, une forme parfaite, impression et image du logos parfait 2. »

Le logos, étant raison et parole, est à un titre particulier, l'exemplaire de l'homme : aussi de tout ce qui est dans le monde « rien n'est plus sacré que l'homme, ni plus semblable à Dieu, puisqu'il est l'empreinte excellente d'une image excellente, étant formé sur le modèle de l'archétype idéal<sup>3</sup> »; et de même, dans le traité des *Anathèmes*: « Dieu a accordé à la race humaine un privilège exceptionnel, la parenté à son logos, à l'image duquel l'esprit humain a été fait <sup>4</sup>. »

Ces spéculations, que Philon aime à consacrer par l'autorité de l'Écriture (Gen., 1, 26-27), le conduisent à représenter parfois le logos comme l'homme idéal; ainsi la parole des fils de Joseph: « Nous sommes tous les fils d'un même homme » signifie, d'après lui, que nous sommes tous fils du logos, l'éternelle image de Dieu<sup>5</sup>.

de τόπος par λόγος, si chère à Philon, en particulier dans le traité des songes (v. g. 117 sqq.), est laissée de côté un peu plus bas (238) à propos de Gen. xxxi, 13; Bousset (Jüdischer Schulbetrieb, p. 115) voit là l'indice d'une source antérieure à Philon.

1. De mut. nom., 135 (M. 1, 598).

2. De fug., 12 (M. 1, 547).

3. De spec. leg., III, 83.207 (M. II, 313.333). Cette relation privilégiée de l'homme au logos est fréquemment exposée par Philon: De plantat., 18 (M. I, 332); De spec. leg., I, 171 (II, 239); De op. mundi, 69 (I. 16), 139 (33), 146 (35); in Genes., I, 4 (Aucher, p. 3); in Genes., II, 62 (ap. Euseb., Praep. evang., VII, 13).

4. De execrat., 163 (Μ. 11, 435): Εὐμενείας τεύξονται τῆς ἐχ τοῦ σωτῆρος καὶ Τλεω θεοῦ, τῷ γένει τῶν ἀνθρώπων ἐξαίρετον παρασχομένου καὶ μεγίστην δωρεάν, τὴν πρὸς τὸν αὐτοῦ λόγον συγγένειαν, ἀφ' οῦ καθάπερ ἀργετύπου γέγογεν ὁ

άνθρώπινος νούς.

5. De confus. ling., 147 (M. 1, 427). — Le logos n'est cependant pas à confondre avec l'homme générique, que Dieu, d'après Philon, a créé avant Adam: Leg. alleg., II, 13 (69).

Toutes ces métaphores d'imitation, de reflet, d'empreinte, laissent dans l'ombre le point le plus obscur du problème : elles n'expliquent pas comment le logos immatériel ou l'idée peut, comme un sceau, s'imprimer sur la matière et la marquer à sa ressemblance. Philon, interrogé sur ce point, eût sans doute répondu, comme jadis Platon, que les choses sont ainsi « moulées par les idées d'une façon ineffable et admirable<sup>1</sup>. »

Ailleurs, il a recours à une métaphore qui jette un nouveau jour sur sa pensée: il parle du logos diviseur ou coupeur (λόγος τομεύς), et compare son action à celle d'une lame aiguë, qui pénètre dans la matière amorphe et y distingue les propriétés des êtres « et, quand il a traversé tous les êtres matériels jusqu'aux atomes, jusqu'aux éléments que nous appelons indivisibles, il recommence à diviser ces éléments, que la raison seule peut saisir, en parties d'un nombre indicible et infini... Il divise ainsi l'âme en rationnelle et irrationnelle, le discours en vrai et faux <sup>2</sup>...»

Cette théorie du λόγος τομεύς a depuis longtemps attiré l'attention des interprètes de Philon. M. Heinze <sup>3</sup> en a voulu retrouver la source dans la philosophie d'Héraclite; il est certain que quelques-uns des éléments qui la composent se réclament de cette origine, et Philon lui-même a pris soin de rappeler le souvenir d'Héraclite, quand il a développé, à cette occasion, sa théorie des contraires <sup>4</sup>. Mais il me semble que la dialectique platonicienne a, elle aussi, joué un grand rôle dans cette conception; ce qu'on y retrouve, c'est, avant tout, le problème de l'unité dans la multiplicité, êν καὶ πολλά, que Platon avait tant de fois discuté; et la solution que Philon lui donne est, au fond, une solution platonicienne: c'est l'idée qui pénètre le monde, spécifie les éléments matériels, les distingue, par suite, et les oppose les uns aux autres. De même donc que l'esprit humain, ainsi la raison divine sépare

<sup>1.</sup> Tim., 50 c.

<sup>2.</sup> Quis rer. divin. her., 130-140 (M. 1, 491, 492); cf. 166 (497), 215 (503), 225 (504).

<sup>3.</sup> Op. cit., p. 228. Cf. Bréhier, p. 86-89. 4. Quis rer. divin. her., 214 (M. 1, 503).

et abstrait les qualités des êtres<sup>1</sup>; mais son action est plus profonde et plus efficace. Nous retrouvons là, sous une métaphore nouvelle, l'idée exprimée par l'image du cachet et de son empreinte; la différence entre les deux expressions est que la première explique mieux, dans les choses, les qualités absolues qui les spécifient; la seconde, les relations qui les opposent.

Toutes ces comparaisons et toutes ces métaphores n'expriment que d'une manière bien imparfaite l'action du logos dans le monde. Ainsi n'est-ce point à Platon, mais aux stoïciens que Philon demande sur ce point une réponse plus précise, et les conceptions qu'il leur emprunte ont, plus profondément qu'aucune autre, marqué leur empreinte sur sa théorie du logos<sup>2</sup>.

Chez Philon comme chez Chrysippe, le logos est à la fois un principe d'énergie et un principe de détermination. En tant que logos séminal, il est la force qui féconde tout : l'esprit, pour lui faire produire les conceptions intellectuelles; la parole, pour exciter les énergies vocales; les sens, pour éveiller les images nées des objets; le corps, pour lui donner les figures et les mouvements qui lui conviennent<sup>3</sup>. Il joue dans l'univers le même rôle que l'âme en chacun de nous<sup>4</sup>;

1. Ibid., 235 (Μ. 1, 506): "Ο τε γὰρ θεῖος λόγος τὰ ἐν τῆ φύσει διεῖλε καὶ διένειμε πάντα, ὅ τε ἡμέτερος νοῦς, ἄττ' ἄν παραλάδη νοητῶς πράγματά τε καὶ

σώματα, εἰς ἀπειράχις ἄπειρα διαιρεῖ μέρη καὶ τέμνων οὐδέποτε λήγει.

3. Quis rer. divin. her., 118, 119 (M. 1, 489); cf. Legat. ad C. (11, 553); De Opif. m., 43 (1, 9).

<sup>2.</sup> Ce caractère stoïcien du logos de Philon est aujourd'hui assez généralement reconnu: Zeller, Die Philosophie der Griechen³, v, p. 385: « Dass aber nichtsdestoweniger die stoische Logoslehre die nächste Quelle der philonischen gewesen ist, erhellt nicht blos aus dem Namen des Logos welcher in dieser Bedeutung bis dahin nur bei den Stoikern vorkommt, sondern auch aus dem ganzen Begriff desselben... » Heinze, Die Lehre vom Logos, p. 238: « Die Gleichmässigkeit im ganzen zwischen dem stoischen und dem philonischen Logos fällt deutlich ins Auge... » Cf. Schuerer, l. c., p. 557, qui adopte et reproduit l'appréciation de Zeller; Aall, Gesch. d. Logosidee, i, p. 223; Montefiore, Florilegium Philonis, dans JQR, vii, (1895), p. 482; Bousset-Gressmann, Die Religion des Judentums, p. 441 et n. 2.

<sup>4.</sup> Quis rer. divin. her., 230-233 (M. 1, 505); Mos. 11, 127 (11, 154), etc.

la diversité des éléments n'est que le vêtement qui le recouvre, comme le corps est le vêtement de l'âme 1.

Il est à la fois le soutien et le lien du monde : « Nul élément matériel n'est assez fort pour porter le monde; mais le logos éternel du Dieu éternel est le soutien très ferme et très solide de l'univers. C'est lui qui, tendu 2 du centre aux extrémités et des extrémités au centre, dirige la course infaillible de la nature, maintenant et reliant fortement entre elles toutes les parties: car le père qui l'a engendré en a fait le lien infrangible de l'univers3. » « La terre et l'eau, dit-il ailleurs, placées au milieu de l'air et du feu, et entourées par le ciel, n'ont aucun appui extérieur, mais se tiennent entre elles, attachées l'une à l'autre par le logos divin, architecte très sage et harmonie très parsaite 4. » Et encore : « Le logos, étant le lien de tous les êtres, ainsi qu'il a été dit, tient toutes les parties unies et serrées, les empêchant de se séparer et de se dissocier 5. » Il est figuré par l'or : « De même en effet que l'or est impénétrable aux flèches, et de même qu'il reste infrangible quand il est étendu en mem--branes très fines, ainsi le logos s'étend, se répand, atteint tout, en restant plein tout entier dans tous les êtres (πλήρης όλος δι' όλων), et en unissant tout le reste dans l'unité d'un même tissu 6. » Par ces métaphores étrangement accumulées, Philon veut signifier deux propriétés du logos qu'il unit assez souvent : d'une part, son expansion universelle; de l'autre, sa plénitude ou sa densité. Il exprime ainsi, d'une façon assez

<sup>1.</sup> De Fuga, 110 (M. 1, 562) : Ἐνδύεται δ' ὁ μὲν πρεσδύτατος τοῦ ὅντος λόγος ὡς ἐσθῆτα τὸν χόσμον (γῆν γὰρ καὶ ὕδωρ καὶ ἀέρα καὶ πῦρ καὶ τὰ ἐκ τούτων ἐπαμπίσχεται), ή δ' ἐπὶ μέρους ψυχὴ τὸ σῶμα, ἡ δὲ τοῦ σοφοῦ διάνοια τὰς

<sup>2.</sup> Ταθείς: c'est la métaphore stoïcienne du τόνος.

<sup>3.</sup> De Plantat. Noë, 8. 9 (M. 1, 330.331).

Qu. in Exod., II, 90 (Aucher, p. 528).
 De Fuga, I, 412 (M. I, 562). Gf. Qu. in Exod., II, 418 (p. 545): « Opus fuit... verbo..., quod ligamen est cunctis solidius ac firmius; ut quippe colligaret et commisceret texendo universorum partes et contrarietates; atque illa, quae nimiam habebant ex suis naturis incommixtibilem oppositionem, ad concordiam, unionem, osculumque pacis, cogens conduceret. »

<sup>6.</sup> Quis rer. divin. her., 217 (M. 1, 503).

matérielle, la vertu de cette force divine qui se répand partout sans s'affaiblir, ou, pour ainsi dire, sans se raréfier. De même donc que le logos unit les êtres et assure leur cohésion, de même il les remplit et les fait subsister: « D'elles-mêmes, toutes choses sont vides; si elles sont denses, c'est qu'elles sont serrées par le logos divin, car il est une glu et un lien qui remplit tout de son essence <sup>1</sup>. »

Ailleurs il exprime une idée analogue par une métaphore grammaticale, qui aujourd'hui semble étrange<sup>2</sup>: « Le logos divin se place au milieu des êtres comme la voyelle sonore entre deux consonnes, afin que le monde entier résonne<sup>3</sup>. »

Toutes ces images recouvrent le même concept : le logos est dans le monde l'unique principe d'unité et de détermination. Philon, il est vrai, comme Marc-Aurèle, a fait brèche dans le monisme stoïcien; à côté du logos il admet un principe matériel qui en est distinct, mais ce principe n'a de lui-même ni détermination, ni qualité; c'est du logos que chaque être tient sa nature, et c'est par le logos aussi que tous les êtres sont reliés entre eux et constituent le monde.

A ce concept de loi physique se rattache le concept de destin, et Philon, comme les storciens, l'applique encore au logos : après avoir parlé, dans son traité De l'immutabilité divine, des révolutions des empires, il les explique ainsi : « C'est un chœur circulaire, mené par le logos divin, que la plupart des hommes appellent fortune; il entraîne dans sa course cités, nations et pays, donnant aux uns le bien des autres, et à tous le bien de tous, changeant tout par périodes, afin que l'univers entier, comme une seule cité, jouisse du meilleur des gouvernements, de la démocratie 4. »

<sup>1.</sup> Ibid., 188 (M. I, 499): Χαῦνα γὰρ τά τε ἄλλα ἐξ ἑαυτῶν, εἰ δέ που καὶ πυκνωθείη, λόγω σφίγγεται θείω κόλλα γὰρ καὶ δεσμὸς οὖτος πάντα τῆς οὐσίας ἐκπεπληρωκώς. Cf. Qu. in Exod., II, 68 (Aucher, p. 514).

<sup>2.</sup> Elle l'était moins alors: on sait l'intérêt que les philosophes attachaient à la grammaire; cf. la longue dissertation de Sextus Empiricus (Math., 1, 100 [éd. Bekker, p. 621]), et Philon, in Genes., iv, 117 (Aucher, p. 335).

<sup>3.</sup> De Plantat. Noë, 10 (M. 1, 331).

<sup>4.</sup> Quod Deus sit immut., 176 (M. 1, 298); cf. De Mutat. nom., 135 (598).

Cette cité universelle a sa constitution et ses lois, auxquelles tous ses membres sont assujettis; c'est le logos : « Puisque toute cité bien gouvernée a une constitution, il était nécessaire que le citoyen du monde fût régi par la constitution du monde; or c'est la droite raison de la nature..., loi divine, par laquelle est assigné à chacun ce qui lui convient et ce qui lui est propre<sup>4</sup>. »

Cette identification du logos et de la loi morale est constante chez Philon; au reste, on ne trouve rien ici qui soit proprement philonien, et que l'analyse du stoïcisme ne nous ait déjà fait relever; il suffira donc d'indiquer quelques textes, choisis entre beaucoup d'autres, où cette théorie est plus nettement énoncée <sup>2</sup>.

Toutes ces idées storciennes n'ont, chez Philon, rien qui puisse surprendre: le logos, qui, pour lui, unit le monde à Dieu, doit être à la fois immanent et transcendant, et concilier dans une étrange synthèse la théorie de Marc-Aurèle et celle de Plutarque. Dieu, au contraire, est tenu à l'écart du monde avec un soin si jaloux, qu'on est surpris de lui voir appliquer par Philon certaines expressions storciennes qui s'accordent mieux avec le panthéisme de Chrysippe qu'avec le dualisme alexandrin. « Le ciel entier, dit-il, et le monde sont, à vrai dire, un fruit de Dieu, soutenus, comme par un arbre, par cette nature éternelle et toujours florissante 3. » L'influence storcienne se reconnaît encore dans l'expression è τῶν ὅλων νοῦς, par laquelle Philon désigne Dieu très fréquem-

<sup>1.</sup> De Opif. m., 143 (M. 1, 34). — On peut rapprocher de ces textes d'autres, tirés des Questions sur l'Exode, où est clairement affirmée la doctrine stoïcienne de la « sympathie », v. g. 11, 74 : « Sapientissimus cum sit theologus (Moyses), novit evidenter sua sapientia, quod eorum, quae in caelo sunt, universorum conjunctio colligatioque ipsum erat caelum, sicut connexa in corpore membra coaptata sunt naturaliter. » Cf. ibid., 78. Bousset (p. 36) voit dans ces textes des emprunts à des exégètes antérieurs.

<sup>2.</sup> Mos., 1, 48 (M. II, 88); Q. omn. prob. lib., 46.62 (II, 452. 455); De Migrat., 130 (I, 456); De Ebriet., 142 (I, 379); De Praem., 55 (II, 417); Jos., 29 (II, 46).

<sup>3.</sup> De Mutat. nom., 140 (M. 1, 599). Cette phrase se rencontre immédiatement après une lacune.

ment <sup>1</sup>; de même, dans l'antithèse qu'il aime à établir entre l'àme du monde, qui est Dieu, et l'âme individuelle, propre à chaque homme <sup>2</sup>.

Ces expressions trahissent d'autant plus clairement une influence stoïcienne, que l'ensemble de la doctrine de Philon est plus nettement opposé au monisme 3. Volontiers il attaque l'impiété des Chaldéens, qui croient que le monde est Dieu, ou que Dieu est l'âme du monde, et qui divinisent le destin ou la nécessité 4; mais, aux endroits mêmes où il les réfute, il ne peut se soustraire à l'influence des idées storciennes: Morse, dit-il, n'a pas enseigné toutes ces impiétés, mais il a cru que « tout cet univers était soutenu par des puissances invisibles, que le démiurge a tendues depuis les extrémités de la terre jusqu'aux limites du ciel, disposant tout parfaitement pour empêcher la séparation des éléments ainsi enchaînés; car les puissances sont les liens infrangibles du monde<sup>5</sup> ». Il est facile de reconnaître dans cette conception des puissances la théorie storcienne des δυνάμεις et des έξεις 6, à cela près que les puissances sont ici rattachées à Dieu, et non plus conçues comme les propriétés inhérentes de la matière 7.

4. De Migrat., 179, 181, 184 (M. 1, 464, 465).

5. Ibid. 181 (464).

6. Cf. supra, p. 203 sq.

<sup>1.</sup> De Gigant., 40 (M. 1, 268) De Migrat., 4 (437), 186 (465), 192, 193 (466); De Opif. m., 8 (2); ce dernier passage est d'ailleurs intéressant par l'exposé qu'il contient de la théorie stoïcienne des deux principes : Μωυσῆς δὲ καὶ φιλοσοφίας ἐπ' αὐτὴν φθάσας ἀκρότητα... ἀναδιδαχθεὶς ἔγνω δὴ ὅτι ἀναγκαιότατόν ἐστιν ἐν τοῖς οὖσι τὸ μὲν εἶναι δραστήριον αἴτιον, τὸ δὲ παθητόν, καὶ ὅτι τὸ μὲν δραστήριον ὁ τῶν ὅλων νοῦς ἐστιν είλικρινέστατος καὶ ἀκραιφνέστατος...

<sup>2.</sup> Leg. alleg., III, 29 (M. I, 93): Δυσῖν γὰρ ὄντων τοῦ τε τῶν ὅλων νοῦ, ὅς ἐστι θεός, καὶ τοῦ ἰδίου. Ibid., I, 91 (62): Οἱ γὰρ τῆς ἰδίας ψυχῆς τὴν οὐσίαν οὖκ ቨσασι, πῶς ἄν περὶ τῆς τῶν ὅλων ψυχῆς ἀκριθώσαιεν; ἡ γὰρ τῶν ὅλων ψυχὴ ὁ θεός ἐστι κατὰ ἔννοιαν.  $De\ Migrat.$ ,  $186\ (465)$ : Λογιεῖσθε γὰρ ὅτι, ὡς ἐν ὑμῖν ἐστι νοῦς, καὶ τῶ παντί ἐστι. Cf. Ibid.,  $192\ (466)$ ;  $De\ Mutat.\ nom.$ ,  $10\ (579)$ .

<sup>3.</sup> M. Cumont, dans son édition du *De Aeternitate mundi* (p. x), a justement insisté sur cette théorie stoïcienne de l'âme du monde.

<sup>7.</sup> Chez Philon lui-même, le mot δύναμις est parfois employé au sens de propriété ou de qualité de la matière : Leg. alleg., III, 97 (Μ. Ι, 107) : ᾿Απὸ τοῦ κόσμου καὶ τῶν μέρων αὐτοῦ καὶ τῶν ἐνυπαρχούσων τούτοις δυνάμεων ἀντίληψιν ἐποιησάμεθα τοῦ αἰτίου. Cf. De Congr. erudit. grat., 55 (527) :

Cette distinction essentielle sépare nettement la théodicée de Philon du panthéisme storcien; mais elle laisse intacts les caractères que nous venons d'analyser dans sa théorie du logos: loi qui régit le monde, lien qui en enchaîne les éléments, force qui le soutient, le logos était tout cela pour Chrysippe, il est tout cela pour Philon; et l'on a raison de reconnaître dans ces traits storciens l'élément le plus accusé et le plus caractéristique de la théorie philonienne.

Après avoir ainsi passé en revue tous les éléments divers qui s'entre-croisent dans la philosophie de Philon et, en particulier, dans sa théorie du logos, on voudrait découvrir l'unité profonde qui les domine tous et qui les coordonne. Ce désir d'unité est trop légitime pour qu'on puisse se refuser à cette recherche, mais il faut éviter d'y apporter trop de rigueur. Plus on étudie Philon, plus on se convainc qu'il n'a point nos exigences en matière d'unité; lui, si profondément attaché à sa foi juive, a pu, dans ses traités de jeunesse, le De aeternitate mundi et le De Providentia, parler comme un adorateur des dieux<sup>1</sup>; lui, si hostile au déterminisme stoïcien, a pu emprunter à des devanciers stoïciens des développements d'un accent tout fataliste <sup>2</sup>. La forme même de ses écrits l'entraîne à ces emprunts auxquels il se prête si complaisamment: presque tous ses livres sont des commentaires allégoriques

Ή τοῦ πυρός δύναμις. Quis rer. divin. her., 281 (513): Τὰς τέτταρας ἀρχάς τε καὶ δυνάμεις, ἐξ ὧν συνέστηκεν ὁ κόσμος, γῆν, ὕδωρ, ἀέρα, καὶ πῦρ.

2. Cf. Bousset citant et étudiant les Qu. in Exod., II, 69 sqq.

<sup>1.</sup> C'est ainsi que dans le De Providentia, II (Aucher, II, 75-76) il excuse et explique la mythologie d'Hésiode et d'Homère comme avaient coutume de le faire les païens (cf. supra, p. 36): « Omitto quod neque illud paulo ante a te memoratum, blasphemiam includit de diis, sed est indicium inclusae physiologiae; cujus non licet apud illos, quorum capita minime sunt uncta, patefacere mysteria. Verum obiter tibi specimen aliquorum velut per exemplum indicabo... Si quae de Vulcano fabulose referuntur, reducas in ignem; et quod de Junone, ad aeris naturam; quod autem de Mercurio, ad rationem; sicut etiam cetera, quae cuique propria sunt, ad ordinem juxta vestigium theologiae, tunc profecto poetarum a te paulo ante accusatorum laudator eris, utpote qui vere decenterque laudibus celebrarint divinitatem. » Cf. Bousset, Schulbetrieb, p. 148. On retrouve la même sympathie pour le polythéisme grec dans le De aeternitate mundi; cf. la préface de Cumont, p. ix.

de l'Écriture; la trame en est donc formée non par la continuité de la pensée, mais par la suite du texte sacré; les récits, les sentences qui se succèdent ainsi évoquent successivement mille pensées diverses, les unes trouvées par Philon, les autres reçues par lui de ses devanciers. Dans cet ensemble si varié on n'est pas surpris de trouver des morceaux disparates, et l'on ne doit pas faire trop d'efforts pour les réduire à l'unité.

Ces remarques faites, on accordera que, à défaut d'un système philosophique bien arrêté, on reconnaît chez Philon quelques idées qui lui sont plus chères et qui impriment à la plupart de ses développements exégétiques des directions à peu près convergentes. Une de ces idées maîtresses, nous l'avons constaté souvent, est celle de la transcendance de Dieu et, par suite, de la nécessité d'êtres intermédiaires qui, entre lui et le monde, puissent permettre un échange de pensée et d'action.

Le logos est le premier de ces intermédiaires; c'est cette conception qui commande toute la théorie de Philon et qui donne un peu d'unité à ces représentations multiples, d'origine et de valeur si diverses : sagesse et raison de Dieu, son fils, son ange, grand-prêtre, monde intelligible, image de Dieu et modèle du monde sensible, loi immanente du monde, force vitale, lien des éléments, le logos est tout cela pour Philon; et si, parmi tant de noms, tant de fonctions diverses, on cherche la conception fondamentale qui ramène tout cela à l'unité, on ne peut l'énoncer mieux que par les termes mêmes de Philon, reproduits au début de ce paragraphe : « Le Père qui a tout engendré a donné au logos ce privilège insigne d'être mitoyen (μεθόριος) entre la créature et le Créateur. » (Q. rer. divin. her., 205).

Pour mieux comprendre cette conception philonienne du loges être intermédiaire entre Dieu et le monde, on peut la comparer à la croyance des chrétiens au Verbe médiateur : le problème à résoudre est le même de part et d'autre : c'est de rapprocher le Dieu infiniment parfait de ses créatures infirmes et coupables; mais les deux solutions sont entièrement différentes : le Verbe incarné réunit en sa personne ces

deux extrêmes, Dieu et la chair, étant à la fois vraiment Dieu et vraiment homme; au contraire, le logos de Philon n'unit point en lui les deux termes, il est à mi-chemin entre les deux: ainsi que Philon le lui fait dire dans le passage que nous venons de rappeler, « n'étant ni sans principe comme Dieu, ni produit comme vous, mais intermédiaire entre ces deux extrêmes, je suis pour tous deux comme un otage ».

Cette constatation très manifeste nous permet de résoudre avec certitude la première question qu'on pose à propos du logos de Philon : ce logos n'est pas Dieu, du moins si l'on donne à ce nom de Dieu le sens ferme qu'il avait pour tout juif et, en particulier pour Philon. Affirmer que le Verbe est égal et consubstantiel à son Père, c'est pour les chrétiens un dogme capital et qui est supposé par cette notion même de médiation que nous rappelions plus haut : l'union que la foi affirme entre Dieu et l'homme serait illusoire, si le Fils, incarné en Jésus-Christ, n'était Dieu, égal et consubstantiel à son Père. Pour Philon, au contraire, une telle affirmation serait la ruine de tout son système : si le logos est vraiment Dieu, il n'est plus cet intermédiaire qu'il rêve, mitoyen entre la créature et le Créateur, ce révélateur dont la perfection amoindrie peut être atteinte par les imparfaits que la vision de Dieu éblouirait. Dans un passage du traité des Songes, Philon interprète, non sans l'avoir retouché<sup>1</sup>, un passage du Lévitique où il est question du grand-prêtre; il y voit, à

<sup>1.</sup> Le texte du Lévitique, xvi, 17, portait : « Quand le grand-prêtre entre dans le sanctuaire, aucun homme ne sera là; au lieu de πᾶς ἄνθρωπος οὐχ ἔσται, Philon lit : ἄνθρωπος οὐχ ἔσται, et le sens devient : « Quand le grand-prêtre entrera dans le saint des saints, il ne sera plus un homme. » On a là un exemple frappant des retouches que Philon ne craint pas de faire subir au texte sacré pour en tirer une leçon philosophique. On retrouve le même texte, semblablement retouché : Q. rer. div. her. 84 (M. 1, 484) et De somn., 11, 231 (689). Origène lui empruntera le texte ainsi modifié et l'exposera ainsi : « Et non erit, inquit, ho mo cum ingredietur pontifex intra velamen interius in tabernaculum testi monii. Quomodo non erit homo? Ego sic accipio, quod qui potuerit sequi Christum, et penetrare cum eo interius tabernaculum, et caelorum excelsa conscendere, jam non erit homo. » (In Levit. hom. 1x, 11. PG, xII, 523).

son ordinaire, une image du logos et il l'interprête ainsi:

Ce grand-prêtre, quand il est mêlé avec les autres, ne compte guère; mais, quand il est seul, il compte beaucoup. Il est à lui seul tout le tribunal, tout le sénat, tout le peuple, toute la foule, le genre humain tout entier, ou plutôt, s'il faut dire la vérité, une nature mitoyenne entre Dieu et l'homme, inférieure à Dieu, supérieure à l'homme. « Car, quand le grand-prêtre, est-il dit, entrera dans le saint des saints, il ne sera pas un homme. » Qui sera-t-il donc, s'il n'est pas un homme? sera-t-il donc Dieu? Je ne voudrais pas le dire— ce nom, le grand prophète Moïse l'obtint, quand il était encore en Égypte, ayant été appelé le dieu de Pharaon — il ne sera pas non plus homme, mais il touchera à ces deux termes par leurs extrémités, pour ainsi dire par leur base et par leur sommet (De somniis, 11, 188-189. M. 1, 683).

Ailleurs encore Philon interprète semblablement le rôle du grand-prêtre et du logos qu'il symbolise: il expose pourquoi la loi lui défend de participer à aucun deuil; il en donne cette raison:

La loi veut qu'il soit d'une nature plus qu'humaine, s'approchant plus près de la nature divine, ou, pour parler exactement, mitoyen entre les deux natures (μεθόριον ἀμφοῖν), afin que par un intermédiaire (διὰ μέσου τινός) les hommes puissent fléchir Dieu et que Dieu donne ses grâces aux hommes en se servant pour cela d'un subalterne (δποδιαχόνφ τινί). (De specialibus legibus, 1, 116. M. II, 330).

Des textes de ce genre, dont on pourrait encore allonger la liste, font clairement entendre la pensée de Philon: le logos est pour lui un être intermédiaire « entre la créature et le Créateur » (Quis rer. divin. heres, 205), « entre la race mortelle et la race immortelle » (De somniis, II, 228. M. I, 689). A cette théorie, très ferme et très consistante, on

<sup>1.</sup> τίς οὖν, εἰ μὴ ἄνθρωπος; ἄρά γε θεός; οὐκ ἄν εἴποιμι — τὸν γὰρ τοῦ δνόματος τοῦδε κλῆρον ὁ ἀρχιπροφήτης ἔλαχε Μωυσῆς ἔτι ὢν ἐν Αἰγόπτω, προσρηθεὶς Φαραὼ θεός — οὕτε ἄνθρωπος, ἀλλ' ἔκατέρων τῶν ἄκρων, ὡς ἄν βάσεως καὶ κεφαλῆς, ἐφαπτόμενος. La portée générale du texte me semble très claire; Philon y affirme une fois de plus sa conception du logos intermédiaire entre Dieu et l'homme; la remarque incidente au sujet du nom de Dieu donné à Moïse rompt un peu la suite du développement; elle paraît destinée à expliquer l'emploi abusif du nom de Dieu donné parfois soit au logos, soit à d'autres êtres.

ne saurait opposer les passages dans lesquels Philon appelle le logos Dieu; ces passages sont au nombre de trois <sup>1</sup>; les voici : Dans le traité des songes, Philon interprète un texte de la Genèse (xxxi, 13) qu'il lit ainsi d'après les Septante : « Je

suis le Dieu que tu as vu dans le lieu de Dieu 2. »

Il ne faut pas, dit-il, passer rapidement sur cette parole, mais rechercher avec soin si en effet il y a deux dieux. Car il est dit: « Je suis le Dieu que tu as vu »: non « dans mon lieu », mais « dans le lieu de Dieu », comme si c'était dans le lieu d'un autre 3. Que faut-il donc dire? Il n'y a qu'un Dieu véritable, mais il y en a plusieurs appelés ainsi par abus (καταχρήσει); aussi le texte sacré en cet endroit, désigne par l'article le Dieu véritable, en disant: Je suis le Dieu (ὁ θεός), mais sans article celui qui est appelé ainsi par abus, en disant: « dans le lieu », non « du Dieu » (τοῦ θεοῦ) mais seulement « de Dieu » (θεοῦ) \*. Il appelle Dieu (θεόν) son logos très vénérable, ne se laissant pas arrêter par des scrupules d'expression, mais n'ayant en vue qu'une fin: dire des choses 5 (De somniis, 1, 228-230. M. 1, 655).

1. Dans un passage conservé seulement en arménien (Qu. in Gen., IV, 110), AUCHER (p. 331) traduit : « Deus Verbum »; mais dans la phrase suivante : « Dei verbum ». Il serait imprudent de donner trop d'importance à ce détail, d'autant que la traduction arménienne accuse ici où là des remaniements dûs visiblement à un chrétien : ainsi Qu. in Exod. 11, 117, à propos de l'interprétation de la tunique du grandprêtre : « Verbum est sempiternum sempiterni Dei, caput universorum; sub quo pedum instar, aut reliquorum quoque memborum, subjectum jacet universus mundus, supra quem transiens constanter stat. Non quidem, eo quod Christus Dominus est, supra mundum transiens sedet; sedes enim ejus juxta suum Patrem est Deum, sed quia necessarium est mundo ad perfectam plenitudinem pro cura habenda exactissimae dispensationis, atque pro propria pietate omnis generis. ipsius Divini Verbi. » Aucher note sur ce passage : « Quid ulterius poterat dicere Philo Judaeus de Christo Verbo divino? Unum tantum quaerebatur, ut adjecisset : Is est Jesus, quem colunt Christiani. » Il est certain que ce texte est étrangement explicite; mais, à vrai dire, il l'est trop pour être intégralement authentique.

2. Έγω είμι ὁ θεὸς ὀφθείς σοι ἐν τόπω θεοῦ. אַנֹכִי האַר בַּיִת־אַל.

3. On reconnaît ici une remarque dont saint Justin usera plus tard bien des fois dans son dialogue : il soulignera à son tour ces dualismes d'expression pour en conclure à la distinction de deux personnes, dont chacune est Dieu.

4. Cette distinction entre ό θεός et θεός, sera, elle aussi, reprise par saint Justin et, plus tard, par Origène, et malencontreusement appli-

quée au Père et au Verbe.

5. On voit que, pour Philon, le mot θεός, même employé sans article, ne peut être appliqué au logos que par abus, par « catachrèse ». Dans son étude sur ce traité des songes (Schulbetrieb, p. 115 et n. 1)

Le second texte se lit au livre des Allégories; Philon y explique, à propos de Gen., xxII, 16, comment Dieu peut jurer par lui-même; cette question l'embarrasse 1, et il la discute assez longuement; il conclut enfin:

Dieu seul est le plus sûr garant d'abord de lui-même, ensuite de ses actes, et avec raison il a juré par lui-même en s'engageant lui-même, ce qui n'était pas possible à un autre. C'est pourquoi on considérerait comme des impies ceux qui affirment qu'ils jurent par Dieu; et avec raison personne ne jure par lui, parce qu'on ne peut rien décider sur sa nature; c'est assez de pouvoir jurer par son nom, c'est-à-dire par son interprète, le logos: c'est là le dieu de nous autres imparfaits; le premier dieu est Dieu des sages et des parfaits. Moïse, ayant admiré la supériorité de l'être non engendré, dit: Et tu jureras par son nom, non par lui; il est suffisant pour le devenir de prendre comme garantie et témoin le logos divin; que Dieu soit à lui-même son garant et son témoin très sûr².

Ce texte maintient clairement le caractère d'intermédiaire que Philon donne toujours au logos : le nom de Dieu ne lui est donné qu'avec hésitation et dans un sens purement relatif : « on peut l'appeler le Dieu de nous autres imparfaits » σῦτος γὰρ ἡμῶν τῶν ἀτελῶν ἄν εἴη θεός.

Le troisième texte est semblable aux précédents : il se lit dans le commentaire sur la Genèse (Qu. in Gen., II, 62,

Bousset fait remarquer que cette mention du logos est isolée dans tout ce développement et il y voit une insertion de Philon dans un texte étranger; il lit ainsi: τὸν δ' ἐν καταχρήσει χωρὶς ἄρθρου φάσκων· « ὁ ὁφθείς σοι ἐν τόπφ », οὐ τοῦ θεοῦ, ἀλλὶ αὐτὸ μόνον « θεοῦ » [καλεῖ δὲ θεὸν τὸν πρεσδύτατον αὐτοῦ νυνὶ λόγον] οὐ δεισιδαιμονῶν περὶ τὴν θέσιν ὀνομάτων, άλλὶ εν τέλος προτεθειμένος, πραγματολογῆσαι. Si cette remarque est fondée, tout ce développement n'a pas été écrit en vue du logos, mais en vue des êtres à qui l'on donne abusivement le nom de Dieu; Philon en a détourné, par son insertion, l'application au logos, mais on n'aurait pas le droit de chercher dans ce texte l'expression spontanée et personnelle de sa pensée religieuse. Tout ceci sans doute n'est pas une certitude, mais c'est une vraisemblance avec laquelle on doit compter.

1. Il la résout autrement dans son commentaire sur la Genèse (Qu. in Gen., 1v, 180. Aucher, p. 382): « Jurare dicitur ob nostram imbecillitatem, quippe qui putamus sicut apud homines distingui verbum a

juramento, sic etiam apud Deum esse. »

2. Leg. alleg., III, 207-208, M. I, 128. J'ai reproduit la traduction de M. Bréhier, en substituant seulement le mot « logos » au mot « raison » employé par M. Bréhier.

Aucher, 146); cet ouvrage, on le sait, ne nous est parvénu que dans une traduction arménienne; mais le fragment qui nous intéresse a été cité en grec par Eusèbe (*Prép. évang.* vII, 13); en voici la traduction:

Pourquoi Dieu dit-il qu'il a fait l'homme « à l'image de Dieu » comme s'il parlait d'un autre dieu, et non pas « à son image »? C'est un oracle admirable de sagesse. Rien de mortel ne saurait être assimilé à l'Être suprème, au Père de l'univers, mais seulement au second dieu qui est son logos (ἀλλὰ πρὸς τὸν δεύτερον θεόν, ὅς ἐστιν ἐκείνου λόγος). Car il fallait que l'empreinte raisonnable qui est dans l'homme fût gravée par le logos divin; car le Dieu qui est antérieur au logos dépasse toute nature raisonnable; et il était impossible que rien de produit fût assimilé à celui qui est au-dessus du logos, et qui a une essence excellente et singulière.

Ici encore, comme dans le traité des songes, le nom de Dieu est suggéré ou imposé à Philon par le texte qu'il commente, et il atténue autant qu'il le peut cette appellation qu'il sent impropre; d'où cette expression de « dieu secondaire » (δεότερος θεός) qu'on ne trouve qu'ici sous sa plume. Ce qui dans ce commentaire est proprement philonien, c'est l'affirmation de la transcendance de Dieu, qui ne saurait être l'exemplaire de la créature raisonnable; ce rôle doit donc appartenir à un intermédiaire : c'est le logos; c'est là ce que Philon croit voir dans ce texte de la Genèse et ce qu'il répète fréquemment . Ainsi expliquée et diminuée, l'appellation de Dieu n'est plus un titre rigoureusement réservé et si Philon l'applique trois fois au logos sous la pression du texte qu'il commente, il la

1. Ainsi Leg. Alleg., III, 96 (M. I, 106): « Comme Dieu est l'exemplaire de l'image qu'il a appelée ombre, l'image est l'exemplaire d'autres choses; il l'a montré au début de la législation en disant: Et Dieu fit l'homme à l'image de Dieu; l'image a été imitée de Dieu, et l'homme de l'image qui a pris ainsi le rôle d'un exemplaire. » Cf. De plant., 18-20 (332); quis rer. divin. her. 23t (505): « Dieu, est-il dit, a fait l'homme non image de Dieu, mais selon l'image de Dieu; en sorte que notre esprit individuel, qu'on appelle proprement et vraiment homme, est une troisième copie de son auteur, l'esprit intermédiaire (le logos) étant le modèle de l'un et la ressemblance de l'autre. » De somniis, 1, 73-74 (631-632).

On retrouvera plus tard une semblable exégèse chez plusieurs auteurs chrétiens, en particulier chez Clément d'Alexandrie, cf. Hei-

NISCH, p. 161.

donne de même à d'autres êtres qui, dans sa pensée, la méritent moins encore : le monde<sup>1</sup>, et les astres <sup>2</sup>.

Cette question de la divinité du logos est donc facile à résoudre; mais une autre question se pose, soulevée par de nombreux textes, et dont la solution est moins aisée : le logos est-il pour Philon une force abstraite ou est-il une personne? Nous avons déjà rencontré et résolu un problème analogue en étudiant la théorie philonienne des puissances (p. 204 sqq.) : certains textes les décrivaient comme des abstractions: d'autres les présentaient comme des personnes. Il en va de même ici : sans parler des trois textes que nous venons d'étudier, où le logos est appelé Dieu, nous en avons auparavant relevé beaucoup d'autres où il apparaît comme grand-prêtre, comme suppliant, comme ange. Ce sont là, semble-t-il, des fonctions bien personnelles. Sans doute, ces textes ne sont pas les seuls qu'on doive considérer chez Philon, et d'aucune facon on ne pourrait accepter une interprétation de la théorie philonienne, qui, ne considérant que ces quelques passages, méconnaîtrait les textes plus nombreux et plus caractéristiques, qui ont été étudiés ci-dessus, et dans lesquels le logos est décrit certainement comme une force impersonnelle : et. sur ce point, en effet, tous les critiques sont d'accord 3. Mais le philonisme est si changeant et si divers, qu'on se demande

Nous avons déjà remarqué (supra, p. 216) que le monde est, comme

le logos, appelé le « fils de Dieu », cf. infra, note G, 1.

<sup>1.</sup> Le monde est appelé όρατὸς θεός dans le De acternitate mundi (éd. Cumont, p. 4, 17); ib. 21 (p. 33, 6) on lit : χρη μέντοι καὶ τὴν ἐνυπάρχουσαν ἰσονομίαν τῷ κόσμῳ κατανοήσαντας ἢ δεΐσαι ἢ αίδεσθῆναι τοσούτου θεοῦ κατηγορεῖν θανατόν. Cumont a montré dans son introduction (p. x) que même dans les autres traités de Philon on trouve des expressions semblables, p. ex. De migrat., 181 (M. 1, 464), où Philon se contente de soutenir contre les Chaldéens, c'est-à-dire les stoïciens, que le monde ni l'âme du monde ne sont le Dieu souverain.

<sup>2.</sup> De opif. mundi, 27 (M. 1, 6): (ὁ οὐρανὸς) θεῶν ἐμφανῶν τε καὶ αἰσθητῶν ἔμελλεν οἶκος ἔσεσθαι ἱερώτατος. Cumont (ibid.) compare De aeternit. mundi, 9 (p. 14, 22); De Provid., 11, 101 (cité par Eusèbe. M. 11, 644). De special. leg., 1, 20 (11, 214); etc.

<sup>3.</sup> Drummond, II, p. 222-273; Heinze, p. 280; Aall, I, p. 217; Zeller, v. p. 378; Réville, Le logos d'après Philon d'Alexandrie, p. 61; Soulier, La doctrine du logos chez Philon d'Alexandrie, p. 157; Bréhier, p. 107-111.

si, à côté du logos impersonnel des storciens, il ne faut pas reconnaître chez Philon un logos personnel d'origine juive ou alexandrine. Une telle contradiction surprendrait moins chez un philosophe de cette époque, qu'elle ne ferait chez un contemporain : dans toute la philosophie grecque, le concept de personne, et même le concept d'individu, est resté imprécis <sup>1</sup>. Il n'y aurait donc aucune invraisemblance à admettre que Philon ait inconsciemment professé sur ce point deux opinions inconciliables <sup>2</sup>.

Cependant, avant d'admettre cette contradiction, il faut discuter de près les textes où le logos est personnifié; or la plupart se présentent dans de telles conditions, que leur valeur démonstrative en est grandement diminuée.

Souvent cette personnification est imposée à Philon par le texte même qu'il commente : dans toute son œuvre, ainsi que nous venons de le voir, on ne trouve que trois passages où le logos soit appelé dieu, et dans les trois cas son exégèse l'a contraint à cette impropriété de langage qu'il atténue et excuse le plus qu'il peut. Plus souvent, le logos est identifié avec un ange, mais là encore rien n'indique que Philon ait prétendu attribuer au logos une personnalité distincte. Rien ne lui est plus habituel que de voir dans les personnages de la Bible des symboles de notions abstraites, dans plusieurs même des passages qui nous occupent. Agar rencon-

1. Cf. Zeller, v, p. 365 et n. 2; Heinze, p. 294.

<sup>2.</sup> Plusieurs reconnaissent en effet ce dualisme chez Philon; ainsi Zeller, p. 379; Heinze, p. 294; Aall, p. 213; Réville, p. 61; Soulier, p. 158. M. Bréhier ne voit nulle part une affirmation de la personnalité du logos, mais seulement une conception mythologique, qui s'associe assez mal à la conception cosmologique (p. 111). D'autres réduisent tout à l'unité en ne voyant dans la personnification du logos qu'une simple figure de langage ou une accommodation exégétique : ainsi Dorner (Die Lehre von der Person Christi, 1, p. 33) et Drummond, 11, p. 223 sqq.; c'est chez ce dernier que la question est le plus complètement traitée; ses arguments ont été résumés et ses conclusions reproduites par Grill, Untersuchungen über die Entstehung des vierten Evangeliums, p. 140 sqq. Le R. P. Lagrange (Rev. Bibl., 1923, p. 321-371, surtout p. 356 sqq.) a cru reconnaître chez Philon un logos personnellement distinct du Dieu suprême. On trouvera la discussion de cette interprétation dans les Rech. de Sc. Rel., 1926, p. 324-328.

trant l'ange, c'est l'éducation encyclopédique rencontrant le logos<sup>1</sup>; faut-il prendre à la lettre la seconde partie de cette interprétation, alors que la première n'est manifestement

qu'une figure de rhétorique?

Même lorsque le texte sacré ne donne pas à Philon l'appui d'une personnalité historique, son goût de la prosopopée le mène à tout personnifier, et il n'est aucune des dénominations concrètes du logos qu'on ne trouve appliquée aux idées les plus abstraites. Le monde est fils de Dieu et de la science divine : « Car la science, ayant reçu les germes divins, a enfanté dans des douleurs fécondes le fils sensible unique et chéri, ce monde <sup>2</sup>. » Ailleurs, à propos d'Isaac, c'est la joie, ε γέλως, qui est nommée « le fils intime de Dieu », δ ἐνδιάθετος υίδς θεοῦ <sup>3</sup>.

Le logos humain, en particulier, est personnifié aussi volontiers que le logos de Dieu, et cependant il est hors de doute que Philon ne lui a prêté aucune personnalité. Notre logos, c'est le grand-prêtre s'approchant seul tous les ans du saint des saints, c'est-à-dire ne parvenant qu'à de rares intervalles et sans la parole à la contemplation de la vérité 4. En tant qu'il est notre conscience, c'est le grand-prêtre saint et sans tache; « il faut donc le supplier de vivre dans notre âme, ce grand-prêtre et ce roi, ce juge-conscience qui, ayant reçu le pouvoir de juger souverainement notre esprit, ne peut être intimidé par aucun de ceux qui sont conduits en jugement<sup>5</sup> ».

2. De Ebriet., 30-31 (M. 1, 361-362).

3. De Mutat. nom. 131 (M. 1, 598). Même expression dans le De Migrat. Abrah., 157 (M. 1. 460): commentant le texte du psaume « les larmes ont été mon pain jour et nuit », il écrit: τροφὴ γάρ ἐστι διανοίας τὰ τοῦ ἐνδιαθέτου γέλωτος ἐμφανῆ δάχρυα. Cf. Rech. de Sc. Relig.,

1926, p. 327, n. 19. — 4. De Gigant., 52 (M. 1, 269).

<sup>1.</sup> De Cherub., 3 sqq. (M. 1, 139); cf. De Fuga, 5 (547).

<sup>5.</sup> Dans ce passage et d'autres semblables, le logos individuel est considéré comme une partie ou une émanation du logos universel (cf. De Somn., 1 34 [M. 1, 625]; De Mutat. nom., 223 [612]), et participe à ses attributions. C'est là une conception toute stoïcienne que l'on retrouve, par exemple, chez Marc-Aurèle. Très fréquemment, la droite raison (ὀρθὸς λόγος) est dite le père de l'âme, et l'éducation, sa mère : De Mutat. nom., 206 (M. 1, 609); De Ebriet., 80, 81 (369); 95 (371), etc.

Le logos προφορικός, la parole, est de son côté l'interprète, le héraut, le prophète, le frère de la raison1. Il se réjouit et est heureux quand, illuminé, il voit et il saisit clairement le sens de ce qu'il doit signifier; « il gémit au contraire chez les hableurs et les bavards, qui ne peuvent fixer la pensée dans leurs phrases sans fin 2 ». Il est pour nous non seulement un défenseur<sup>3</sup>, mais un ami, un familier, un compagnon, un conseiller 4. Comme Aaron son modèle, il doit être lévite, prêtre et parfait, pour exprimer les pensées qui germent d'une âme parfaite 5. Si le grand-prêtre porte la manifestation (δήλωσις) et la vérité (ἀλήθεια) 6, c'est pour signifier que le logos de l'homme parfait doit être clair et sincère 7. Pour les méchants, au contraire, ce logos est un auxiliaire dangereux. c'est le roi audacieux et terrible que figure le roi d'Égypte, et que cependant Moïse, le prophète, peut arrêter 8.

Les autres facultés humaines sont personnifiées de même; quand Petronius reçoit l'ordre d'inaugurer à Jérusalem la statue de Caligula, « il réunit comme en conseil toutes les pensées de son âme, prend l'avis de chacune d'elles, et les trouve toutes unanimes9 ». Le jour du sabbat, on doit «dans le conseil de son âme se faire rendre compte de tout ce qu'on a dit ou fait, les lois y siégeant aussi, et prenant part à l'examen 10 ». Quand les Israélites, au jour messianique, reviendront à Dieu, ils auront auprès de lui trois avocats : la bonté de Dieu, la sainteté de leurs ancêtres et leur propre amendement<sup>11</sup>.

Cf. De Spec. leg., II, 29 (II, 275), où le logos universel est dit le mari et le père de l'âme.

1. Q. det. pot., 40 (M. 1, 199); 126 (215); De Poster. C., 100 (244).

2. Q. det. pot., 129, 130 (M. 1, 216). 3. De somn., 1, 103 (M. 1, 636).

4. De somn., 1, 111, 113 (M. 1, 637). — 5. Q. det. pot., 132 (M. 1, 216).

6. On sait que par ces deux mots, δήλωσις et ἀλήθεια, les Septante traduisent urim et tummim.

7. Quis. rer. divin., 303 (M. 1, 517).

8. De confus. ling., 29, 34 (M. 1, 409, 410); cf. De Ebriet., 71 (367).

9. De Legat. ad. Caium, 213 (M. 11, 577).

10. De Decal., 98 (M. II, 197).
11. De Exsecrat., 160, 167 (M. II, 436). Cf. De vita Mos., 53 (II, 142) : Ἡ πάρεδρος τῷ θεῷ μισοπόνηρος δίχη.

On pourrait multiplier indéfiniment des citations de ce genre<sup>1</sup>; celles-ci suffisent, je pense, à faire connaître les habitudes de style de Philon, et à mettre en garde contre des conclusions trop hâtives : ce n'est pas parce que le logos est appelé suppliant<sup>2</sup>, ange ou grand-prêtre, qu'on peut lui

supposer une individualité personnelle.

Au reste, on se créerait des difficultés inextricables, si l'on voulait prendre à la lettre les métaphores de Philon et réaliser les abstractions qu'il personnifie et qu'il oppose entre elles. La sagesse est pour Philon identique au logos<sup>3</sup>; cependant il nous dit dans le traité De l'exil (109, p. 562), que le logos a la sagesse pour mère, après avoir dit un peu plus haut (97, p. 560) que le logos est la source de la sagesse ; inversement, nous apprenons dans le traité Des songes (11, 242, p. 690) que le logos sort de la sagesse, comme un fleuve sort de sa source. Les rapports réciproques de ces abstractions se compliquent encore d'un troisième terme, la science de Dieu, qui, dans le traité De l'ivresse (30, 31, p. 361, 362), est présentée comme identique à la sagesse et comme la mère du monde, et qui, dans le traité De l'exil (76, p. 557), devient la patrie du logos<sup>5</sup>.

Une dernière considération se prend de la conception des puissances. Les textes de Philon cités plus haut déclarent très explicitement qu'entre Dieu et ses puissances il n'y a qu'une distinction subjective, fondée sur notre faiblesse. Dans ces conditions, il est impossible d'attribuer au logos une personnalité distincte: non seulement il porte chez Philon les mêmes

1. Cf. DRUMMOND, op. cit., II, p. 124-126.

3. V. supra, p. 214 sqq.

<sup>2.</sup> Dans le λόγος ίκέτης, on voit en général un intercesseur; il est plus exact et plus conforme à la signification du mot grec d'y voir un suppliant. Il est facile d'ailleurs de passer d'un sens à l'autre, et une fois (Quis rer. divin. her., 205 [M. 1, 501]) le contexte semble y inviter. Cf. cependant Drummond, op. cit., 11, p. 236.

<sup>4.</sup> On peut, il est vrai, entendre ici par σοφία la sagesse humaine, et non la sagesse divine. Sur ces contradictions apparentes, cf. Bréhier, p. 115-117.

<sup>5.</sup> Ici encore, le texte est susceptible de deux interprétations : on peut entendre par ἐπιστήμη θεοῦ la science divine ou la connaissance de Dieu.

caractères que les puissances (ange, idée, force, etc.), mais dans l'échelle des êtres il occupe un rang intermédiaire entre Dieu et ses puissances: les termes extrêmes ne peuvent être ramenés à une identité réelle, si le terme moyen est réellement distinct des uns et des autres.

Faut-il donc, dans toutes ces personnifications du logos, ne voir que de simples figures de langage? Ce serait, sans doute. un jugement trop sommaire : la rhétorique ne suffit pas à tout expliquer; la mythologie, ou si l'on préfère, la philosophie religieuse du temps a joué aussi un rôle. M. Bréhier a rappelé (p. 107) que « c'était un concept courant à une époque d'interprétation allégorique des mythes que celle de ces êtres mi-abstraits, mi-concrets, qui, comme le Zeus des storciens dans l'hymne de Cléanthe, gardaient dans la notion physique ou morale qu'ils représentaient symboliquement, un peu de leur individualité mythique. » Peut-être M. Bréhier a-t-il diminué la portée de cette remarque en voulant trop la préciser et en cherchant à reconnaître dans le logos de Philon les traits de l'Hermès storcien<sup>1</sup>. Il semble que, si la religion storcienne a exercé ici son influence, c'est beaucoup moins en chargeant le logos philonien d'attributs mythologiques, qu'en habituant l'esprit de Philon et de ses lecteurs à ces personnalités indécises qui, des forces de la nature, avaient fait des objets de culte, sans cependant briser leur unité profonde, sans la disperser en individualités distinctes. Il faut toutefois remarquer cette différence, que les dieux du panthéon hellénique gardaient, même dans l'école stoïcienne, des vestiges bien apparents du caractère personnel que les légendes séculaires leur avaient imprimé, tandis que, chez Philon, les puissances et le logos restaient

<sup>1.</sup> Beaucoup de rapprochements signalés sont insignifiants; quelques-uns cependant ont leur valeur, ainsi cette comparaison entre Cornutus, p. 20, l. 22: ἀνόμασται δὲ ('Ερμῆς) ἀπό τοῦ ἐρεῖν μήσασθαι, ὅπερ ἐστὶ λέγειν, ἢ ἀπὸ τοῦ ἔρυμα ἡμῶν εἶναι καὶ οἶον ὀχύρωμα, et Phil., De somn., 1, 103 (M. I, 636): ὡς γὰρ τῶν ἄλλων ἔκαστον ζώων ἡ φύσις οἶκείοις ἔρκεσιν ἀχύρωσε, δι' ὧν τοὺς ἐπιχειροῦντας ἀδικεῖν ἀποκρούσεται, καὶ ἀνθρώπω μέγιστον ἔρυμα καὶ φρουρὰν ἀκαθαίρετον, λόγον, δέδωκεν. On doit reconnaître encore un attribut d'Hermès dans la fonction de héraut donnée au logos par Philon: Qu. in Exod., II, 118 (Aucher, p. 545).

encore engagés dans le monde des abstractions où ils étaient nés<sup>1</sup>.

A l'âme humaine, trop débile pour fixer le soleil divin, ils apparaissent comme des êtres distincts, et lentement, par la contemplation et par le culte, l'âme s'élève de l'un à l'autre, vers Dieu. Mais cette multiplicité est tout apparente; et, si l'œil est saint, si l'âme est vigoureuse, si elle peut fixer ses regards sur le soleil sans voir double ou triple, alors elle voit Dieu tel qu'il est, dans son unité <sup>2</sup>.

1. Philon, il est vrai, a été amené, lui aussi, par son exégèse à identifier le logos avec l'Ange de Iahvé; mais au point de vue de la personnalité du logos, cette exégèse de Philon n'emporte pas les mêmes conséquences que l'exégèse des stoïciens : chez ceux-ci le personnage d'Hermès, avec toutes ses aventures légendaires, se dégage en plein relief : c'est une personnalité vivante, agissante et vraiment humaine; l'Ange du Seigneur n'a point, du moins dans les anciens récits, cette individualité nettement personnelle. De plus, l'identification d'Hermès et du logos est devenue classique; tous les exégètes stoïciens la supposent et tous leurs lecteurs l'admettent; il en va autrement de l'Ange de Iahvé : pour Philon il est souvent une figure du logos; mais, parfois, il représente une des puissances; c'est donc que cet être, lui-même à demi personnel, n'est point reconnu comme étant purement et simplement identique au logos, mais qu'il apparaît à Philon comme le symbole de ces entités, logos ou puis-

sances, qui peuplent son ciel.

Et la remarque faite à propos de l'Ange de Iahvé me semble valoir pour toute l'œuvre exégétique de Philon : si l'on admet que toute interprétation symbolique entraîne pour lui la personnalité, où s'arrêtera-t-on? Sans vouloir reprendre ici tous les exemples donnés ci-dessus, que l'on considère le monde; son rôle d'intermédiaire est exactement décrit par M. Bréhier (p. 170) : « Le monde est comme le logos un être moral, qui rend un culte à Dieu, dicte à l'homme les lois de sa conduite, lui fournit bienfaits et châtiments... Il est au même titre que le logos fils de Dieu. Si, lorsqu'il est comparé au logos ou au monde intelligible, il n'est que le fils cadet et moins parfait, quelquefois, considéré isolément, il devient le fils le plus parfait en vertu; alors le rôle du logos est oublié ou effacé, et c'est le monde lui-même au lieu du logos qui sert de paraclet pour amnistier les péchés ou nous combler de biens immenses. » Nous avons rapporté ailleurs (p. 216), les passages de Philon dans lesquels le monde est ainsi décrit comme fils de Dieu, grand-prêtre, paraclet; faudra-t-il conclure de tous ces textes que Philon, même comme exégète, a admis la personnalité du monde? Nous ne le pensons pas, et nous ne croyons pas devoir aller plus loin lorsqu'il est question

2. Cf. De Abrah., 122 (M. 11, 19): Qu. in Gen., 1v, 8 (Aucher, p. 251).

En concluant cette étude sur le philonisme, nous ne pouvons encore le comparer dans le détail avec la théologie chrétienne, qui ne sera exposée que plus loin<sup>1</sup>. Dès maintenant cependant les deux conceptions religieuses sont assez connues pour pouvoir être rapprochées l'une de l'autre. Le but où tendent les chrétiens est aussi celui que poursuit Philon: l'union à Dieu; comme Philon, ils mesurent la distance infinie qui les en éloigne et, mieux que lui, ils distinguent le péché qui les en sépare; ils y tendent cependant, et ils y parviennent : en Jésus-Christ. L'un de ceux qui ont le plus profondément compris le christianisme s'en explique ainsi dans ses-Confessions: « Je cherchais par quelle voie j'arriverais à la force qui me permettrait de jouir de toi, et je ne la trouvais pas, jusqu'au jour où j'ai saisi le Médiateur de Dieu et des hommes, cet homme, le Christ Jésus, qui est au-dessus de tout, Dieu béni dans tous les siècles<sup>2</sup>. » Cette phrase de saint Augustin, — et de saint Paul, — fait apparaître les traits essentiels du christianisme, par lesquels il s'oppose à la philosophie de Philon. Le logos philonien a été conçu pour jouer, lui aussi, un rôle de médiateur ou plutôt d'intermédiaire entre Dieu et l'homme; pour cela on l'imagine si grand qu'il puisse remplir la distance infinie qui sépare ces deux termes et les toucher l'un et l'autre, comme dit Philon, « par leurs extrémités ». Mais ce n'est là qu'une imagination, et qui voile mal la contradiction inhérente au système : si cette distance est infinie, quel intermédiaire pourra la combler? S'il est Dieu, il nous est, lui aussi, inaccessible; s'il n'est qu'une créature, Dieu reste hors de ses atteintes. Ne pouvant résoudre la difficulté, Philon l'esquive en disant que le logos n'est « ni incréé, comme Dieu, ni créé, comme nous ». Qu'est-il donc? Toute réponse précise est impossible; la raison s'épuise en vain à poursuivre cet être mythique que l'imagination métaphysique a vaguement dessiné et que l'âme croit contempler. En face de lui le Christ Jésus apparaît dans la

<sup>1.</sup> V. à la fin du volume note G (Philon et l'épître aux Hébreux) et note J (Philon et saint Jean).

<sup>2.</sup> S. Augustin, Confessions, VII, 18.

pleine lumière de sa personnalité vivante, unissant dans l'unité de sa personne ces deux termes si distants et si séparés : il est cet homme, le Christ Jésus, dont la parole humaine résonne encore dans l'évangile, et il est le Dieu béni dans tous les siècles. Le logos philonien ne se définit que par des négations qui effacent également en lui tous les traits de ces êtres qu'il doit unir; la foi chrétienne les confesse en lui les uns et les autres : il est « incréé » et « créé ».

Autant que la croyance à l'incarnation, la croyance messianique est étrangère à la théorie philonienne du logos, et elle aussi est caractéristique du christianisme: Messie préparé par tout le passé d'Israël, attendu et prédit par les prophètes, venu sur terre pour yinaugurer le règne de Dieu et racheter les élus, et, plus tard, devant y revenir pour juger le monde entier, Jésus remplit l'histoire; le logos philonien y est étranger; il peut être l'objet de la spéculation des philosophes, il n'a nul contact avec la vie des hommes.

Et ces différences capitales réagissent immédiatement sur la vie religieuse : entre ces deux conceptions il y a toute la distance du rêve à la foi. Dans la phrase que nous rappelions tout à l'heure, saint Augustin disait qu'il n'avait trouvé la force qu'en saisissant le Médiateur unique, Jésus-Christ; et ici encore il ne faisait que répéter saint Paul : « Je puis tout en celui qui me fortifie. » Jamais Philon n'a rien éprouvé de tel en contemplant son logos: il a pu se complaire dans ses spéculations ingénieuses et aimer à suivre, à travers les textes bibliques, ces entités célestes qui donnaient aux récits sacrés des profondeurs nouvelles et mystérieuses; il a pu goûter ces interprétations symboliques comme des initiations à des vérités plus hautes; mais, en réalité, il n'a trouvé là que ce qu'il y apportait lui-même : le désir de Dieu, le sentiment de l'immense distance qui nous en sépare, le besoin et l'illusion de rencontrer entre lui et nous, quelque halte, quelque « ville de refuge », où l'âme puisse contempler de loin celui qu'elle ne peut atteindre, et se recueillir pour un nouvel effort.

Cette opposition irréductible de la foi chrétienne et de la philosophie philonienne nous apparaît maintenant bien clairement; elle pouvait être moins évidente aux premiers

jours du christianisme dans les milieux alexandrins ou helléniques que préoccupaient les problèmes cosmologiques discutés par Philon; les Juifs qui de ces milieux passaient au christianisme ne devaient-ils pas être tentés de parer leur foi nouvelle de tout le prestige de cette philosophie qui avait été la leur, de mettre au front de Jésus de Nazareth toutes ces couronnes apparemment si brillantes dont Philon avait chargé son logos 1? Quelle tentation que d'appliquer au Christ toutes ces spéculations hautaines où Juiss et Grecs se seraient complus! combinant avec tout cela les revendications messianiques, n'eût-on pas capté au bénéfice de la foi nouvelle tout ce que le judaïsme et l'hellénisme contenaient d'aspirations religieuses? C'était là une tentation très séduisante, mais il n'en était pas de plus périlleuse pour le christianisme : v introduire le philonisme, c'était le ruiner en dégradant le Fils de Dieu au rang d'un agent subalterne, indigne de nos adorations et incapable de nous sauver. L'histoire de l'arianisme nous montrera plus tard où se laissèrent entraîner ceux qui cédèrent à cette tentation; et, avant d'arriver à cette grande crise, nous aurons à constater que quelques docteurs, Origène, par exemple, se défendirent mal contre ces séductions. Dans les écrits apostoliques, nous ne trouverons point de ces compromissions : c'est du Père céleste, et non de la chair et du sang que les apôtres ont reçu la foi au Fils de Dieu; l'objet de cette foi n'est point un être mythique, mais ce Maître qu'ils ont vu vivre, mourir et ressusciter; ils n'ont pas la folle prétention d'enrichir, par des spéculations humaines, une révélation si haute, ni d'éclairer, aux lueurs de nos rêves, un objet si lumineux.

<sup>1.</sup> Je reproduis ici l'idée et, en partie, les termes du P. LAGRANGE dans son compte rendu (Revue biblique, 1910, p. 590).



## LIVRE III

# LA RÉVÉLATION CHRÉTIENNE

### LE NOUVEAU TESTAMENT.

Tout histori en qui passe de l'Ancien Testament aux écrits de saint Paul et de saint Jean a l'impression, quelle que soit d'ailleurs sa foi religieuse, d'entrer dans un monde tout différent de celui qu'il quitte, et où la prière, les croyances, la vie entière sont pénétrées d'idées nouvelles et orientées dans un sens nouveau. Les évangiles synoptiques donnent moins vivement cette impression, du moins à une première lecture : les conceptions centrales, de la paternité divine, du règne de Dieu, du Messie, ne sont point nouvelles à quiconque a étudié les prophètes, et l'enseignement moral du discours sur la montagne ne déconcertera pas non plus un lecteur des psaumes. Cependant, là encore, une étude plus attentive découvre vite dans ces doctrines familières une richesse nouvelle et une signification plus profonde.

Cette transformation est surtout sensible dans la doctrine du Messie et du Fils de Dieu; on peut la saisir aussi dans la conception du Père céleste, et, à un moindre degré, dans celle de l'Esprit-Saint. Les autres livres du Nouveau Testament, surtout ceux de saint Paul et de saint Jean, présenteront sur ces différents points une théologie plus explicite encore.

L'historien qui prétend retracer le développement de ces doctrines doit ici prendre parti : s'il juge recevable le témoignage des évangélistes, il attribuera à Jésus lui-même le rôle décisif dans la révélation de ces dogmes, et, par conséquent, il exposera avant tout son action personnelle, sauf à suivre le développement ultérieur de la doctrine chez saint Paul et chez saint Jean. S'il juge cette attribution illégitime, il devra faire des disciples du Christ les créateurs de toute cette théologie; dans les évangiles il n'espérera plus trouver un écho fidèle de l'enseignement de Jésus, mais une doctrine déjà élaborée par d'autres maîtres; ce sont donc ces maîtres qu'il étudiera d'abord, pour déterminer leur croyance et, s'il se peut, reconnaître la source où ils l'ont puisée.

Quels fruits a portés cette seconde méthode, le lecteur le sait déjà 1; sans doute, ceux qui l'ont créée en ont retiré des avantages qu'ils jugent très précieux : d'une part, ils font sortir tout le christianisme, et, en particulier, toute la doctrine chrétienne, d'un ébranlement religieux d'abord sans tendance définie et sans dogme, et cette origine leur semble plus vraisemblable; d'autre part, en dispersant l'initiative du christianisme entre un grand nombre de collaborateurs, ils ramènent chacun d'eux, et le Christ surtout, à des proportions plus humaines et plus voisines des nôtres.

Mais ces avantages sont achetés bien cher. Tous les documents du Nouveau Testament doivent être pliés, coûte que coûte, à cette hyopthèse que tout en eux contredit; les livres historiques, les synoptiques et les Actes, aussi bien que l'évangile de saint Jean, y perdent toute leur signification; et les épîtres de saint Paul, dont on ne peut nier l'authenticité ni par conséquent récuser le témoignage, deviennent une énigme indéchiffrable : elles attestent au sein des Églises chrétiennes, moins de vingt-cinq ans après la mort du Christ, une foi déjà très définie et très consciente, que l'apôtre ne prêche pas comme une nouveauté, mais qu'il rappelle comme une doctrine déjà traditionnelle; et nul ne peut dire ni d'où est née cette doctrine, ni quelle autorité a pu l'imposer si rapidement, si universellement à des Juiss restés si attachés à leurs croyances héréditaires. Et l'objection à laquelle on se heurte là, on la rencontre partout, dans cette étude de l'origine de notre soi; quelque effort qu'on fasse pour conformer les docu-

<sup>1.</sup> Cf. supra, introduction.

ments au système, la construction du dogme chrétien reste un fait irréductible; on ne fera croire à personne que cet édifice si puissant et si harmonieux, dont le dessin général et dont l'appareil sont si différents de ceux que nous trouvons à cette époque, ait été bâti avec des matériaux d'emprunt, sans plan d'ensemble, et ne soit qu'un assemblage fortuit de constructions successives.

Ces considérations ont été plus longuement développées dans l'introduction; nous ne faisons que les rappeler ici, pour justifier la méthode que nous suivrons dans cette étude: pour nous, Jésus a été dès l'origine le révélateur du dogme chrétien, en même temps que son objet réel: pour cette double raison, on doit dire que c'est le Christ qui a fait la christologie, et non pas que c'est une christologie, venue on ne sait d'où, qui de Jésus a fait le Christ.

Qui veut interpréter les documents selon ces principes, n'a pas besoin de leur faire violence ni de leur substituer des hypothèses gratuites; il n'a qu'à les suivre¹; il doit reconnaître toutefois que la route qu'ils lui marquent est imparfaitement éclairée : on y trouve assez de lumière pour s'y diriger, pas assez pour distinguer tout le détail des faits et des doctrines. Le Nouveau Testament n'est pas une série de mémoires systématiquement conçue, répartissant également sa lumière sur toutes les périodes de l'âge apostolique ni sur toutes les contrées où l'évangile fut prêché; c'est un recueil d'écrits de circonstance, qui projettent une clarté intense sur quelques

<sup>1.</sup> Nous ne pouvons songer à discuter ici, ex professo, toutes les questions d'authenticité et d'historicité soulevées autour des livres du N. T.; même à les considérer du point de vue critique, nous croyons avoir le droit de nous servir comme nous le ferons, des synoptiques, des Actes, des écrits de saint Paul (y compris les lettres de la captivité) et de saint Jean (y compris l'Apocalypse); les conclusions que nous supposons par là sont, pensons-nous, fermement établies. Si, parmi les autres livres du N. T., il en est dont l'origine et la date soient plus discutées et plus malaisées à fixer, nous ne pensons pas qu'il soit nécessaire de reprendre ici cette discussion, qui ne nous concerne pas; dans la mesure, d'ailleurs secondaire, où ces livres intéressent notre sujet, ils le font non comme l'œuvre personnelle de tel ou tel apôtre, mais comme des documents qui expriment la foi commune de l'Église primitive.

phases du développement et quelques acteurs du drame, et laissent tout le reste dans l'ombre. Et ce que l'on aperçoit ainsi, ce ne sont point des thèses méthodiquement définies et classées, comme celles que l'on trouve dans les traités de théologie, ce sont des réalités vivantes et extrêmement complexes. L'effort de l'historien ne tendra pas à dissocier cette synthèse concrète pour en dégager les différents éléments du dogme trinitaire, mais bien à les saisir dans l'organisme vivant dont ils font partie et à les présenter ainsi au lecteur. Les différents fragments de cette étude y perdront certainement en symétrie; chacun d'eux y perdra peut-être en précision; ce ne sera pas acheter trop cher une perception plus directe et plus vraie de la réalité.

### CHAPITRE PREMIER

LES ÉVANGILES SYNOPTIQUES.

## § 1. — Le Père céleste.

La prédication de Notre-Seigneur, telle qu'elle est rapportée dans les synoptiques, a pour objet principal la foi au Père céleste, et la prière qu'il a enseignée à ses disciples est le Pater. Ces faits sont évidents, mais leur interprétation est assez délicate. Dans l'Ancien Testament, le nom de Père est parfois donné à Dieu, et dans le judaïsme cette formule devient plus fréquente; c'est ainsi que les justes, les Israélites, et surtout le peuple d'Israël conçu comme une seule personne morale, appellent Dieu leur Père, et se disent eux-mêmes ses fils 1. Les païens hellénistes eux-mêmes n'ignorent pas cette locution, et, s'ils ne l'emploient pas dans leurs prières, ils s'en servent ailleurs fréquemment, soit pour marquer l'origine divine qu'ils s'attribuent, soit pour exprimer la Providence de Dieu à leur endroit 2. La religion du Christ va plus loin3, et, dans cette expression qu'il a tant affectionnée, on doit reconnaître un sens plus profond.

Ce que ce terme de Père exprime tout d'abord, c'est la foi et la confiance filiale en Dieu:

Ne vous inquiétez pas, pour votre vie, de ce que vous mangerez, ni, pour votre corps, de ce dont vous vous vêtirez. Est-ce que la vie n'est pas plus que la nourriture, et le corps plus que le vêtement? Re-

<sup>1.</sup> Cf. supra, p. 109 sq., 143 sq. et Strack-Billerbeck, Kommentar, 1, p. 392-396.

<sup>2.</sup> Cf. Diod. Sic., Bibl., v, 72: Διόπερ αὐτὸν προσαγορευθῆναι Ζῆνα μὲν ἀπὸ τοῦ δοχεῖν τοῖς ἀνθρώποις αἴτιον εἶναι τοῦ ζῆν... πατέρα δὲ διὰ τὴν φροντίδα καὶ τὴν εἴνοιαν τὴν εἰς ἄπαντας, ἔτι δὲ καὶ τὸ δοχεῖν ὥσπερ ἀρχηγὸν εἶναι τοῦ γένους τῶν ἀνθρώπων, ὕπατον δὲ καὶ βασιλέα.... Cf. supra, p. 15 et n. 2.

<sup>3.</sup> Jackson et Lake (Beginnings of Christianity. 1, p. 401 sq.) ont nié ce point : « la paternité de Dieu est une doctrine spécifiquement juive », et Jésus lui-même n'y a pas particulièrement insisté.

gardez les oiseaux du ciel; ils ne sèment ni ne moissonnent ni ne ramassent dans des greniers, et votre Père céleste les nourrit : est-ce que vous ne valez pas plus qu'eux?... Ne vous tourmentez donc pas, en disant : Que mangerons-nous? Que boirons-nous? De quoi nous vêtirons-nous? De tout cela les païens s'inquiètent. Mais votre Père céleste sait que vous avez besoin de tout cela <sup>2</sup>.

Cette confiance doit inspirer surtout la prière; le Père céleste entend ses fils à demi-mot, et les exauce:

Quand vous priez, ne bavardez pas comme les païens; ils croient que leurs longues formules seront mieux entendues. Ne les imitez pas. Car votre Père sait vos besoins, avant que vous le priiez. Vous prierez donc ainsi, vous : Notre Père, qui êtes aux cieux...<sup>3</sup>

Demandez, et on vous donnera; cherchez, et vous trouverez; frappez, et on vous ouvrira. Car qui demande obtient, qui cherche trouve, à qui frappe on ouvrira. Y a-t-il parmi vous un homme qui, si son fils lui demande du pain, lui donne une pierre; ou, s'il lui demande un poisson, lui donne un serpent? Si donc, vous, qui êtes mauvais, vous savez donner de bonnes choses à vos enfants, à combien plus forte raison votre Père qui est au ciel donnera ce qui est bon à ceux qui le prient !

1. Lc., XII, 24: « Dieu les nourrit. » — Cette variante est ici peu importante car le sentiment filial est suggéré par tout l'ensemble du passage plus encore que par le mot de « Père ». Mais il faut remarquer dans d'autres textes la même divergence : Mt., x, 29 : « Un passereau ne tombe pas sur terre sans votre Père », Lc., xii, 6 : « Un passereau n'est pas oublié devant Dieu »; Mt., x, 20 : « Ce n'est pas vous qui parlez, c'est l'Esprit de votre Père qui parle en vous », Mc., XIII, 11 et Lc., XII, 11 : « l'Esprit-Saint. » — Ces mêmes variantes se retrouvent dans des passages, où Notre-Seigneur parle de son Père : Mt., xII, 50 : « Quiconque fait la volonté de mon Père, qui est aux cieux », Mc., III, 35 : « Quiconque fait la volonté de Dieu », Lc., VIII, 21 : « Ceux qui entendent et accomplissent la parole de Dieu »; Mt., x, 32 : « Je le confesserai devant mon Père, qui est aux cieux », Lc., XII, 8 : « Le fils de l'homme le confessera devant les anges de Dieu » (Cf. Harnack, Sprüche und Reden Jesu, p. 61). Même si on devait dans tous ces passages préférer la leçon de s. Luc à celle de s. Matthieu, il resterait assez d'attestations incontestables de la paternité divine visà-vis des chrétiens ou vis-à-vis du Christ. De ce point de vue, ces divergences sont donc négligeables; mais on doit y prendre garde pour ne pas s'appuyer uniquement sur l'évangile de saint Matthieu et donner aux recherches historiques une base trop étroite.

<sup>2.</sup> Mt., vi, 25-32, cf. Lc., xii, 22-32.

<sup>3.</sup> Mt., vi, 7-9, cf. Lc., xi, 2.

<sup>4.</sup> Lc. : « donnera l'Esprit-Saint ».

<sup>5.</sup> Mt., vii, 7-11, cf. Lc., xi, 9-13.

Cette miséricorde paternelle de Dieu apparaît surtout dans le pardon des fautes; tout homme est mauvais, et, par ses fautes, a contracté des dettes envers Dieu; mais Dieu les lui remettra toutes, comme à son enfant, pourvu que le pécheur lui-même remette à ses frères les dettes qu'ils ont envers lui : « Pardonnez-nous nos offenses comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensés », c'est la prière que le Christ nous a apprise à tous, et il nous a affirmé à mainte reprise que cette prière serait entendue, que nous obtiendrions toujours le pardon, si nous-mêmes pardonnions sincèrement <sup>1</sup>.

Lui-même d'ailleurs a accordé ce pardon divin : au grand scandale des pharisiens, il a remis les péchés du paralytique de Capharnaüm, et ceux de la pécheresse, et ceux de Zachée; et nulle doctrine, dans ses paraboles, n'est plus énergiquement prêchée. Il est inutile de rappeler celle de l'enfant prodigue; elle est présente à toutes les mémoires, et il n'en est pas en effet dans tout l'Évangile qui fasse connaître plus intimement le Père céleste; aucune formule ne saurait être aussi révélatrice que cette scène si simple du père attendant le retour de son fils prodigue, l'apercevant de loin, courant à lui et l'embrassant.

A la plupart des traits qui précèdent on pourrait comparer des traits analogues tirés de l'Ancien Testament ou de la littérature judaïque<sup>2</sup>; sans doute, ils y sont très clairsemés et ne forment pas comme ici toute la trame de la prédication, mais ils s'y rencontrent, pour la plupart, ici ou là : ils nous disent la providence et la miséricorde paternelles de Dieu pour son peuple, pour les justes, pour les pauvres et les abandonnés d'ici-bas, je n'oserais ajouter : pour les pécheurs. Sans aucun doute, le Dieu de l'Ancien Testament est un Dieu miséricordieux et qui pardonne; il a pour son peuple coupable des tendresses infinies, et de son côté Israël implore sa miséricorde comme un enfant<sup>3</sup>. Mais, si l'on considère les

<sup>1.</sup> Cf. Mt., vi, 14-15; Mc., xi, 25.

<sup>2.</sup> Inutile de chercher des analogies dans l'hellénisme; la faute morale n'est point conçue comme un péché dont qu demande le pardon à la miséricorde divine.

<sup>3.</sup> Cf. *Isa.*, LXIV, 8-9.

individus et non le peuple, on ne voit pas que le pécheur s'adresse à lui comme à son Père; le juste seul ose parler ainsi et « se glorifie d'avoir Dieu pour Père 1 ». On ne voit pas non plus que le pardon réciproque soit donné comme une condition et une garantie du pardon divin. La paternité divine nous apparaît donc déjà, dans l'évangile, comme établissant entre Dieu et les hommes, et aussi entre les hommes, des relations à la fois plus étroites et plus universelles : tous, même les publicains et les femmes de mauvaise vie, ont le droit, s'ils veulent se convertir, d'appeler Dieu leur Père; mais tous aussi, même les Samaritains, ont droit à notre amour, à notre assistance, et, au besoin, à notre pardon. Le fondement de ces relations ne peut donc plus être un privilège de race 2, et pas davantage un mérite personnel; cette filiation est offerte à tous les hommes, et elle est gratuite.

Cependant on y peut participer plus ou moins selon que l'on ressemble plus ou moins au Père :

Aimez vos ennemis, faites du bien à ceux qui vous haïssent; priez pour vos persécuteurs et vos calomniateurs; afin de devenir les fils de votre Père céleste, qui fait lever son soleil sur les bons et les méchants, et répand sa pluie sur les justes et les injustes... Soyez parfaits, comme votre Père céleste est parfait<sup>3</sup>.

Saint Luc énonce un peu autrement cette dernière phrase: « Soyez miséricordieux, comme votre Père est miséricordieux. » Dans les deux cas, le sens est le même, ainsi que l'indique le contexte : la perfection paternelle que les fils de Dieu doivent travailler à reproduire, c'est, avant tout, son universelle miséricorde.

Ainsi entendue, la filiation divine donne à la vie religieuse tout entière une orientation nouvelle : c'est l'imitation de Dieu, c'est aussi la vie avec Dieu et pour Dieu :

Quand tu fais l'aumône, que ta main gauche ignore ce que fait ta main droite, afin que ton aumône soit secrète; et ton Père, qui voit

<sup>1.</sup> Sap., 11, 16. Cf. supra, p. 110.

<sup>2.</sup> Cf. Mt., viii, 11-13; Lc., xiii, 28-29.

<sup>3.</sup> Mt., v, 44-48; Lc., vi, 27-36.

dans le secret, te le rendra... Quand tu pries, entre dans ta chambre, ferme ta porte et prie ton Père dans le secret, et ton Père, qui voit dans le secret, te le rendra... Quand tu jeunes, oins ta tête et lave ton visage, afin que ton jeune ne paraisse pas aux yeux des hommes, mais aux yeux de ton Père, qui voit dans le secret, et ton Père, qui voit dans le secret, te le rendra 1.

Tout l'effort de l'ame, que le judaïsme appliquait surtout aux observances extérieures, est reporté au développement intime de sa vie religieuse, et l'idéal qui lui est proposé, c'est l'union dans la sainteté avec Dieu son Père.

Ces dispositions morales, propres aux chrétiens, étaient la préparation la plus efficace à la révélation de la Trinité<sup>2</sup>. On le comprend mieux, si l'on considère un instant la doctrine de saint Paul, qui ne fait que développer cette prédication du Seigneur: si les chrétiens sont enfants de Dieu, c'est qu'ils ont été incorporés au Fils unique et qu'ils participent à sa vie: la filiation divine de Jésus-Christ, c'est la source d'où découle la filiation des chrétiens, et, si celle-ci nous apparaît, dès les premières pages de l'évangile, si haute et si surnaturelle, c'est qu'elle dérive en effet de cette plénitude infinie.

Tout d'abord, le lien des deux doctrines est voilé, et la filiation naturelle du Christ reste dans l'ombre; aussi bien les Juifs étaient-ils, nous l'avons vu, très mal préparés à l'entendre, tandis qu'ils pressentaient déjà ce dogme de la paternité divine, et que par lui ils entraient sans résistance dans l'évangile. Par degrés, le Christ va se révéler à eux, ou plutôt, pour parler le langage de l'évangile, le Père céleste, dont ils sont devenus les enfants, va leur révéler son Fils.

<sup>1.</sup> Mt., vt. 3-18.

<sup>2.</sup> La suite de cette histoire suffirait à montrer combien étroitement les deux doctrines sont liées. On constate que les écrivains chez qui le dogme de la Trinité est moins développé ou moins exact, comme Hermas ou saint Justin, laissent aussi dans l'ombre la doctrine du Père céleste; elle est plus chère, au contraire, à ceux qui, comme saint Ignace et saint Irénée, se sont attachés plus étroitement à la doctrine trinitaire.

## § 2. — Le Fils.

L'histoire de la révélation du Fils de Dieu a été étudiée d'un double point de vue. Un bon nombre d'exégètes libéraux ont prétendu retracer le développement psychologique du Christ, décrire l'éveil et l'épanouissement progressif de sa conscience messianique. D'autres historiens se contentent de retracer le progrès de la foi messianique chez les auditeurs du Christ. La première méthode, telle du moins qu'elle a été pratiquée<sup>1</sup>, est clairement en contradiction avec les données du dogme; on constate d'ailleurs qu'elle n'a pas porté les fruits qu'elle promettait <sup>2</sup>, et elle provoque aujourd'hui, dans les milieux les plus divers, la défiance et la satiété : manifestement on est las de ces prétendues études psychologiques sur la « conscience de Jésus », qui n'aboutissent qu'à travestir l'évangile et à en faire un roman <sup>3</sup>. On reconnaît que l'histo-

1. Cette restriction est nécessaire, car le dogme catholique, qui ne nie pas tout développement de la science du Christ, n'interdit pas de le retracer; mais ce que le dogme ne peut admettre, c'est que Jésus n'ait pris qu'avec le temps conscience de sa dignité messianique et de sa filiation divine.

2. Un exemple suffira. Je l'emprunte à un livre où cette méthode est appliquée d'ordinaire avec le plus de tact et de discrétion : H. Monnier, La Mission historique de Jésus (Paris, 1906), p. 29 : « La conscience filiale de Jésus remonte certainement plus haut que sa conscience messianique, si l'on admet — et pourquoi ne l'admettrait-on pas — l'historicité du récit qui nous montre Jésus, à l'âge de douze aus, interrogeant les docteurs dans le Temple. Lorsqu'il dit à ses parents : « Ne saviez-vous pas que je devais être dans la maison de mon Père? » il se sent fils de Dieu de la façon la plus immédiate; il n'a point encore conscience d'être Messie. » Comme M. Monnier, j'admets l'historicité de ce récit, et j'y reconnais la conscience filiale du Christ; mais je n'y vois rien qui autorise à nier la conscience messianique, qui, dans l'espèce, n'avait pas lieu de se manifester.

3. A. Schweitzer, Gesch. d. Leben-Jesu-Forschung<sup>2</sup> (Tübingen) 1913), p. 370, 371: « Markus weiss von einer Entwicklung Jesu nichts... Die psychologische Motivierung und die psychologische Verknüpfung der Ereignisse und Handlungen, die man bei Markus finden wollte, existieren nicht. Darum kann nichts dabei herauskommen, wenn man seine Darstellung mit vernünftiger Psychologie bearbeitet... » W. Sanday (The life of Christ in recent research, Oxford, 1907, p. 94, rapporte tout au long ce jugement de Schweitzer et ajoute: « I am glad that Schweitzer has stated his criticisms in this very trenchant

rien du Nouveau Testament ne peut se désintéresser de la psychologie, et qu'il doit à sa lumière éclairer soit l'enseignement du Christ<sup>1</sup>, soit même quelques aspects de sa vie intime<sup>2</sup>, mais on n'espère plus découvrir par ces observations tous les secrets de la conscience de Jésus ni, en particulier, le premier éveil et le progrès de la révélation divine en lui.

Laissant donc à d'autres cette enquête ambitieuse et d'ailleurs condamnée d'avance, c'est dans les disciples du Christ que nous chercherons à saisir la naissance et le progrès de la foi au Fils de Dieu. Cette étude elle-même est assez malaisée : les auditeurs du Christ diffèrent profondément les uns des autres par leur préparation, et leur valeur morale; le Seigneur tient le plus grand compte de ces dispositions et y adapte son enseignement : il se révèle plus explicitement aux disciples privilégiés dont il veut faire ses apôtres; il est plus réservé vis-à-vis de la foule; en face des pharisiens, qui n'ont pas l'excuse de la bonne foi et de l'ignorance, il garde moins de ménagements et, quand leurs attaques le provoquent à se découvrir, 'il ne s'y refuse pas toujours entièrement. Il faut remarquer, de plus, que la révélation du Fils de Dieu n'a jamais eu la forme d'un enseignement systématique : elle s'est poursuivie au contact des

form, because in such a form they are more likely to go home; and they are very much needed », et, après avoir écarté ce que les thèses de Schweitzer avaient d'exagéré, il cite dans le même sens Wellhausen (Einleitung in die drei ersten Evangelien, p. 94): « Man hat über das Selbstbewusstsein Jesu bis zum Ueberdruss viel geredet und geschrieben », et Burkitt (Gospel History, p. 77): « What is certain is that our Gospels are very far from being a sort of psychological novel with Jesus Christ for Hero. » — Wrede avait dit de même (Das Messiasgeheimnis, p. 3): « Die Wissenschaft vom Leben Jesu krankt an der psychologischen Vermutung.»

1. Il y a en effet dans la manifestation progressive du Christ un souci pédagogique qu'il ne faut pas perdre de vue; « non potestis portare modo » : cette parole, rapportée par saint Jean, énonce une préoccupation partout visible dans l'enseignement du Seigneur.

2. L'évangile lui-même nous les révèle en nous racontant la tentation et l'agonie. Ne sent-on pas encore le frémissement de cette lutte intime dans la réponse indignée que le Christ fait à saint Pierre, quand cet apôtre voulait le détourner de sa passion : « Retire-toi, Satan; tu m'es une pierre de scandale; tu ne penses pas comme Dieu, mais comme les hommes. » Cf. W. Sanday, JTS, v (1904), p. 321-329.

mille rencontres que le hasard, ou plutôt la Providence faisait naître. Les évangélistes ont été trop respectueux de ces réalités divines, et aussi trop dominés par elles, pour les ramener à une forme schématique; et à travers ces épisodes, si chargés de vérité et de vie, mais si divers, il est impossible d'imaginer un progrès rectiligne et d'en projeter ici le plan.

Cependant, si l'on ne prétend pas à trop de rigueur, on peut distinguer, dans l'enseignement du Christ, plusieurs phases successives, qui initient progressivement ses disciples à la révélation du mystère. La prédication de Jésus, au début, a surtout le caractère d'un enseignement moral; mais, dès cette période, le Christ apparaît au centre de cette religion qu'il prêche : comme Maître dès cette vie, comme Juge au dernier jour, il saisit les âmes avec un tel empire que l'on est amené à reconnaître en lui une autorité qui lui appartient personnellement et qui est vraiment divine. A côté de cette prédication morale on peut relever, surtout dans des conversations privées avec des disciples ou des controverses avec les pharisiens, des déclarations plus directes, où Jésus, se présentant comme le Fils de l'homme, fait entrevoir son rôle messianique; à partir de la scène de Césarée de Philippe, ces communications deviennent très fréquentes et très explicites : elles prédisent clairement aux apôtres les souffrances et l'avènement glorieux de leur Maître. Ces révélations ne sont pas le dernier mot de l'enseignement du Christ; d'autres paroles nous font entrer encore plus avant dans le mystère : ce sont celles où Jésus se manifeste comme le Fils, ou le Fils de Dieu: son rôle de médiateur entre son Père et les hommes, son union avec le Père, là-haut dans ce mystère inaccessible à toute autre intelligence, où ils se saisissent et se pénètrent totalement l'un l'autre : c'est là le grand secret de l'Évangile, la suprême révélation du Père céleste. Après avoir ainsi esquissé, à la suite des synoptiques, ce progrès de la révélation dans l'âme des disciples, nous parviendrons à la dernière semaine du ministère de Jésus : vis-à-vis de la foule encore indécise, vis-à-vis de ses adversaires acharnés, le Christ redouble d'efforts; il se dévoile dans des paraboles transparentes comme celles des vignerons, dans

des controverses pressantes comme au sujet du Fils de David et surtout dans les tableaux d'une incomparable majesté, où il décrit son avènement au dernier jour. Enfin il scelle toute cette révélation par le témoignage suprême rendu devant le grand-prêtre et confirmé par sa mort. Et Dieu le Père, à son tour, consacre le témoignage de son Fils : c'est la résurrection ; ce sont les apparitions glorieuses ; c'est l'Ascension.

A cette révélation de son Fils, Dieu avait voulu préparer les âmes par l'enseignement du Précurseur; il nous faut d'abord rappeler brièvement cette prédication 1. « Un plus fort que moi va venir, dit-il, et je ne suis pas digne de me prosterner à ses pieds pour délier sa chaussure 2. » Qui sera celui-là, saint Jean-Baptiste l'ignore encore 3; mais, en attendant que le signe divin le lui révèle, il prêche la pénitence.

C'était là le thème traditionnel de la prédication des prophètes, et Jean était un prophète<sup>4</sup>; c'était aussi l'exhortation que les rabbins devaient répéter longtemps encore pour préparer les âmes au royaume de Dieu. « Si Israël fait pénitence, il sera racheté », dira Eliezer ben Hyrcanos<sup>5</sup>; et quand ses disciples demanderont à Siméon ben Iokhaï: « Quel obstacle s'oppose à notre salut », il leur répondra: « Il ne manque que le repentir <sup>6</sup>. »

Jean-Baptiste aussi répète : « Faites pénitence », mais il ajoute : « Car le royaume des cieux est proche. » Les rabbins dont nous relisions les sentences n'aperçoivent dans cette visite <sup>7</sup> de Dieu que la délivrance glorieuse d'Israël; il faut, par la pénitence, en hâter l'heure. Jean-Baptiste y voit surtout le jugement; il faut par la pénitence s'y préparer : « La

<sup>1.</sup> Cf. D. Buzy, S. Jean-Baptiste (Paris, 1922), p. 164-185.

<sup>2.</sup> Mc., 1, 7.  $\stackrel{.}{-}$  3. Jo., 1, 33.

<sup>4.</sup> Lc., vII, 26. — Saint Luc, celui de tous les évangélistes qui nous a donné le plus de détails sur la prédication du Baptiste, la caractérise avec insistance comme la prédication d'un prophète : 1, 76; III, 1.

<sup>5.</sup> Une longue discussion, sur ce point, d'Eliezer b. Hyrcanos avec Josué b. Khanania est rapportée dans Sanhédrin, 97 b. cf. I. Lévy, REJ, xxxv, 282 sqq.; Strack-Billerbeck, I, p. 162 sqq.

<sup>6.</sup> J. Taanith, I, 1 (Schwab, vi, p. 144); Cf. Lagrange, Messianisme, 190-191.

<sup>7.</sup> Sur la conception de la visite (ἐπισχοπή) de Dieu, cf. Volz, p. 189 sq.

hache est à la racine de l'arbre, et tout arbre qui ne fait pas de bons fruits sera coupé et jeté au feu » (Mt., III, 10); le Messie, ce puissant que Jean attend et prépare, viendra comme un moissonneur, le van à la main, pour nettoyer son aire, ramasser le grain dans ses greniers, et jeter la paille au feu inextinguible (ibid., 12). Dans ces quelques traits conservés par les évangélistes, on distingue le caractère avant tout religieux de la mission du précurseur. La « rédemption d'Israël » qu'il vient annoncer, ce n'est point la restauration nationale que tous rêvent, c'est quelque chose de plus intime, de plus divin, que les scribes ignorent, que les vrais Israélites désirent sans le bien comprendre encore.

Pour y atteindre, les privilèges de race ne servent de rien : « Ne dites pas : Nous avons pour père Abraham; je vous le dis, Dieu peut de ces pierres susciter des fils à Abraham<sup>1</sup>. » Ce que Dieu demande, c'est la justice et l'aumône<sup>2</sup>.

Ce message prépare bien le message de Jésus: comme lui, il vise ce qu'il y a de plus profond dans les âmes, et prêche ce qu'il y a de plus essentiel dans la religion; comme lui, il est reçu avidement par les âmes droites et simples, par les pécheurs même et les courtisanes; mais comme lui, il est méprisé et repoussé par les pharisiens 3.

Et la personne du précurseur est accueillie comme sa parole: les pharisiens le dédaignent ou le haïssent; le peuple le reconnaît comme un prophète, mais quel prophète? Il n'est pas le Messie, quoi qu'on en ait cru<sup>4</sup>, il s'en est défendu lui-même; mais semblable encore en cela au Maître qu'il annonce, il ne cherche point sa gloire, il ne se fait connaître qu'indirectement et peu à peu, par sa prédication et par ses œuvres. Ce qu'on y saisit clairement, c'est qu'il prépare les voies à un plus grand que lui; mais là même il déconcerte les imaginations et les rêves; le précurseur que l'on attend, Élie, est si différent de celui-là<sup>5</sup>! Bien des mois après la mort

3. Mt., xxi, 23-32. — 4. Lc., iii, 15, cf. Jo., i, 19 sqq.

<sup>1.</sup> Mt., III, 9. — 2. Lc., III, 10-14.

<sup>5.</sup> Sur le rôle messianique d'Élie d'après la tradition rabbinique, v. LAGRANGE, l. c., p. 210-213; STRACK-BILLERBECK, I, p. 597 et 954 et Exkurs, Elias.

de Jean, alors que la lumière du Christ a déjà dissipé tant de préjugés et éclairé tant d'âmes, les meilleurs d'entre ses disciples demanderont encore : « Que disent donc les scribes, qu'Élie doit venir d'abord? » et Jésus leur répondra : « Je vous le dis, Élie est déjà venu, et ils l'ont méconnu, et ils l'ont maltraité comme ils ont voulu; c'est ainsi que le Fils de l'homme lui aussi sera maltraité par eux<sup>1</sup>. »

La méconnaissance et la mort, tel en effet devait être le sort de Jésus, comme ç'avait été le sort de Jean; mais de ces ténèbres devait luire la lumière, à travers ces conflits et ces haines le Fils de Dieu devait se révéler.

Le point de départ de cette révélation, du moins de cette révélation publique, est le baptême de Jésus. Sans doute, bien des manifestations divines ont déjà eu lieu : l'Annonciation, la naissance du Christ suivie de l'adoration des bergers et des mages, la venue de l'Enfant Jésus au temple et ses paroles mystérieuses à ses parents : « Pourquoi me cherchiezvous? ne saviez-vous pas qu'il faut que je sois aux choses de mon Père? » Mais ces révélations étaient réservées à quelques privilégiés; plus tard, sans doute, elles devaient devenir le bien commun de toute l'Église; mais, pendant les premières années, elles devaient appartenir à Marie, à Joseph, aux quelques témoins de ces scènes intimes. « Le début de l'évangile de Jésus-Christ Fils de Dieu » (Marc, 1, 1), tel qu'il fut prêché d'abord, c'est la mission du précurseur et le baptême ; et quand, aux premiers jours de l'Église, saint Pierre veut compléter le collège apostolique par l'élection d'un douzième apôtre qui prenne la place de Judas, il demande que ce témoin du Seigneur Jésus l'ait suivi pendant toute sa carrière, « en commençant au baptême de Jean jusqu'au jour où il fut enlevé d'au milieu de nous » (Act. 1, 22).

Un jour donc, parmi la foule qui se pressait sur les bords du Jourdain, Jésus s'avance pour recevoir, lui aussi, le baptême. Jean ne le connaissait pas encore; mais, en le voyant approcher, il a l'intuition d'une sainteté incomparable, devant

<sup>1.</sup> Mt., xvII, 10-12.

laquelle il ne peut que se confondre; le baptème qu'il donne est un baptème de pénitence, il ne peut en être question pour celui qui vient ainsi à lui : « C'est moi qui dois être baptisé par toi, et tu viens à moi! » Jésus lui répond : « Laisse maintenant, car il convient que nous accomplissions toute justice » (Mt., III, 13-15). Cette réponse fait assez entendre que celui qui se présente ainsi au baptême a conscience de ce qu'il est, mais que, pour le moment, il tient à s'humilier devant Jean pour « accomplir toute justice » : il reconnaissait l'origine divine du baptême de Jean; dès lors, il en aime l'humiliation, comme il aime le lourd fardeau de la loi.

Et, comme Jésus sortait de l'eau après le baptême et qu'il était en prière, voici que le ciel s'ouvre et que le Saint-Esprit descend sous la forme d'une colombe, en même temps qu'une voix se fait entendre : « Tu es mon Fils unique 1; en toi je me suis complu » (Mc., 1, 11). Cette scène est une des plus solennelles de tout l'Évangile; elle couronne tout le ministère du Précurseur : Dieu lui donnait la révélation décisive qu'il lui avait promise (Jo., 1, 32-34). En même temps Dieu conférait à Jésus, au début de son œuvre d'évangélisation, une garantie solennelle. Ceci apparaît surtout dans le récit de saint Luc et plus encore dans celui de saint Matthieu : la

<sup>1.</sup> Le sens de νίὸς ἀγαπητός est « fils unique » : nous le signalions déjà dans les éditions précédentes (p. 308, n. 3 de la 4º édition); l'étude récente de C. H. Turner (JTS, xxvII (1926), p. 113-129) confirme nos conclusions et recommande, si elle ne l'impose pas, la traduction donnée ci-dessus. Entre les nombreux textes cités dans cet article, relevons seulement ce passage de l'Onomasticon, III, 2, de Pollux : χαλοίτο αν υίὸς άγαπητὸς ὁ μόνος ὢν πατρὶ ἢ μητρί, et, parmi les auteurs chrétiens, Athanase, orat. c. Arian., IV, 24 (PG, XXVI, 505), commentant le texte évangélique que nous étudions : εί ὁ μονογενης ἐν κόλποις, καὶ ὁ ἀγαπητὸς ἐν κόλποις, ταὐτὸν γάρ ἐστι τὸ μονογενὲς καὶ τὸ ἀγαπητόν, ὡς τὸ οὖτός ἐστιν ὁ υἰός μου ὁ ἀγαπητός. οὐ γὰρ δὴ τὴν εἰς αὐτὸν ἀγάπην σημᾶναι θέλων, εἶπε τὸ ἀγαπητός, ἵνα μὴ τοὺς ἄλλους μισεῖν δόξη ἀλλὰ τὸ μονογενὲς έδήλου. Ibid., 29 (513) : τὸ δὲ ἀγαπητὸν καὶ "Ελληνες ἴσασιν οἱ δεινοὶ περὶ τὰς λέζεις, δτι ἴσον ἐστὶ τῶ εἰπεῖν μονογενές. Cf. Ιπένιέε, Haer., IV, 5, 4 (VII, 986); JEAN CHRYSOSTOME, hom. XII in Mt., 2 (LVII, 204), etc. On trouvera d'autres textes dans Journ. of Theol. stud., XX (1919), p. 340-341. — Cette signification, constante dans la langue hellénique classique et encore prédominante dans les exx, est obscurcie dans la suite par les autres sens du mot άγαπάω.

voix céleste s'adresse aux assistants et leur présente Jésus comme le Fils unique1; chez saint Marc. au contraire. c'est à Jésus que la voix s'adresse, et c'est lui qui voit le ciel ouvert. Ces deux formes du récit ne s'excluent pas l'une l'autre. Ici, comme dans la scène de la Transfiguration. comme dans la révélation céleste rapportée par saint Jean (XII, 28), comme aussi dans l'apparition du Christ à saint Paul sur le chemin de Damas, la manifestation divine fut percue sans doute de plusieurs témoins, mais inégalement : les moins préparés furent émus par ce miracle sans en percevoir nettement la portée; Jean-Baptiste y reconnut le signe promis par Dieu; Jésus enfin y ressentit l'infinie douceur de l'amour du Père et, en même temps, la puissante impulsion de l'Esprit qui le poussait au désert et l'engageait dans son ministère messianique. Ici, comme dans les deux autres manifestations divines rappelées plus haut, à la transfiguration et à la veille de la passion, la voix céleste se fait entendre après la prière de Jésus; c'est comme une réponse solennelle qui v est faite; au moment d'annoncer le règne de son Père et d'en procurer l'avènement, Jésus le prie, et le Père lui redit l'infinie complaisance qu'il prend en lui.

C'est aussi la première manifestation solennelle de la sainte Trinité. Elle devait plus tard s'affirmer dans le baptème chrétien par la formule que Notre-Seigneur enseignerait à ses disciples: « Allez, enseignez toutes les nations, les baptisant au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit. » Déjà dans ce baptème du Christ, elle se révèle; sans doute, cette révélation ne sera comprise que plus tard par les chétiens que le Christ aura instruits et que le Saint-Esprit aura éclairés inté-

<sup>1.</sup> Mt., III, 16-17: « Et Jésus ayant été baptisé sortit aussitôt de l'eau; et voici que les cieux s'ouvrirent, et il vit l'Esprit de Dieu descendant comme une colombe, venant sur lui. Et voici qu'une voix se fit entendre du ciel, disant: Celui-ci est mon Fils unique, en qui je me suis complu. » Lc., III, 21-22: « Et il arriva que, comme tout le peuple avait été baptisé et que Jésus avait été baptisé et priait, le ciel s'ouvrit, et l'Esprit-Saint descendit sur lui en forme corporelle, comme une colombe, et une voix se fit entendre du ciel: Tu es mon Fils unique, en toi je me suis complu. » Cf. Lagrange, Marc, p. 9-13; Buzy, p. 186-213.

rieurement; ils se reporteront alors vers ce premier jour de la vie publique du Seigneur, et ils aimeront à y reconnaître la première manifestation du mystère chrétien du Dieu Père, Fils et Saint-Esprit<sup>1</sup>.

Aussitôt après le baptême, Jésus est poussé par l'Esprit dans le désert pour y être tenté par le diable. Il y passe quarante jours, jeûnant, priant et repoussant les tentations. L'auteur de l'épître aux Hébreux devait écrire plus tard: « Il

1. L'évangile des Nazaréens, cité par saint Jérôme (In Isaiam, xI, 2), racontait ainsi la manifestation céleste : « Factum est autem, cum ascendisset Dominus de aqua, descendit fons omnis Spiritus Sancti et requievit super eum et dixit illi : Fili mi, in omnibus prophetis exspectabam te, ut venires et requiescerem in te. Tu es enim requies mea, tu es Filius meus primogenitus, qui regnas in sempiternum. » L'évangile des Ébionites, cité par saint Épiphane (Haer. xxx, 13), offrait aussi des divergences notables et intentionnelles : « Quand le peuple eut été baptisé, Jésus vint aussi et fut baptisé par Jean. Et quand il remonta de l'eau, les cieux s'ouvrirent et il vit l'Esprit-Saint sous la forme d'une colombe qui descendait et qui entrait en lui. Et une voix se fit entendre du ciel, disant : Tu es mon Fils bien-aimé, en toi je me suis complu. Et encore : Je t'ai engendré aujourd'hui. Et aussitôt une grande lumière éclaira le lieu et Jean l'ayant vue, dit : Qui es-tu, Seigneur? Et de nouveau, une voix du ciel se fit entendre à lui : Celui-ci est mon Fils unique, en qui je me suis complu. Et alors Jean se prosternant, lui dit : Je t'en prie, Seigneur, baptise-moi. Mais lui ne le voulut pas et répondit : Laisse, car il est convenable que tout soit accompli. » On trouverait ailleurs encore d'autres traits du même genre; saint Justin, par exemple, rapporte aussi (Dial., 88) que, quand Jésus descendit dans l'eau, un grand feu s'alluma sur le Jourdain. Ce ne sont là que des broderies naïves dont les auteurs des évangiles apocryphes aiment à recouvrir le tissu, trop simple à leur gré, de nos évangiles. Mais, à côté de ces imaginations, on aura remarqué aussi, surtout dans l'évangile des Nazaréens, des retouches intentionnelles : l'Esprit attendant le Christ dans tous les prophètes et se reposant enfin sur lui, c'est une conception qui ressemble beaucoup aux conceptions judéo-chrétiennes, telles qu'on les rencontre, par exemple, dans les compilations clémentines : Jésus apparaît là plutôt comme le grand Prophète que comme le Fils de Dieu. C'est aussi probablement une conception analogue qui ramène dans l'évangile le texte du psaume : « Je t'ai engendré aujourd'hui. » Pour nous, comme pour tous les auteurs des évangiles canoniques, la scène du baptême n'est pas pour Jésus-Christ le point de départ de sa filiation divine, qui est éternelle; c'en est seulement une manifestation, en même temps que c'est une nouvelle consécration de sa personne pour le rôle messianique qu'il va entreprendre.

a dû devenir en tout semblable à ses frères, pour être auprès de Dieu un pontife compatissant et fidèle, intercédant pour les péchés du peuple. Car, ayant souffert lui-même la tentation, il peut porter secours à ceux qui sont tentés » (11, 17-18); et plus bas: « Nous n'avons pas un pontife qui ne puisse pas compatir à nos faiblesses, ayant été tenté de toutes façons pour nous devenir semblable, sauf le péché » (11, 15).

Ce mystère de la tentation du Fils de Dieu est donc pour nous un des traits les plus touchants de l'Évangile, un de ceux où notre Sauveur nous apparaît le plus proche de nous. C'est aussi un des épisodes décisifs de l'histoire du Christ: Jésus va commencer son ministère de Messie, mais dans quelles conditions et suivant quel programme! Plus tard, à Césarée de Philippe, quand le Seigneur prédit à ses apôtres tout ce qu'il lui faudra souffrir, Pierre, qui vient pourtant de le reconnaître pour le Fils de Dieu, ne peut supporter cette révélation; il prend son Maître à l'écart, et lui dit: « A Dieu ne plaise, Seigneur, cela ne t'arrivera point. » Mais Jésus, se tournant, dit à Pierre : « Arrière de moi, Satan! tu m'es un scandale, parce que tu ne penses pas comme Dieu, mais comme les hommes. »

Ce que le dévouement de Pierre, si sincère, mais encore si mal éclairé, ne pouvait souffrir, ni les disciples, ni la masse des Juifs ne pourraient pas non plus le supporter, et c'est là ce qui donne tout son sens à la scène de la tentation. Les prodiges à grand effet, comme la descente du haut du Temple, plus encore la domination universelle, n'était-ce pas, aux veux des foules, l'apanage du Messie? Sans doute, Satan se trahissait lui-même en réclamant l'adoration, mais par delà ce tentateur insolent, Jésus apercevait l'immense foule des Juifs qui, au seul nom du Messie, rêvaient prodiges et puissance. « Si tu es le Christ, donne-nous un signe dans le Ciel! » « Si tu es le Christ, dis-le nous! » « Si tu es le Christ, descends de la croix! » Et il faudra peu à peu désabuser toutes ces foules, et, sans éteindre l'étincelle de foi qui luit encore dans cette boue, leur révéler graduellement le Messie souffrant, le Messie crucifié, qui ne sera pour la plupart qu'un scandale, et qui pourtant est le seul sauveur. Tout au cours de son ministère, Jésus sen-

tira que, pour ses auditeurs, la doctrine qu'il prêche est trop haute, le messianisme qu'il représente, trop divin. Dès maintenant il voit les foules qui se pressent autour de Jean : ardemment, fiévreusement, elles font violence au royaume de Dieu et s'efforcent d'y pénétrer; mais combien peu auront le courage de s'y soumettre! Si Jésus abaissait ces exigences, s'il leur proposait le royaume qu'ils rêvent, quel enthousiasme il provoquerait, quel élan unanime, irrésistible! Jésus voit tout cela, et en détourne ses regards : l'Évangile qu'il apporte ne fera qu'aveugler les orgueilleux, mais aux âmes humbles et simples il révélera Dieu et son Christ; et Jésus se complaît dans cette disposition mystérieuse : « Je te rends grâce, dira-t-il bientôt, ô Père, Seigneur du ciel et de la terre, de ce que tu as caché tout cela aux sages et aux intelligents, et de ce que tu l'as révélé aux petits enfants. Oui, mon Père, tel a été ton bon plaisir! »

De cette scène de la tentation tout lecteur de l'Évangile doit tirer l'enseignement qu'elle comporte: se rappelant que le Christ a en face de lui un peuple charnel et aveugle, que le nom de Messie enflamme, mais trompe, que le nom de Fils de Dieu ne peut que scandaliser, on comprendra sans peine les précautions, les lenteurs, les réserves de l'enseignement du Christ; avant de montrer la lumière, il doit dessiller les yeux; avant d'enseigner, il doit convertir. Cette leçon sera donnée explicitement par les évangélistes à l'occasion des paraboles du royaume, mais elle devra être toujours présente à l'esprit; faute de se la rappeler, on cherche dans l'Évangile des déclarations sommaires qui, pour nous, peut-être, seraient précieuses, mais qui, pour les auditeurs du Christ, n'eussent pu être que des énigmes et des occasions de chute. Il y a encore une autre leçon à tirer de là : ce messianisme, si sublime pour la foi, si déconcertant pour l'ambition humaine, seuls les « petits enfants » pouvaient le comprendre; les « sages » et les « intelligents » étaient aveuglées par lui; l'Évangile est toujours le même, et la nature humaine n'a pas changé; si elle s'approche de lui avec ambition et hauteur, elle s'y aveugle; elle n'y peut entrer que par la simple docilité des enfants. Ainsi que nous le verrons, la prédication du

Christ commence par un enseignement moral; il ne propose point d'abord les mystères du dogme chrétien, sa propre divinité, son unité substantielle avec le Père; mais il prêche l'idéal de la vie chrétienne : l'humilité, la pauvreté, la douceur, le pardon des injures, la religion intérieure qui prie et agit dans le secret; il presse ensuite ses disciples de mettre tout cela en pratique pour ne pas bâtir sur le sable et voir tout l'édifice s'effondrer. D'un mot, il faut faire la vérité pour venir à la lumière. C'est là le premier mot de la pédagogie du Christ; à ceux qui trouvent l'Évangile obscur et qui n'y peuvent distinguer les traits divins du Seigneur, il faut d'abord faire relire le discours sur la montagne; qu'ils en pénètrent leur esprit et leur vie, et peu à peu tout s'éclairera.

Le ministère du Christ à ses débuts est semblable à celui de Jean-Baptiste: son but est de préparer les Juifs à l'avènement prochain du royaume: « Le temps est accompli, et le royaume de Dieu est proche; convertissez-vous et croyez à l'Évangile » (Mc., 1, 15). Quelques disciples se joignent au Maître; il ne leur trace pas à l'avance tout un programme, il ne leur déclare explicitement ni sa nature, ni sa mission, mais il leur fait entrevoir de grandes choses: « Venez, dit-il à Simon et à André, et je vous ferai pêcheurs d'hommes » (Mc., 1, 17).

Et l'œuvre de l'évangélisation commence. Le récit de saint Marc, où l'on sent encore l'émotion toute vive de saint Pierre, nous permet de suivre les débuts de cet apostolat à Capharnaüm. Le jour du sabbat, Jésus se rend à la synagogue et y prêche; « et on était étonné de sa doctrine; car il enseignait comme ayant autorité, et non comme les scribes » (Mc., 1, 22); déjà la parole de Jésus produit cette impression souveraine que tous les témoins s'accordent à relever!, et qui, dès le premier contact, met l'âme en éveil et commence à lui révéler son Maître. Et, dès ce premier jour aussi, les adversaires surgissent. Un possédé se lève en vociférant : « Que nous veux-tu, Jésus de Nazareth? Tu es venu pour nous perdre. Nous savons qui tu es, le Saint de Dieu! Et Jésus lui ordonna : Tais-toi, et sors de lui! » Le conflit éclate déjà : l'homme fort,

<sup>1.</sup> Lc., iv, 32; cf. Mt., vii, 29.

LA TRINITÉ. — T. I.

qui occupait la maison, sent l'approche d'un plus fort que lui, et pousse un cri de haine, de terreur, de servilité. Le Christ lui ferme aussitôt la bouche; c'est toujours ainsi qu'il en agit avec Satan; non pas seulement par souci du secret messianique, mais surtout par horreur de ce contact : il n'a qu'un mot pour lui : Va-t'en1! La journée de Jésus se passe dans la maison de Simon, dont il guérit la belle-mère; le soir, les gens accourent et se pressent autour de lui, « apportant tous ceux qui étaient malades et les possédés du démon... et il guérit beaucoup de malades, affligés de plusieurs maladies, et il chassa beaucoup de démons, et il ne laissait pas parler les démons parce qu'ils le connaissaient » (Mc., 1, 32-34). Dans cette première journée du ministère de Jésus toute son histoire apparaît déjà; saint Matthieu la reconnaît là telle qu'Isare l'avait décrite : « C'est lui qui a pris nos infirmités et qui a porté nos maladies » (Mt., vni, 17); et c'est ainsi que la tradition le fait parler lui-même dans ce logion rapporté par Origène (in Mt., XIII): « A cause des infirmes, j'ai été infirme; à cause des affamés, j'ai été affamé; à cause des altérés, j'ai été altéré. »

A grand'peine Jésus se dégage de cette foule, et se retire à l'écart pour prier; Simon court à sa recherche et le rejoint; et Jésus lui dit : « Allons ailleurs, dans les bourgs voisins, afin que j'y prêche aussi; parce que c'est pour cela que je suis sorti. Et il alla, prêchant dans leurs synagogues, dans toute la Galilée et chassant les démons » (Mc., 1, 37-39). Cette esquisse de la première mission du Christ en Galilée fait entrevoir ce que sera tout son ministère : « Il a passé en faisant le bien, et en guérissant tous ceux qui étaient asservis par les démons » (Act., x, 38).

Ainsi il enseigne, il guérit, il délivre, et c'est par là que peu à peu il se révèle; en guérissant les corps, il purifie aussi les âmes et les éclaire; et puis la jalousie de ses ennemis, qui l'épie et le provoque, le force parfois à se dévoiler plus complètement. La guérison du paralytique de Capharnaum est

<sup>1.</sup> Cf. ib., 1, 34, etc. Cf. Joh. Smit, De Daemoniacis in historia evangelica (Romae, 1913), p. 320.

un des épisodes où l'on peut le mieux saisir cette révélation progressive du Fils de Dieu se manifestant dans ces œuvres de miséricorde.

Comme il était entré de nouveau à Capharnaum après quelque temps, on apprit qu'il était dans une maison; et il se rassembla tant de monde qu'on ne pouvait plus trouver place, même près de la porte; et il les enseignait. Et on vint lui amener un paralytique porté par quatre hommes; et, ne pouvant l'approcher de lui à cause de la foule, ils défirent le toit au-dessus de l'endroit où il était, et, ayant fait une ouverture, ils laissèrent glisser le grabat où gisait le paralytique. Et Jésus, voyant leur foi, dit au paralytique : Mon fils, tes péchés te sont remis. Or il y avait là quelques scribes qui étaient assis et qui se disaient dans leurs cœurs : Comment celui-ci parle-t-il ainsi? Il blasphème! Qui peut remettre les péchés, sinon Dieu seul? Et aussitôt Jésus, ayant reconnu dans son esprit qu'ils raisonnaient ainsi en eux-mêmes, leur dit : Pourquoi raisonnez-vous ainsi dans vos cœurs? Qu'est-ce qui est plus facile, de dire à ce paralytique : Tes péchés te sont remis, ou de lui dire : Lève-toi, et marche? Or, asin que vous sachiez que le Fils de l'homme a sur terre le pouvoir de remettre les péchés, s'adressant au paralytique : Je te le dis, lèvetoi, prends ton grabat et retire-toi dans ta maison. Et il se leva, et aussitôt, prenant son grabat, il sortit devant tout le monde, en sorte que tous étaient stupéfaits et rendaient gloire à Dieu en disant : Jamais nous n'avons rien vu de tel (Mc., II, 1-12, cf. Mt., XI, 1-8; Lc., v, 17-26).

Depuis la première prédication de Capharnaum, quelques mois déjà ont passé, remplis par bien des miracles et bien des enseignements; la foule se presse comme au premier jour, avide de voir et d'entendre, mais intimidée par les scribes, jaloux et menaçants, qui sont venus de partout; ces maîtres d'Israël, qui détiennent la loi et qui se flattent de pouvoir à leur gré lier et délier les âmes, s'inquiètent et s'irritent de voir ce maître nouveau, qui ne s'est point assis à leurs pieds, qui n'a point reçu d'eux la tradition des anciens, qui la dédaigne, et qui parle aux âmes en souverain. Et, comme aux jours d'Achab, entre Élie et les prophètes de Baal, le peuple hésite, interdit, entre Jésus et les scribes, et c'est le miracle qui va trancher.

Mais, même dans ce conflit que la mauvaise foi de ses adversaires lui impose, Jésus ne se départ pas de sa réserve

prudente: « nul ne peut remettre les péchés, sinon Dieu seul », pensent les pharisiens. Cela, Jésus ni ne l'affirme directement ni ne le nie; il se contente de dire et de prouver par un miracle que « le Fils de l'homme a sur terre le pouvoir de remettre les péchés ». On entend bien qu'il ne se contente pas de notifier ce pardon, comme jadis Nathan l'avait fait à David : c'était là le ministère d'un prophète, et nul ne s'en serait scandalisé. C'est lui-même qui porte cette sentence en vertu de son autorité: mais à quel titre lui appartient cette autorité? il ne s'en explique pas davantage. Sans doute, des auditeurs très attentifs et très clairvoyants devaient être frappés de l'accent souverain de cette parole : le miracle du Carmel avait été imploré par Élie; le paralytique de Capharnaum est guéri par Jésus d'autorité, sans recours à un plus puissant que lui; et, de même, Jésus ne dit pas que ce droit qu'il revendique de remettre les péchés lui vienne d'une délégation; il l'exerce souverainement, comme un droit personnel. Tout cela est hautement significatif, mais pour ceux qui veulent et peuvent voir; les autres ne seront pas aveuglés par cette lumière discrète. Et, en effet, le récit de l'évangéliste faita ssez paraître que les spectateurs admirent et glorifient Dieu, mais sans comprendre entièrement ce qu'ils viennent de voir 1.

Saint Marc a rapproché de ce récit divers incidents où apparaît l'hostilité croissante des pharisiens et où Jésus, provoqué par eux, se révèle peu à peu. C'est d'abord la vocation de Lévi, le publicain, et le repas pris par le Christ chez son nouvel apôtre au milieu des publicains et des pécheurs; les scribes s'en scandalisent et disent aux disciples : « Pourquoi

<sup>1. «</sup> A cette vue, dit saint Matthieu (IX, 8), les foules furent dans la stupeur et rendirent gloire à Dieu, qui avait donné aux hommes un tel pouvoir. » Saint Jean Chrysostome (PG, 57, 361) commente ainsi ce passage : « Ces pauvres gens se traînent encore à terre; la chair les arrête. Jésus ne leur fait pas de reproche, mais par ses œuvres il les éveille progressivement, et élève leur esprit. C'était peu de chose encore de le tenir pour plus grand que tous les hommes et pour un envoyé de Dieu. Mais, s'ils s'étaient bien affermis en cette croyance, ils se seraient avancés peu à peu jusqu'à le reconnaître pour le Fils de Dieu. Mais ils ne surent pas retenir fermement cette foi première; et à cause de cela ils ne purent pas la dépasser. »

mange-t-il avec les publicains et les pécheurs? » Et Jésus, les entendant, répond : « Ce ne sont pas ceux qui se portent bien qui ont besoin du médecin, mais les malades »: et il ajoute : « Je suis venu appeler non les justes, mais les pécheurs » (Mc., 11, 17; Mt., 1x, 13; Lc., v, 32). Cette parole, rapportée par les trois synoptiques, manifeste clairement la miséricorde du Sauveur; mais elle fait aussi entrevoir un grand mystère : quelle est cette « venue » dont Jésus parle ainsi? Déjà il v avait fait allusion au lendemain de la première journée de son ministère à Capharnaum, quand il avait entraîné saint Pierre à l'évangélisation de la Galilée : « allons dans les bourgs voisins afin que j'y prêche aussi; car c'est pour cela que je suis sorti » (ἐξῆλθον) ou, comme le rapporte saint Luc (IV, 43), « c'est pour cela que j'ai été envoyé » (ἀπεστάλην); ces paroles, pour nous si significatives, étaient sans doute pour les premiers apôtres des indications trop discrètes pour être pleinement comprises1; dans cette nouvelle circonstance, le Seigneur les reprend et les accentue: la « sortie » dont il parlait naguère pouvait s'entendre à la rigueur de sa sortie de Capharnaum; mais la « venue » dont il était question maintenant avait manifestement un sens plus large et plus profond2.

A l'occasion de ce repas<sup>3</sup>, les adversaires du Christ lui

<sup>1.</sup> Cf. Swete sur Mc., 1, 38: « Ἐξῆλθον does nor refer to His departure from Capernaum, but to His mission from the Father; whether it was so understood at the time by the disciples is of course another question... Bengel: primi sermones Jesu habent aenigmatis aliquid, sed paullatim apertius de se loquitur ». « Plummer sur Lc., 1v, 43: « It (ἀπεστάλην) refers to the mission from the Father, as does the ἐξῆλθον of Mk. But it is possible to give to the latter the inadequate interpretation of leaving the house at Capernaum.»

<sup>2.</sup> Cf. Lagrange, sur ce passage: « ἦλθον est encore plus mystérieux que ἐξῆλθον (1, 38) parce qu'on ne peut pas dire que Jésus est venu spécialement à Capharnaüm pour appeler les pécheurs. Il s'agit donc au moins de sa mission divine... et peut-être les assistants ne comprirent-ils pas davantage. Cependant comme il n'y a pas « je suis venu parmi vous », mais je suis venu, tout court, on peut suppléer par la pensée « dans ce monde », et il est plus probable que Jésus fait ainsi allusion à sa propre préexistence. »

<sup>3.</sup> Ce rapprochement est du moins indiqué par Mt., (IX, 14) et surtout par Lc. (V, 33).

cherchent une nouvelle querelle : « Pourquoi les disciples de Jean et les pharisiens jeunent-ils, et tes disciples ne jeûnent-ils pas? Et Jésus leur dit : Est-ce que les fils de la chambre nuptiale peuvent jeuner pendant que l'époux est avec eux? Aussi longtemps que l'époux est avec eux, ils ne peuvent pas jeûner. Mais des jours viendront, où l'époux leur sera enlevé, et alors ils jeûneront, en ce jour-là » (Mc., II, 18-20). Jean-Baptiste, au rapport de l'évangéliste saint Jean (III, 29), avait comparé Jésus au fiancé et luimême à l'ami du fiancé; le Christ, en reprenant ici cette même image, la rappelle aux disciples du Précurseur que le malheur et la jalousie ont aigris; mais il y a là plus qu'un argument « ad hominem »; ce titre d'époux, si souvent donné à Iahvé par les prophètes, était glorieux et sacré entre tous; en le prenant, Jésus revendique en même temps l'attachement et l'amour qu'il exprime. Dans cette même phrase le Christ fait entrevoir la mort violente qui l'arrachera aux siens; ce n'est là qu'une indication fugitive et qui sans doute ne fut pas comprise alors; mais tout cela, révélations ou prophéties, devait être éclairé plus tard et montrer aux disciples du Seigneur que leur Maître, dès les premiers jours de son ministère, était pleinement conscient de sa nature, de sa mission et aussi de la mort sanglante qui devait la couronner.

Saint Marc et saint Luc racontent ensuite les controverses soulevées par les pharisiens contre le Christ au sujet du sabbat : c'est d'abord l'épisode des épis froissés par les apôtres le jour du sabbat (Mc., n, 23-28), puis l'histoire de l'homme à la main desséchée que Jésus guérit d'un mot, dans une synagogue, un jour de sabbat. Dans ces deux occasions, le conflit qui s'exaspère jette une meilleure lumière sur la personne du Seigneur qui, peu à peu et malgré lui, pour ainsi dire, se découvre. Après avoir affirmé le principe libérateur « le sabbat a été fait pour l'homme et non l'homme pour le sabbat », Jésus ajoute : « Le Fils de l'homme est donc maître du sabbat. » C'est donc que toute loi positive, instituée pour le bien de l'homme, dépend de l'autorité du Fils de l'homme; il peut en dispenser, il peut l'abroger;

le principe est posé dès ce jour; bientôt la conclusion suivra<sup>1</sup>.

Tous ces épisodes, que saint Marc a rapprochés les uns des autres, se complètent en effet et s'éclairent : on y voit l'hostilité croissante des pharisiens, mais aussi la révélation progressive du Fils de Dieu: dès le début de son ministère, Jésus manifeste la claire conscience qu'il a de sa nature et de sa mission; il le fait prudemment, discrètement, sans vaine provocation, mais sans faiblesse. « Dieu seul, lui dit-on, a le pouvoir de remettre les péchés »; « le Fils de l'homme a ce pouvoir sur terre », répond-il, et il le prouve. De même, au dîner des publicains, « je suis venu appeler non les justes, mais les pécheurs; » à propos du jeune, « est-ce que les fils de la chambre nuptiale peuvent jeuner tant que l'époux est avec eux? » à propos des épis froissés, « le Fils de l'homme est maître même du sabbat ». Ce ne sont là que des indications, mais qui ébranlent l'âme, qui lui ouvrent la voie : Quel est ce Fils de l'homme, et d'où a-t-il ces pouvoirs surhumains? quelle est cette venue dont il parle, d'où vient-il? comment est-il l'époux, que signifie ce titre que Jean lui donnait et qu'il revendique? Toutes ces questions s'imposent aux âmes de bonne volonté : elles ont entendu les affirmations de Jésus, elles ont vu les miracles qui les soutiennent; quelle perspective s'ouvre devant elles! Il fallait aux auditeurs du Christ une grande loyauté et un grand courage pour s'engager dans cette voie qui devait les conduire si loin et si haut; mais ces paroles mystérieuses les y poussaient, et l'attrait du Père les y entraînait en leur révélant son Fils.

<sup>1.</sup> Saint Matthieu ajoute un autre argument à cette réponse du Christ: « N'avez-vous pas lu dans la loi que, les jours du sabbat, les prêtres, dans le temple, violent le sabbat et ne sont pas en faute? Je vous dis qu'il y a ici quelque chose de plus grand que le temple » (xII, 5-6). Dans le temple, les prêtres sont couverts par la sainteté du lieu et du travail qu'ils accomplissent; ici, il y a plus; Jésus ne précise pas davantage; ainsi qu'il le fait souvent, il se contente d'ouvrir devant ses auditeurs une perspective indéfinie; à eux de s'y engager, la lumière de l'Esprit les y guidera et les fera avancer peu à peu. Cf. A. Durand, S. Matthieu, p. 196; J. Heby, S. Marc, p. 61 sq.

Ces brèves déclarations, par lesquelles Jésus soulignait la portée de ses miracles et opposait son autorité aux attaques envieuses des pharisiens, étaient donc autant de traits de lumière qui commençaient à éclairer les âmes; mais l'ensemble de son enseignement moral était plus instructif encore : il ouvrait les cœurs à la vérité et la leur faisait pressentir et aimer. Le discours sur la montagne est comme le résumé de cet enseignement moral, et c'est là surtout qu'apparaît cette révélation discrète. Dès les premiers discours du Christ, ses auditeurs étaient frappés par l'autorité de sa parole, mais jamais l'impression n'en dut être aussi vive que quand ils l'entendirent promulguer cette grande charte du royaume des cieux¹.

Reprenant l'un après l'autre les plus grands commandements de la loi, sur l'homicide, l'adultère, le divorce, le serment, la patience, l'amour du prochain, le Christ les rend plus pressants et plus intimes, et, à chaque fois, c'est la même formule d'autorité souveraine : « Vous avez entendu qu'il a été dit aux anciens... mais moi je vous dis... » Il dispose de tout ce dépôt en souverain, et, s'adressant à la conscience des hommes, il leur parle en maître.

Déjà dans les béatitudes on peut remarquer sous quelle forme Jésus annonce et béatifie les persécutions : « Bienheureux ètes-vous, quand on vous outrage et qu'on vous persécute et qu'on dit tout mal de vous mensongèrement à cause de moi. » Sacrifier sa vie au Christ, c'est donc le bonheur pour toujours. Non moins frappante est la scène du jugement qui termine le discours : « Beaucoup me diront en ce jour : Seigneur, Seigneur, n'est-ce pas en ton nom que nous avons prophétisé, et en ton nom que nous avons chassé les démons, et en ton nom que nous avons fait beaucoup de miracles? Et alors je leur déclarerai : Je ne vous ai jamais connus; retirez-vous de moi, vous qui faites le mal » (Mt., VII, 22-23). Ainsi, à ce dernier jour, le seul espoir des hommes sera

<sup>1.</sup> C'est à la suite de ce discours que saint Matthieu note (vii, 28-29) : « Quand Jésus eut achevé ces discours, les foules étaient frappées d'étonnement par sa parole; car il les enseignait comme ayant autorité, et non pas comme leurs scribes. »

en lui : être connu de lui, ce sera la vie éternelle; n'être pas connu de lui, la damnation.

Ces remarques, que suggère la lecture du Discours sur la montagne, l'Évangile entier la confirme. Cette autorité du Christ, qui remplissait d'étonnement les foules, tout lecteur la ressent encore aujourd'hui; on est particulièrement frappé du domaine souverain que Jésus exerce sur les âmes; « il est chez lui dans l'intérieur des autres1 », il réclame tout pour lui, sachant que tout lui est dû et qu'il peut tout rendre : « Quiconque aime son père et sa mère plus que moi, n'est pas digne de moi; quiconque aime son fils ou sa fille plus que moi, n'est pas digne de moi; quiconque ne porte pas sa croix à ma suite, n'est pas digne de moi; quiconque garde sa vie, la perdra; quiconque perdra sa vie pour moi, la trouvera » (Mt., x, 37-39). Et, en même temps qu'il exige un dévouement que nul homme ne peut requérir, le Christ fait des promesses que personne que lui ne peut tenir : « Venez à moi, vous tous qui êtes fatigués et accablés, et je vous soulagerai. Prenez mon joug sur vous, et vous apprendrez que je suis doux et humble de cœur, et vous trouverez le repos de vos âmes; car mon joug est doux, et mon fardeau léger. » (Mt., xi, 28-30). Et ici encore l'expérience de tous les chrétiens a, depuis vingt siècles, confirmé cette promesse : ils se sont chargés du joug du Christ et, en le portant, ils l'ont aimé; ils étaient inquiets, et ils ont trouvé la paix; accablés, et ils ont trouvé le repos. Qui, sinon un Dieu, peut exercer sur les ames un tel empire et leur donner une paix si profonde?

Ce don de soi au Christ, qu'il requiert si souverainement, résume pour lui tous les devoirs et peut effacer toutes les fautes. On se rappelle le pardon accordé à la pécheresse, tel que saint Luc (vii, 36-50) le raconte; ce récit est trop long, et aussi trop présent à toutes les mémoires, pour être cité ici intégralement : Jésus mange chez un pharisien; une péche-

<sup>1.</sup> Rousselot-Huby, La Religion chrétienne (Christus<sup>2</sup>, p. 989). Cette impression de l'autorité unique du Christ est rendue dans ces pages avec beaucoup de vie et de force.

resse vient, lui lave les pieds, les baise, les oint de parfums; le pharisien se scandalise, et Jésus lui répond par la parabole du créancier et des deux débiteurs, il oppose la froideur de son hôte à l'amour de la pécheresse, et il conclut : « Ses nombreux péchés lui ont été pardonnés, parce qu'elle a beaucoup aimé. » Ce qui est ici plus notable que la sentence elle-même, c'est la parabole et son application : cette pécheresse, parce qu'elle a péché, se trouve la débitrice de Jésus, et son amour pour lui est le motif à la fois et l'effet de son pardon. On sera plus frappé encore de cette conception si on se rappelle que, d'après l'enseignement du Christ tel qu'il est rapporté dans les synoptiques, le péché est essentiellement une dette envers Dieu; c'est sous cette forme que le Seigneur nous en fait demander le pardon, dans le Pater: « Remettez-nous nos dettes, de même que nous remettons à nos débiteurs; » les pécheurs, pour lui, sont des « débiteurs! », et tous les hommes sont, vis-à-vis de Dieu, des débiteurs insolvables, qui ne peuvent se faire remettre leurs dettes qu'en renonçant eux-mêmes aux créances qu'ils ont sur leurs frères2.

Ces habitudes de paroles et de pensée rendent plus manifeste le rôle que le Christ prend ici; c'est bien celui que, dans tout l'Évangile, il donne à Dieu: en péchant, on s'est rendu son débiteur; mais aussi, en l'aimant, on attire son pardon. On reconnaît, dans ce dernier trait, une conception fondamentale de l'Évangile, et qui éclaire puissamment le problème du Christ: c'est de ses relations avec le Christ que dépend la valeur religieuse de tout homme: c'est par elles que la pécheresse est sauvée; c'est sur elles, nous le verrons plus bas, que tous les hommes seront jugés au dernier jour: « Venez, les bénis de mon Père, possédez le royaume qui vous a été préparé depuis le commencement du monde. Car

<sup>1.</sup> Ainsi, en parlant des dix-huit hommes écrasés sous la tour de Siloé: « Pensez-vous qu'ils fussent plus débiteurs (ὀφειλέται) que les autres habitants de Jérusalem? » (Lc., xiii, 4).

<sup>2.</sup> Mt., xviii, 23-35. Cf. sur l'emploi comparé de άμαρτία et δφείλημα, Chase, The Lord's prayer in the early church. Texts and Studies, 1, 3, p. 54-57.

j'avais faim et vous m'avez donné à manger<sup>1</sup>...» Les considérants de la sentence de damnation sont exactement parallèles; de part et d'autre, une seule question est posée : Qu'est-ce que l'homme a fait pour le Christ? Comme la pécheresse, il était son débiteur; l'a-t-il aimé comme la pécheresse<sup>2</sup>?

D'autres textes nous proposent, sous un autre aspect, mais avec autant d'énergie, ces rapports essentiels du Christ et de l'âme humaine; ceux qui n'auront pas fait ici-bas la volonté du Père céleste viendront lui dire, au dernier jour : « Seigneur, Seigneur, n'avons-nous pas prophétisé en ton nom? n'avons-nous pas chassé les démons en ton nom? n'avons-nous pas fait beau coup de prodiges en ton nom? Et alors, je leur dirai : je ne vous ai jamais connus, retirez-vous de moi, artisans d'iniquités 3. » Et la prière et la sentence manifestent la même pensée : être attaché à Jésus, c'est le salut; n'être point connu de lui, c'est la mort<sup>4</sup>.

Dans ces passages se manifeste aussi une des prérogatives les plus caractéristiques du Christ : celle de juge du monde. D'après la conception reçue communément dans le judaïsme, le jugement appartient à Dieu<sup>5</sup>; le Messie n'apparaît jamais comme juge, sauf dans le livre des paraboles d'Hénoch, où encore il n'a pas à exercer seul le jugement universel<sup>6</sup>; par-

I. Mt., xxvi, 35-46.

2. Certains exégètes ne voient ici qu'une règle abstraite de moralité; ainsi Holtzmann, N. T. Theol., (2° édit.), 1, 394 : « La conception fondamentale de tout ce passage peut se formuler ainsi : tout acte inspiré par l'idée pure du bien équivaut à un acte accompli pour Jésus lui-même »; cette métaphysique est étrangère à l'Évangile : ce qui fait l'objet de la vie chrétienne, ce n'est pas « l'idée pure du bien », c'est la personne de Jésus-Christ, que l'on veut suivre et servir.

3. Mt., vii, 21-23, cf. Lc., xiii, 26-27.

4. De ces textes il faut rapprocher les passages où le Christ annonce qu'il reniera devant son Père ceux qui l'auront renie ici bas : Mc., viii, 38, cf. Mt., x, 32-33, Lc., xii, 8-9.

5. Cf. Volz, Jüdische Eschatologie, p. 259 sq., Bousset-Gressmann, Religion des Judentums, p. 257 sqq.; Strack-Billerbeck, 1, 978; 11, 465.

6. Volz, p. 260: « Doch ist ihm (dem Messias) das allgemeine Weltgericht nirgends in der Literatur unserer Periode in völlig umfassender Weise übertragen, auch in den Bilderreden (des Henoch) nicht, denn hier richtet er zwar die Engel und die Teufel, aber nicht

tout ailleurs, Dieu est le juge, et il se réserve ce droit jalousement : de même qu'il a créé seul et non par un autre, ainsi il jugera seul et non par un autre 1.

Le rôle du Christ est tout autre : déjà dans le discours sur la montagne, Jésus se présente comme celui qui jugera les hommes au dernier jour 2; cet enseignement se retrouve dans tout l'Évangile, et particulièrement dans les paraboles du

alle Menschen, die guten und die bösen... In Hen. 62 erblickt der Seher Gott und den Menschensohn zusammen in Gericht, wobei der Menschensohn der Richtende ist, Gott aber die entscheidende Strafe verhängt und die Vernichtung der Sünder herbeiführt. » Cf. ibid.,

p. 225.

1. IV Esdr., v, 56; vi, 6: « Et dixi: rogo, domine, si inveni gratiam ante oculos tuos, demonstra servo tuo per quem visitas creaturam tuam ». Dieu répond : « ... Tunc cogitavi et facta sunt haec per me et non per alium, ut et finis per me et non per alium. » Cf. ibid., 1x, 2; v, 40; vII, 33. Ps, Sal., xv, 9, 13-14: Απολούνται άμαρτωλοί εν ήμερα χρίσεως Κυρίου είς τὸν αἰῶνα, δταν ἐπισκέπτηται ὁ θεὸς τὴν γῆν ἐν κρίματι αὐτοῦ. Hén., 1, 3-9 : Ἐξελεύσεται ὁ ἄγιος ὁ μέγας ἐκ τῆς κατοικήσεως αὐτοῦ, καὶ ὁ θεὸς τοῦ αἰῶνος ἐπὶ γῆν πατήσει ἐπὶ τὸ Σίν' ὄρος καὶ φανήσεται... ἔρχεται σύν ταίς μυριάσιν αύτου και τοις άγίοις αύτου ποιήσαι κρίσιν κατά πάντων... Cf. ibid., XLVIII, 3; XC, 20 sqq.; XCI, 15; C, 4. - Sibyll., MI, 91; IV, 40 sqq. : 'Αλλ' ὅταν ἤδη | κόσμου καὶ θνητῶν ἔλθη κρίσις, ἢν θεὸς αὐτός | ποιήσει κρίνων ἀσεδεῖς θ' ἄμα εὐσεδέας τε... 183 : Καὶ τότε δὴ κρίσις ἔσσετ', ἐφ' ἦ δικάσει θεός αὐτός | κρίνων ἔμπαλι κόσμον... Bar. syr., xx, 4; Assumpt.

Mos., x, 7; Jubil., v, 13; Test. Lév., III, 2; IV, 1.
2. Mt., VII, 21-23; G. W. Votaw (art. Sermon on the Mount dans le Dict. of the Bible, v, 43b, n. 3) écrit sur ce texte : « This passage is only one of a number where Jesus appears as claiming the Divine prerogative of Judge at the final Judgment (Mt., 25, 31-46: 10, 32 f; 11, 27-30; Mk 8,38; Lk 20,18; cf. Jn. 5,27; 12,48; Ac. 17,31; Ro. 2,16; II Co 5,10), a function appropriate to the Messiah. It would require a radical treatment of the Gospel narratives to explain this idea of Jesus as Judge as an exaggerated apostolic appreciation of Him. The uniqueness of Christ in mission, person, teaching and career in other words, His Divinity - cannot well be denied by a serious historical interpretation of the Gospels; and when this uniqueness is recognized, it is not difficult to admit Jesus' office as Judge. » Ces remarques sont très justes et condamnent les procédés arbitraires de certains critiques qui voudraient effacer comme des gloses rédactionnelles, propres à saint Matthieu, les passages où Jésus apparaît comme juge : d'après eux, le seul rôle revendiqué par le Christ serait le rôle d'un témoin privilégié, attestant devant son Père l'attitude des hommes à son endroit, les avouant pour siens ou les reniant, tel qu'il est décrit dans Mc., viii, 38; ainsi Holtzmann, N. T. Theol., 1, 393; Das Messianische Bewusstsein Jesu, 84, 85. Loisy, Synoptiques, 1, 890; 11, 26. règne de Dieu, telles surtout que Jésus les explique à ses apôtres : de même que c'est le Fils de l'homme qui sème le bon grain, c'est lui aussi qui, au dernier jour, présidera à la moisson : il enverra ses anges, et ils ramasseront de son royaume tous les scandales et tous ceux qui commettent l'iniquité, et ils les jetteront dans la fournaise de feu (Mt., xiii, 37-42); le même enseignement est donné encore dans la parabole de la semence, telle qu'on la lit chez saint Marc (iv, 26-29) : le Christ a jeté la semence en terre, il la laisse germer et grandir, il reviendra plus tard pour moissonner  $^{4}$ .

Dans la dernière partie de son ministère, Jésus multiplie les avertissements : il reviendra, lui, le Fils de l'homme, surprendra tous ses serviteurs et fixera à jamais leur sort : ce sera comme la venue d'un voleur, comme le retour inopiné d'un maître de maison, comme un coup de filet jeté sur le monde<sup>2</sup>; et celui qui reviendra ainsi soudain sera aussi le Juge qui présidera les assises du monde entier : « Il viendra dans la gloire de son Père, avec ses anges, et alors il rendra à chacun selon ses œuvres. » (Mt., xvi, 27). « Toutes les races de la terre verront le Fils de l'homme arrivant sur les nuées du ciel avec puissance et avec grande gloire. Et il enverra ses anges avec une trompette au son éclatant, et ils rassembleront ses élus des quatre vents, d'une extrémité du ciel à l'autre » (xxiv, 30-31). Ce rôle est surtout décrit dans la scène du jugement telle qu'on la lit au chapitre xxv de saint Matthieu; nous aurons l'occasion de la relire plus bas.

De ces affirmations et de ces paraboles est née la croyance à la parousie du Christ; elle apparaît clairement dans les

2. Mc., xiii, 34-37; of, Lc., xii, 36-38; Mt., xxiv, 48-51; of. Lc., xii,

45-48; xxi, 34-36, etc.

<sup>1.</sup> Le P. Lagrange, dans son Commentaire sur saint Marc, p. 114, commente ainsi cette parabole : « Aussitôt que les disciples l'auront reconnu pour Messie et pour Juge, ils verront nécessairement en lui le moissonneur. Et lorsqu'il aura disparu, laissant le règne de Dieu destiné à grandir, les apôtres comprendront que ce règne qu'ils prêchent doit se développer sans la présence du Maître qui viendra seulement à la fin pour recueillir la moisson. »

synoptiques, elle pénètre tous les écrits apostoliques; il n'y a pas dans tout le Nouveau Testament de croyance historiquement mieux attestée; or la parousie et le jugement sont deux conceptions inséparables; celui qui doit venir et qu'on attend, c'est le juge du monde 1. Aussi le judaïsme conçoit-il cette parousie comme la venue de Dieu lui-même2 : c'est le jour du Seigneur<sup>3</sup>, le jour de sa visite<sup>4</sup>. Dans le Nouveau Testament toutes ces expressions se retrouvent, mais, déjà dans les synoptiques, elles sont appliquées au Christ et non à Dieu son Père 5: ainsi Jésus annonce à plusieurs reprises « la parousie du Fils de l'homme 6 »; il parle du jour suprême non plus comme du jour de Iahvé, mais comme de son jour à lui 7, du « jour où le Fils de l'homme se manifestera 8 ». Dans les autres écrits du Nouveau Testament, et surtout dans les épitres de saint Paul, ces expressions seront d'un usage encore beaucoup plus fréquent 9.

1. Cette équivalence est telle que, dans I Cor., IV, 3, saint Paul emploie « jour » au sens de « jugement » : Ἐμοὶ δὲ εἰς ἐλάχιστόν ἐστιν ἔνα ὑφ' ὑμῶν ἀνακριθῶ ἢ ὑπὸ ἀνθρωπίνης ἡμέρας. Cf. Monnier, La Mission historique de Jésus, p. 86 : « Il est difficile de distinguer, entre la venue (parousie) de l'Homme, et le jugement. Bousset a montré que le jour du jugement était à proprement parler le jour de l'apparition (parousie) de Dieu; il y a là une analogie qui semble décisive. »

2. Cf. supra, p. 284, n. 1; Volz, p. 188-190; Assumpt. Mos., x, 7 (trad. Lagrange, Messianisme, p. 86): « Il se lève, le Dieu suprême, seul éternel, et il se manifestera pour punir les nations. » Testam. Lévi, v,

2; Juda, xxii, 2; Hén. sl. xxxiii, 1; Lviii, 1.

3. Le « jour de Dieu », Bar. syr., xlvIII, 47; le « jour du Tout-Puissant », ibid., lv, 6; le grand jour du Seigneur », Hén. sl., xvIII, 6.— Ce n'est que dans les paraboles d'Hénoch, où le Messie est représenté comme juge, qu'il est question du « jour du Messie », lxI, 5.

4. Testam. Aser, vII, 3: "Εως οδ δ ΰψιστος ἐπισκέψηται τὴν γῆν. Cf. Ps. Sal., x, 5; xv, 13-14; IV Esdr., v, 56; vI, 6; IX, 2; Rar. syr., xx, 2;

LXXXIII, 2.

5. Cependant, dans les autres livres du Nouveau Testament, de même qu'on attribue encore parfois le jugement à Dieu le Père, on parle aussi parfois du « jour de Dieu » et de sa visite : Apoc., vi, 17; xvi, 14; I Pet., II, 12; II Pet., III, 12; Rom., II, 5.

6. Mt. xxiv, 27. 37. 39. Cf. xxiv, 3. Sur la valeur historique de ces

textes, cf. Plummer, Luke, p. 487-488.

7. Lc., xvII, 24. — 8. Lc., xvII, 30.

9. Le « jour du Christ »: I Thess., v, 2; II Thess., II, 2; I Cor., 1, 8; v, 5; II Cor., 1, 14; Phil., I, 6. 10; II Pet., III, 10. La « parousie du

Ainsi, dans la doctrine des fins dernières ou, pour parler plus exactement, dans toute la doctrine du salut, le Christ a tout transformé, en revendiquant pour lui-même un rôle jusque-là réservé à Dieu: le péché, la pénitence, la charité, le pardon, le jugement, ces relations morales les plus profondes qui puissent exister entre l'homme et Dieu, apparaissent maintenant comme établies entre l'homme et Jésus-Christ. On n'est pas surpris de lui entendre promettre à ses disciples, dès avant sa résurrection, sa présence perpétuelle parmi eux: « Partout où deux ou trois sont réunis en mon nom, je suis au milieu d'eux 1. »

## П

Dans l'analyse qui précède, on a considéré la personne du Christ telle qu'elle est engagée dans toute la religion de l'Évangile. C'est ainsi qu'elle s'est d'abord manifestée aux disciples, c'est aussi par là que l'on peut aujourd'hui encore l'aborder le plus sûrement : en se pénétrant de la religion que Jésus a prêchée, on se rend capable de le comprendre lui-même; et, de plus, il est relativement aisé à une conscience droite et sincère de discerner l'origine et la portée de cette religion, de tout cet ensemble d'obligations et de promesses, et de reconnaître dans le Christ la divine autorité qui impose ces obligations et qui consacre ces promesses.

Cependant, il ne manque pas dans l'Évangile de déclarations plus explicites et plus directes, et il les faut considérer maintenant. La première remarque qui s'impose à ce sujet, c'est l'humble et prudente réserve du Christ: tout autour de lui, les gens se passionnent, l'acclament avec enthousiasme, cherchent à l'entraîner à leur tête, ou, au contraire, le jalousent, le combattent, le poursuivent; il se tient à distance des uns et des autres; « il sait ce qu'il y a dans

Christ »; I Thess., III, 13; IV, 15; V, 23; II Thess., II, 1. 8; I Cor., xv, 23; Jac., v, 7; II Pet., III, 4.

<sup>1.</sup> Mt., XVIII, 20. Pour saisir la signification de cette promesse, on peut la rapprocher de la doctrine judaïque, rappelée ci-dessus (p. 167 et n. 3), de la présence de la Chekina au milieu des Israélites fidèles.

l'homme ». Quand il s'approche des possédés pour les délivrer, les démons le reconnaissent : « Tu es le Fils de Dieu »; mais il leur défend de parler1. Il en agit de même avec les malades qu'il guérit : il semble que sa compassion l'entraîne plus loin qu'il ne voudrait aller, mais que du moins il s'efforce d'étouffer l'éclat de ses œuvres: dès le début de son ministère, avant guéri un lépreux, il lui dit : « Garde-toi d'en parler à personne » (Mc., 1, 44). Ainsi, dans toute son action, on remarque ce même caractère de manifestation et de réserve<sup>2</sup>. Les motifs de cette réserve sont déjà connus du lecteur : quand Jésus commence à prêcher, il rencontre, dans le peuple auquel il s'adresse, une conception si fausse et si passionnée du Messie et de son rôle, qu'il lui faut nécessairement réformer la croyance de ses auditeurs avant d'y faire appel; mais il y a aussi en Jésus lui-même une raison plus profonde de cette attitude : il est le Messie humble et doux, le Serviteur de Iahvé, « qui ne dispute point, qui ne crie point, dont on n'entend point la voix sur la place publique, qui ne brise point le roseau froissé et n'éteint point la mèche qui fume encore » (Mt., XII, 19-20). Ainsi, dans sa prédication près du peuple, il poursuivra d'abord la réforme morale de ses auditeurs; dans les paraboles du lac, il commencera à exposer le mystère du royaume de Dieu; il le fera alors sous cette forme parabolique qui, tout en proposant la vérité, la voile, évitant ainsi de blesser des yeux trop faibles et, en même temps, provoquant par le mystère même la curiosité de ses auditeurs. Mais dans cet exposé du mystère messianique, c'est le royaume qu'il révèle plus que le Roi; sa personne reste à l'arrière-plan de son œuvre. Quand il parle de lui, il se désigne le plus souvent par cette expression à la fois humble et mystérieuse : « Le Fils de l'homme. »

Dès qu'on ouvre l'Évangile, on est frappé par cette formule:

<sup>1. «</sup> Il chassa beaucoup de démons, mais il ne leur permettait pas de parler, parce qu'ils le connaissaient » (Mc., 1, 34); cf. 111, 12; Lc., rv, 41.

<sup>2.</sup> Cf. W. Sanday, The injunctions of Silence in the Gospels (Journal of Theological Studies, v, p. 321-329).

elle se rencontre également dans les quatre évangiles<sup>1</sup>, et elle ne se rencontre guère que là : dans tout le reste du Nouveau Testament, on ne la trouve plus que trois fois : une fois au livre des Actes, vii, 56, dans le récit du martyre de saint Étienne; deux fois dans l'Apocalypse (i, 13; xiv, 14). On remarque de plus, dans les évangiles, que c'est Jésus qui se désigne ainsi lui-même : ni la foule<sup>2</sup>, ni les disciples ne l'appellent de ce nom; par ailleurs on ne voit jamais que cet usage ait choqué personne autour de lui.

De cet état des textes on peut tirer d'abord cette conclusion que le titre de « Fils de l'homme » a été employé par Jésus quand il parlait de lui-même. Ce fait a été, jusqu'à ces dernières années, à peu près incontesté; les négations qui se sont produites, depuis quinze ou vingt ans surtout3, ne l'ont pas rendu moins certain. Bousset a voulu voir dans cette désignation de Jésus comme Fils de l'homme la première étape de son apothéose progressive : ce serait la première communauté chrétienne qui, s'inspirant du messianisme apocalyptique, aurait transformé le « Fils de David » en « Fils de l'homme ». Pour arriver là, il doit effacer des récits évangéliques toutes les paroles où Jésus se présente lui-même comme le Fils de l'homme 4, et ces éliminations successives ne se font pas sans violence. Mais il ne suffit pas de nier l'authenticité des paroles du Christ; il faut encore rendre raison de leur présence dans l'évangile et de leur isolement dans le

<sup>1.</sup> Cf. Tillmann, Der Menschensohn, Jesu Selbstzeugnis für seine Messianische Würde (Freiburg i. Br., 1907), p. 107; Driver, art. Son of man dans DB; Sanday, The Life of Christ in recent research (Oxford, 1907), p. 124: « On trouve cette formule environ 14 fois dans Marc (8 Mc., Mt., Lc.; 5 Mc., Mt.; 1 Mc., Lc.); au moins 8 fois dans les logia; 9 fois dans Mt, 8 fois dans Lc. »; 12 fois dans Jo.

<sup>2.</sup> On lit dans Jo., XII, 34: « Comment dis-tu, toi, qu'il faut que le Fils de l'homme soit élevé? Qui est ce Fils de l'homme? » Ce texte n'infirme pas la remarque ci-dessus: la foule ne fait ici que reprendre cette expression employée par Jésus pour lui en demander l'explication

<sup>3.</sup> Cette négation a été formulée avec le plus de force par Bousset, Kyrios Christos, p. 5-22; on retrouve la même thèse, avec plus de réserve et de nuances, chez Jackson et Lake, Beginnings, 1, p. 382 sqq.

<sup>4.</sup> Kyrios Christos, p. 5-12.

Nouveau Testament: on nous assure que cette conception du Fils de l'homme était prédominante dans les cercles primitifs de Jérusalem et que, sous cette influence, les premiers rédacteurs des évangiles ont prêté ce terme au Christ lui-même; pourquoi ne l'ont-ils pas employé dans leurs récits? et, en dehors même des évangiles, comment se fait-il que de ce titre, qu'on mettait si volontiers sur les lèvres du Seigneur, on n'ait pas osé faire usage dans les premiers livres chrétiens, exception faite des trois textes signalés ci-dessus?

En réalité, cette mutilation des textes évangéliques n'est motivée que par les exigences d'une thèse: Jésus ne s'est jamais considéré comme le Messie souffrant et glorieux: la prévision de sa mort lui est étrangère, et tout autant les perspectives eschatologiques; c'est seulement dans la première communauté chrétienne que toute cette théologie s'est élaborée <sup>1</sup>. Que cette thèse soit caduque, la lecture de l'évangile suffit à le prouver, et parmi les tenants mêmes de la méthode comparative, il en est plus d'un qui en convient <sup>2</sup>; les textes relatifs au Fils de l'homme en sont la meilleure preuve et les efforts faits pour arracher ces textes de l'évangile ont rendu cette preuve encore plus manifeste <sup>3</sup>.

Dans l'étude du messianisme nous avons déjà rencontré cette formule, chez Daniel d'abord (p. 136), puis dans le livre des *Paraboles d'Hénoch* (p. 171 sqq.). Par ce trait encore,

<sup>1.</sup> Ibid., p. 14-15: « So wenig Jesus sich als den Weltrichter verkündet hat, so wenig hat er von seinem Kommen in der Herrlichkeit des Vaters gesprochen und von « seinem » Reich, so wenig auch von dem Tage des Menschensohnes und der Parusie des Menschensohnes zum Gericht. Das alles liegt auf derselben Linie der so rasch sich bildenden Gemeindedogmatik ». Inversement Klostermann concède (Markusevangelium; Tübingen, 1926, p. 93): « Hätte er (Jesus) selbst sein Sterben und seine Wiederkunft in Aussicht genommen, so könnten auch die Worte vom Leiden und vom Kommen des Menschensohnes als echt gelten ».

<sup>2.</sup> Reitzenstein, Das iranische Erlösungsmysterium, p. 130; Klostermann, l. l.

<sup>3.</sup> On peut consulter encore sur cette controverse Feine, Theol. des N. T. (Leipzig, 1919), p. 80-85; Holtzmann, N. T. Theol. (Tübingen, 1911), p. 313-335. Clemen, Religionsgechichtl. Erklärung des N. T. (Giessen, 1924), p. 69-75; Weinel, Theol. des N. T. (Tübingen, 1921), p. 208-219.

l'Évangile se rattache à la tradition juive, et Notre-Seigneur y a fait appel, dans la circonstance la plus solennelle, devant ses juges, en s'appliquant le texte du prophète Daniel: « Bientôt vous verrez le Fils de l'homme assis à la droite de la puissance et venant sur les nuées du ciel » (Mt., xxvi, 64). Mais on peut se demander jusqu'à quel point ces souvenirs étaient présents à l'esprit des Juifs qui écoutaient Jésus et quelle signification précise éveillait pour eux cette expression : à cette question ce sont les textes évangéliques qui donnent la réponse, et cette réponse paraît claire : dans certains milieux lettrés, où la littérature apocalyptique était plus familière, ce titre de Fils de l'homme pouvait avoir une signification messianique assez ferme; mais pour la plupart des Juifs il n'a qu'un sens indécis, et c'est la prédication du Christ qui le déterminera; Jésus peut donc le revendiquer dès les premiers temps de son ministère sans se faire encore clairement reconnaître pour Messie; il pourra demander à Pierre: « Qui dit-on qu'est le Fils de l'homme? » et, aux derniers jours encore, les Juifs lui diront : « Qui est donc ce Fils de l'homme 1? »

Les premiers mois du ministère du Christ ne sont racontés que par saint Jean; c'est aussi dans son évangile que l'on rencontre les premiers emplois de cette expression par Jésus, et nous les recueillerons ici pour n'avoir pas à revenir plus tard sur ce sujet. A sa première entrevue avec ses disciples, quand Jésus dit à Nathanaël : « Tu verras de plus grandes choses », il développe ainsi sa pensée : « Vous verrez le ciel ouvert, et les anges de Dieu montant et descendant au-dessus du Fils de l'homme » (Jo., 1, 51). Nathanaël vient de lui dire : « Rabbi, tu es le Fils de Dieu, tu es le Roi d'Israël »; il l'a donc reconnu pour le Messie, et c'est le Messie qui lui répond et se présente comme le Fils de l'homme; mais c'est un Messie céleste, apparaissant dans le ciel ouvert et environné

<sup>1.</sup> Cf. Lagrange, S. Jean, p. cliii: « Fils de l'homme est si peu un titre courant que la foule ne le comprend pas, et cependant elle a du moins compris que Jésus l'employait pour dire « je », avec une nuance particulière. »

d'anges; par là, il se rattache à la prophétie de Daniel 1. On retrouve, et plus clairement, les mêmes souvenirs et les mêmes images dans l'entretien avec Nicodème: « Si je vous dis les choses terrestres et que vous ne les croyiez pas, comment me croirez-vous si je vous dis les choses célestes? Or personne n'est monté au ciel, sinon celui qui est descendu du ciel, le Fils de l'homme. Et de même que Moïse a dressé le serpent dans le désert, ainsi il faut que le Fils de l'homme soit élevé, afin que quiconque croit en lui ait la vie éternelle » (III, 12-15). Nicodème, le maître en Israël, peut reconnaître sous ces traits le personnage céleste prédit par Daniel, le Fils de l'homme qui se tient dans le ciel auprès de l'Ancien des jours<sup>2</sup>.

Ces récits, qui nous racontent les premiers jours du ministère de Jésus, ne nous rapportent que des conversations privées; ce titre de Fils de l'homme n'est revendiqué par le Seigneur qu'auprès de ceux qui sont préparés à l'entendre.

La lecture des synoptiques suggère des remarques analogues. Les deux textes que l'on rencontre d'abord rapportent des discussions de Jésus avec les pharisiens, le premier à propos du paralytique de Capharnaüm : « afin que vous sachiez que le Fils de l'homme a, sur terre, le pouvoir de remettre les péchés <sup>3</sup> »; le deuxième, à propos du sabbat :

1. Cf. TILLMANN, p. 119.

3. Mc., II, 10; Mt., IX, 6; Lc., v, 24. Le P. LAGRANGE, p. 35, voit dans cet emploi, à cette date, une grave difficulté exégétique et la résout ainsi : « Le terme employé par Jésus, si on peut à la rigueur le

<sup>2.</sup> C'est encore le Messie céleste qu'on aperçoit dans les autres textes joanniques sur le Fils de l'homme. Dans le discours sur le pain de vie, le Christ se présente avec insistance comme le Fils de l'homme qui vient du ciel et qui y retournera (vi, 27. 53. 61-62); par là il s'efforce de faire entendre aux Juifs que le pain qu'il va leur donner est le vrai pain du ciel. On reconnaît encore, plus ou moins clairement, les mêmes réminiscences de Daniel dans les autres textes de saint Jean: « Lorsque vous aurez élevé le Fils de l'homme, alors vous connaîtrez que je suis » (viii, 28). « Crois-tu au Fils de l'homme? » (ix, 35). « L'heure est venue où le Fils de l'homme doit être glorifié » (xii, 23). « Nous avons appris par la loi que le Christ demeure éternellement; comment donc dis-tu: Il faut que le Fils de l'homme soit élevé? Qui est ce Fils de l'homme? » (xii, 34). « Lorsque Judas fut sorti, Jésus dit: Maintenant le Fils de l'homme a été glorifié, et Dieu a été glorifié en lui » (xiii, 34).

« Le Fils de l'homme est maître même du sabbat<sup>1</sup>. » A une date un peu plus tardive, mais encore à la même période du ministère du Christ, antérieure à la scène de Césarée de Philippe, appartiennent quelques autres textes<sup>2</sup>;

nommer un titre messianique dans le livre des Paraboles, était sans doute peu connu. Tel qu'il paraît ici, il ne pouvait être interprété comme synonyme de celui de Messie. Jésus n'a pas choisi un titre messianique courant, précisément parce qu'il ne voulait pas prouver qu'il était le Messie tel qu'on l'attendait. Mais, tout en évitant le bruit et les foules, il faisait des miracles par bonté, et, ayant remis les péchés du paralytique, il a maintenu fermement le droit qu'il avait à le faire. Émouvoir le peuple en prenant un titre qui pouvait être mal compris, et préparer les Juifs et ses disciples à reconnaître sa mission sont deux choses bien différentes. Peut-être les scribes ontils seulement compris : « afin que vous sachiez que l'homme que je suis peut recevoir de Dieu l'autorité de remettre les péchés », et c'est ce qui paraît résulter de Mt. IX, 8; le titre de Fils de l'homme n'en était pas moins apte à souder la mission de Jésus aux promesses de l'A. T...»

La réserve du Christ est ici très justement notée, il nous semble cependant que la signification du titre « Fils de l'homme » est réduite à l'excès : l'exclamation de la foule rapportée par Mt., (« ils glorifièrent Dieu qui a donné un tel pouvoir aux hommes ») est provoquée par la guérison du paralytique, non par la réponse de Jésus aux pharisiens, et l'on ne peut pas se servir de cette exclamation pour interpréter cette réponse. Tillmann, p. 125, qui fait cette remarque, interprète donc : Jésus, parlant aux lettrés, leur prouve par un miracle que lui, le Fils de l'homme annoncé par Daniel, a sur terre le pouvoir de remettre les péchés.

1. Mc., II, 28; Mt., XII, 8; Lc., VI, 5. Le Seigneur vient d'établir que le sabbat est une loi positive, donnée par Dieu aux hommes pour leur bien; il en conclut que le Messie, maître de son peuple, est aussi

maître de sa loi.

2. « Les renards ont leurs tanières et les oiseaux du ciel ont leurs nids; mais le Fils de l'homme n'a pas où reposer sa tête » (Mt., VIII, 20; Lc., IX, 58). La teneur de cette parole montre qu'elle a été prononcée quand Jésus n'était plus à Capharnaüm, mais parcourait le pays. Adressée au scribe qui veut le suivre, elle lui apprend ce qu'est ce Messie dont il veut se faire le disciple et quelles sont les conditions de son service.

« Quiconque aura dit une parole contre le Fils de l'homme, elle lui sera remise; mais à celui qui aura parlé contre l'Esprit-Saint il ne sera remis ni dans ce monde ni dans l'autre » (Mt., xII, 32; Lc., XII,

10. Cf. Mc., III, 28-29).

"Jean est venu ne mangeant ni ne buvant; et on dit: il est possédé. Le Fils de l'homme est venu mangeant et buvant, et on dit: Voici un homme mangeur et buveur de vin, ami des publicains et des pécheurs » (Mt., xi, 18-19; Lc., vii, 33-34). Dans le passage qui pré-

à les considérer en général, on peut dire que le sens messianique y est assez apparent; la difficulté est plutôt de savoir, à propos de tel ou tel, s'il faut lire « le Fils de l'homme » ou « moi »; elle est aussi de déterminer à quelle période précise du ministère évangélique appartient l'épisode qui est ainsi relaté : cette question se pose, par exemple, à propos des textes où le Seigneur parle du signe de Jonas ou de la promesse qu'il fait de confesser devant son Père quiconque l'aura confessé devant les hommes.

Sans entrer dans cette discussion de détail, on peut dire que, pendant cette première période de son ministère, Jésus a fait de cette formule « Le Fils de l'homme » un usage assez rare, surtout si on le compare à l'emploi qu'il en a fait plus tard, après Césarée de Philippe; cette réserve s'accuse encore par ce trait que, toujours ou presque toujours, cette locution est employée par Jésus non dans ses discours à la foule, mais dans ses entretiens particuliers avec ses disciples ou dans ses discussions avec les pharisiens. Le sens n'en est pas d'ailleurs encore aussi ferme ni aussi plein qu'il le sera plus tard; en particulier la perspective de la passion n'y apparaît pas encore; mais déjà c'est le Messie que l'on entrevoit dans le Fils de l'homme et le Messie céleste, tel que Daniel l'a contemplé.

C'est à Césarée de Philippe que le Fils de l'homme commence à apparaître en pleine clarté.

cède immédiatement, Jean est présenté comme Élie; cette mention conduit donc naturellement du précurseur au Messie, au Fils de l'homme.

« Heureux serez-vous, lorsque les hommes rejetteront votre nom comme infâme à cause du Fils de l'homme » (Lc., v1, 22, « à cause de moi » Mt., v, 11).

« Quiconque m'aura confessé devant les hommes, le Fils de l'homme le confessera aussi devant les anges de Dieu » (Lc., XII, 8.

« moi aussi je le confesserai. » Mt., x. 32).

" De même que Jonas fut trois jours et trois nuits dans le ventre du poisson, ainsi le Fils de l'homme sera dans le sein de la terre trois jours et trois nuits » (Mt., xii, 40). « De même que Jonas fut un signe pour les Ninivites, ainsi le Fils de l'homme sera un signe pour cette génération » (Lc., xi, 30).

« Celui qui sème le bon grain, c'est le Fils de l'homme. Le Fils de l'homme enverra ses anges, et ils enlèveront de son royaume tous les

scandales » (Mt., xIII, 37. 41).

Jésus, étant arrivé dans la région de Césarée de Philippe, adressa cette question à ses disciples : Qui dit-on qu'est le Fils de l'homme1? Et ils dirent : Les uns, Jean-Baptiste; les autres, Élie; d'autres, Jérémie ou l'un des prophètes. Et il leur dit : Et vous, qui dites-vous que je suis? Et Simon Pierre répondit en disant : Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant2. Alors Jésus reprit et lui dit : Tu es heureux, Simon, fils de Jean, parce que ce n'est pas la chair et le sang qui te l'a révélé, mais mon Père qui est dans les cieux. Et moi, je te dis que tu es Pierre.... Alors il enjoignit à ses disciples de ne dire à personne qu'il est le Christ. Dès lors, Jésus commença à montrer à ses disciples qu'il devait aller à Jérusalem, et souffrir beaucoup de la part des anciens et des grands-prètres et des scribes, et être mis à mort, et le troisième jour ressusciter. Et Pierre, l'ayant pris à part, se mit à le reprendre en disant : A Dieu ne plaise, Seigneur! Cela ne t'arrivera pas. Mais lui, se retournant, dit à Pierre : Arrière de moi, Satan! tu m'es un scandale, parce que tu ne penses pas comme Dieu, mais comme les hommes. (Mt., xvi, 13-18, 20-23).

Quand Jésus pose à ses disciples cette question décisive, il est depuis longtemps avec eux; il a multiplié devant eux ses enseignements et ses miracles; ils ont vu aussi les premiers enthousiasmes de la foule, puis ses hésitations, et l'opposition acharnée des pharisiens; ils ont assez de lumière pour prendre parti et ils doivent le faire. Au nom de tous, Pierre répond; réponse mémorable, que le Christ consacre en y reconnaissant la révélation de son Père, et qu'il récompense par la nouvelle vocation de l'apôtre. Un peu plus bas, nous reviendrons sur cette réponse de Pierre pour en déterminer plus précisément la portée. Dès l'abord, le sens général est en manifeste : ce qui est directement affirmé ici, c'est le caractère de Messie reconnu en Jésus : c'est là ce qu'a retenu la rédaction de saint Marc et de saint Luc, et chez saint Matthieu lui-même c'est cela que souligne la recommandation faite par le Seigneur: « Il enjoignit aux disciples de ne dire à personne qu'il est le Christ. » C'est donc cela avant tout qu'ils viennent de reconnaître et de proclamer.

Et celui qu'ils reconnaissent ainsi pour le Messie, c'est le Fils de l'homme; on voit par la question que pose Jésus<sup>3</sup>,

<sup>1.</sup> Mc., et Lc. : qui dit-on que je suis?

<sup>2.</sup> Mc.: Tu es le Christ; Lc.: Le Christ de Dieu.

<sup>3.</sup> Chez Mc. et Lc. le « Fils de l'homme » manque dans la question

par les réponses qu'il provoque, que cette identité était loin d'être reconnue par tous : le Fils de l'homme était déjà pour les disciples et pour les Juifs un titre familier et propre à Jésus, mais d'une signification encore incertaine; en ce jour, cette indétermination est levée : le Fils de l'homme, c'est le Messie.

Aussitôt après cette déclaration solennelle, qui exprime la foi de l'Église et qui la fonde, Jésus commence à annoncer à ses disciples l'opposition et la mort qui l'attendent; saint Matthieu et saint Marc ont soin de noter que c'est de cette date que partent les premières prédictions de Jésus, relatives à sa passion. Jusqu'alors la foi de ses apôtres était trop débile pour pouvoir supporter ces révélations; il est temps maintenant de les faire : « Il faut que le Fils de l'homme souffre beaucoup, et soit rejeté par les anciens et les grands-prêtres et les scribes, et soit mis à mort, et ressuscite après trois jours » (Mc., viii, 31). Dès lors, toutes les prophéties de ses souffrances, que Jésus multiplie, sont liées par lui à cette mention du Fils de l'homme<sup>1</sup>. Plus souvent encore le titre de Fils de

posée par Jésus : « Qui dit-on que je suis? » mais dans les prédictions qui suivent, ce terme reparaît : « il faut que le Fils de l'homme souffre beaucoup... » (Mc., viii, 31; Lc., ix, 22).

1. Elie est déjà venu... et ils l'ont traité comme ils l'ont voulu; ils feront souffrir de même le Fils de l'homme. (Mt., xvII, 12; Mc.,

Le Fils de l'homme doit être livré entre les mains des hommes, et ils le mettront à mort, et il ressuscitera le troisième jour. (Mt., x vII)

21-22; Mc., ix, 31; Lc., ix, 44).

Voici que nous montons à Jérusalem, et le Fils de l'homme sera livré aux princes des prêtres et aux scribes. Ils le condamneront à mort, et le livreront aux gentils pour être moqué, flagellé et crucifié; et il ressuscitera le troisième jour. (Mt., xx, 18-19; Mc., x, 33; Lc., xvIII, 31).

Le Fils de l'homme est venu, non pour être servi, mais pour servir, et donner sa vie pour la rédemption d'un grand nombre. (Mt., xx, 28;

Mc., x, 45; cf. Lc., xxII, 27).

La Pâque a lieu dans deux jours, et le Fils de l'homme va être livré

pour être crucifié. (Mt., xxvi, 2; cf. Mc., xiv, 1. Lc., xxii, 22).

Dormez maintenant et reposez-vous; voici que l'heure est proche où le Fils de l'homme va être livré entre les mains des pécheurs. (Mt., xxvi, 45. Mc., xiv, 41).

Judas, tu livres le Fils de l'homme par un baiser. (Lc., xxII, 48.

cf. Mt., xxvi, 49. Mc., xiv, 45).

l'homme est associé, dans les prédictions de Jésus, comme il l'était dans les visions de Daniel, aux glorieuses perspectives de la parousie<sup>1</sup>.

Souvenez-vous de ce qu'il vous a dit, lorsqu'il était encore en Galilée: il faut que le Fils de l'homme soit livré entre les mains des pécheurs, qu'il soit crucifié et qu'il ressuscite le troisième jour. (Lc., xxiv, 7. Cf. Mt., xxviii, 6. Mc., xvi, 6).

1. Le Fils de l'homme doit venir dans la gloire de son Père avec les anges; alors il rendra à chacun selon qu'il aura fait. (Mt., xvi, 27).

Le Fils de l'homme rougira de lui lorsqu'il viendra dans la gloire

de son Père avec les anges saints. (Mc., VIII, 38).

Plusieurs de ceux qui sont ici présents ne goûteront point la mort, qu'ils n'aient vu le Fils de l'homme venant dans l'éclat de son règne. (Mt., xvi, 28).

Ne parlez à personne de cette vision, jusqu'à ce que le Fils de

l'homme soit ressuscité des morts. (Mt., xvII, 9. Mc., IX, 9).

Lorsque, au jour du renouvellement, le Fils de l'homme sera assis sur le trône de sa gloire, vous qui m'avez suivi, vous siégerez aussi sur douze trônes. (Mt., xix, 28. Cf. Mc., x, 29. Lc., xviii, 29).

Comme l'éclair part de l'Orient et brille jusqu'à l'Occident, ainsi en sera-t-il de l'avènement du Fils de l'homme. (Mt., xxiv, 27. Lc.xvii, 24).

Alors apparaîtra dans le ciel le signe du Fils de l'homme (Mc., xxiv, 30. cf. Mc., xii, 36; Lc., xxi, 27).

Elles verront le Fils de l'homme venant sur les nuées du ciel. (Mt.,

xxiv, 30. Mc., xiii, 26; Lc., xxi, 27).

Veillez afin que vous soyez trouvés dignes de paraître debout devant le Fils de l'homme. (Lc., xxi, 36).

Tels furent les jours de Noé, tel sera l'avenement du Fils de

l'homme. (Mt., xxiv, 37. Lc., xvii, 26).

Ils ne surent rien, jusqu'à ce que le déluge survînt, qui les emporta tous; ainsi en sera-t-il à l'avènement du Fils de l'homme. (Mt., xxiv, 39. cf. Lc., xvii, 27).

Le jour où Loth sortit de Sodome, une pluie de feu... les fit périr tous; ainsi en sera-t-il au jour où le Fils de l'homme paraîtra. (Le., xvii,

29-30)

Quand le Fils de l'homme viendra, trouvera-t-il la foi sur la terre? (Lc., xviii, 8).

Le Fils de l'homme viendra à l'heure où vous n'y penserez pas.

(Mt., xxiv, 44. Lc., xii, 40. cf. Mc., xiii, 33).

Lorsque le Fils de l'homme viendra dans sa gloire,... il s'assiéra

sur le trône de sa gloire. (Mt., xxv, 31).

Je t'adjure par le Dieu vivant de nous dire si tu es le Christ, le Fils de Dieu? Jésus lui répondit: Tu l'as dit. De plus, je vous le dis, dès ce jour, vous verrez le Fils de l'homme siéger à la droite du Tout-Puissant et venir sur les nuées du ciel. (Mt., xxw, 63-64. Mc., xiv, 62-Lc., xxii, 69).

. A côté de ces textes si nombreux on n'en rencontre qu'un ou deux

qui ne rappellent pas ces souvenirs de souffrance ou de gloire :

Ce n'est pas sans un dessein bien arrêté que le Christ rapproche ainsi les unes des autres ces deux séries de prédictions, préservant par là ses disciples et du découragement que la passion pouvait provoquer, et de l'exaltation que les scènes glorieuses de la parousie pouvaient faire naître; il y avait d'ailleurs à ce rapprochement constant une autre raison que ces préoccupations pédagogiques : en réalité c'était la mort ignominieuse qui devait être la rançon de la gloire, et ainsi ces deux aspects de la destinée du Seigneur étaient intimement unis comme le mérite et la récompense : « Il fallait que le Christ souffrît, et entrât ainsi dans sa gloire. »

Cette analyse, où nous nous sommes efforcés de suivre texte par texte le développement progressif de la révélation du Fils de l'homme, nous aura permis aussi de mieux comprendre pourquoi Jésus a choisi cette expression pour se désigner lui-même. Employée une fois ou deux pour représenter le Messie, cette formule pouvait évoquer dans l'esprit des Juis le souvenir des anciennes prophéties. Ces réminiscences d'ailleurs étaient très faibles et sans doute à demi effacées par l'usage populaire, qui tendait à faire de l'expression « le Fils de l'homme » un simple équivalent de « l'homme »; elle se prétait donc à la révélation si discrète, si lentement progressive, que Jésus voulait faire de sa nature et de son rôle. Remarquons enfin qu'elle n'éveillait pas, comme le titre de « Fils de David », les aspirations nationales à l'indépendance et à la domination politiques; elle détachait le messianisme du cadre étroit du judaïsme, et lui assurait une portée largement, universellement humaine, telle qu'il l'avait chez Daniel. Elle pouvait aussi éveiller dans l'esprit le souvenir d'autres textes bibliques qui, sans avoir un rapport direct au Messie, décrivaient l'humilité et la grandeur de l'homme, du fils de l'homme, par exemple ce psaume VIII que Jésus lui-même aime à citer : « Seigneur, qu'est-ce que l'homme, pour que tu te souviennes de lui? et le fils de l'homme, pour que tu

Viendra un temps où vous désirerez voir un seul des jours du Fils de l'homme, et vous ne le verrez point. (Lc., xvII, 22).

Le Fils de l'homme est venu chercher et sauver ce qui était perdu.

(Lc., xix, 10).

299

le visites? » On peut donc conclure avec Sanday¹: « Ce titre, d'une signification étendue et profonde, éveillait d'un côté l'attente messianique et eschatologique à cause de l'emploi qui en avait été fait dans certains milieux juifs (le livre d'Hénoch). A l'autre extrémité, il éveillait l'idée du Sauveur souffrant. Mais au centre, il s'appuyait largement sur un sens infini de fraternité avec l'humanité travaillante et souffrante, et nul ne pouvait mieux revendiquer ce sentiment que celui qui avait si pleinement accepté ces conditions de vie. Comme Fils de Dieu, Jésus regardait en haut, vers son Père; comme Fils de l'homme, il regardait autour de lui, vers ses frères, les brebis qui n'avaient pas de pasteur. »

Il ne faudrait pas d'ailleurs trop presser l'opposition marquée par ces derniers mots : sans doute, elle n'est pas sans fondement : les deux expressions de Fils de Dieu et de Fils de l'homme éveillent par elles-mêmes deux idées différentes; mais, s'appliquant au même Seigneur Jésus, elles peuvent être appliquées aux mêmes descriptions et revêtues des mêmes attributs. Et, en effet, on remarque parfois, à côté des perspectives plus accusées de la passion ou de la parousie, une autre perspective, que le texte fait entrevoir et, parfois même, révèle expressément : celle de la préexistence du Fils de l'homme au ciel. On la distingue très clairement chez saint Jean: « Nul n'est monté au ciel, sinon celui qui est descendu du ciel, le Fils de l'homme » (III, 13). « Et quand vous verrez le Fils de l'homme monter où il était auparavant? » (vi. 52). C'est elle aussi qu'il faut reconnaître sans doute dans certains textes des synoptiques: « Le Fils de l'homme est venu non pour être servi, mais pour servir, et donner sa vie pour la rédemption d'un grand nombre » (Mt., xx, 28). « Le Fils de l'homme est venu chercher et sauver ce qui était perdu » (Lc., xix, 10). Nous avons déjà relevé plus haut (p. 277) quelques-uns de ces textes discrètement révélateurs où Jésus parle de sa « venue »; sans doute, à elle seule, la formule « est venu » ne marque pas nécessairement une origine surnaturelle : elle peut être, par exemple, appliquée

<sup>1.</sup> DB., II, 623.

par le Christ à Jean-Baptiste (Mt., xi, 18; Mc., ix, 13); mais, telle qu'elle se présente ici, appliquée au Fils de l'homme et ayant pour objet son rôle messianique, elle semble plus significative: Jésus marque par là sa mission, qui eut pour point de départ sa préexistence au ciel, près de son Père, de même qu'elle aura pour terme son apparition glorieuse dans le ciel, à la droite de Dieu.

## Ш

Ce titre messianique de Fils de l'homme, que Jésus a choisi, révèle donc à la fois et son humilité et sa transcendance; cependant sa préexistence et son unité avec le Père sont plus explicitement marqués par le nom de Fils de Dieu ou de Fils, que Jésus a pris aussi et qui est devenu, dès la première génération chrétienne, son titre propre et personnel. Ce choix est d'autant plus significatif qu'il était moins préparé par la tradition antérieure : sans doute, nous le savons, les Juifs aimaient à exprimer par l'image de la filiation les liens spéciaux qui rattachaient à Dieu soit le peuple élu, soit ses magistrats, son roi, son Messie1; mais la relation qu'il signifiait par là n'était pas une relation métaphysique; c'était une protection spéciale, une bienveillance particulière accordée par Dieu à son peuple au peuple ou aux hommes qu'il aimait comme son « premier-né » 2. Cet usage sémitique servira au Christ de point d'appui pour faire comprendre sa pensée et, au besoin, pour la justifier3; mais il ne suffit pas à expliquer la valeur strictement théologique dont ce

<sup>1.</sup> Cf. supra, p. 109 sqq., 134, 143 sqq., 176, et Strack-Billerbeck, III, p. 15-22.

<sup>2.</sup> Cf. Dalman, Die Worte Jesu, p. 223: « Wenn Gott den Messias seinen Sohn nennt, ist dies nur gemeint als Zeichen seiner ihm vor anderen zugewandten Liebe... Es ist eine wichtige Eigenheit Israels, dass er weder sich selbst noch seinen Königen göttlichen Herkunft zugeschrieben hat... Auch bei messianischer Auslegung wird ein Israelit die Bezeichnung « Sohn Gottes » immer nur als ein Bild aufgefasst haben, da keine Veranlassung vorlag, sie hier anders zu verstehen als sonst. »

<sup>3.</sup> Ce point a été bien mis en lumière par le P. LAGRANGE, s. Jean, p. clxxvi, interprétant Jo., x, 34 sqq.

titre de « Fils de Dieu » apparaît chargé dans le Nouveau Testament <sup>1</sup>, et, en effet, à l'apparition du christianisme, les Juifs repoussèrent de toutes leurs forces cette conception d'un Messie Fils de Dieu, protestant que jamais les prophètes n'en avaient parlé <sup>2</sup>.

On renonce donc aujourd'hui à expliquer par la théologie judarque et en particulier par le messianisme l'origine de la foi chrétienne au Fils de Dieu. Mais parmi les tenants de la méthode comparative, beaucoup croient pouvoir trouver dans l'hellénisme la source où les évangélistes ont puisé. Nous avons dans notre premier livre (surtout p. 16 sqq., 31 sqq., 41 sqq.) discuté cette thèse et reconnu que l'hellénisme, pas plus que le judaïsme, ne peut résoudre le problème que ces historiens se sont posé, de rendre raison de l'origine du dogme chrétien et en particulier de la foi au Fils de Dieu, sans admettre l'enseignement historique de Jésus tel que les évangélistes nous l'exposent : Wetter a pu relever dans quelques passages de Celse ou des anciens gnostiques la trace d'une croyance à un Fils de Dieu3, répandue en dehors des milieux chrétiens ou du moins des milieux orthodoxes, mais ces témoignages, d'ailleurs très clairsemés, sont tous empruntés à des écrivains qui ont subi l'influence du dogme chrétien, soit pour l'adopter,

<sup>1.</sup> Dans les dernières années du siècle dernier et les premières années du vingtième siècle, les exégètes expliquaient le plus souvent l'origine de la christologie du « Fils de Dieu » par l'influence du messianisme juif, comme si les deux termes « Messie » et « Fils de Dieu » avaient été, dans l'usage, pratiquement équivalents; cette thèse a eu son moment de vogue, en France, dans les premières publications modernistes. Elle est aujourd'hui unanimement abandonnée, grâce surtout aux discussions de Dalman, Die Worte Jesu, p. 219-224, et de Bousset, Kyrios Christos, p. 52-57.

<sup>2.</sup> Justin (dial., 49) fait dire à Tryphon: « Nous tous nous attendons un Christ qui sera un homme d'entre les hommes... S'il est manifeste que cet homme-là est le Christ, qu'on sache bien qu'il n'est qu'un homme d'entre les hommes »; et plus loin (137) il dit lui-même: « N'insultez pas au Fils de Dieu. » Nous avons relevé (p. 177) dans le même sens le témoignage d'Origène et celui de saint Hippolyte. Les textes de la littérature rabbinique sont réunis par Strack-Billerbeck, III, p. 20-22.

<sup>3.</sup> Wetter, Der Sohn Gottes, p. 4-10; cf. Bauer, Johannesevan-

soit pour le combattre; quant aux textes mandéens, cités par quelques auteurs, Wetter les laisse avec raison prudemment de côté comme suspects d'influence chrétienne.

Le titre de Fils de Dieu apparaît dès la première page. de l'évangile : « Commencement de l'évangile de Jésus-Christ Fils de Dieu2 »: ces derniers mots de saint Marc signifient la filiation divine au sens propre et énoncent la foi de l'évangéliste et des chrétiens pour lesquels il écrit. Dans le récit évangélique lui-même le titre de Fils de Dieu est donné à Jésus par l'ange dès le jour de l'annonciation à Marie : « L'Esprit-Saint viendra sur toi et la vertu du Très-Haut te couvrira de son ombre : c'est pourquoi le fruit saint qui naîtra de toi sera appelé le Fils de Dieu » (Lc., 1, 35) 3. Douze ans plus tard, l'Enfant Jésus vient dans le Temple avec ses parents; il y reste trois jours après leur départ; et quand sa mère, le retrouvant enfin, lui demande: « Mon enfant, que nous as-tu fait ainsi? Ton père et moi nous te cherchions bien affligés », il répond : « Pourquoi me cherchiez-vous? Ne saviez-vous pas que je dois être aux choses de mon Père? » (Lc., 11, 49). Cette manifestation discrète soulève un instant le voile qui recouvre l'enfance du Christ; puis il suit ses parents à Nazareth, et c'est de nouveau le silence, l'obéissance et le mystère.

Au début de la vie publique, après le baptême, le Père donne à son « Fils unique » l'attestation solennelle que nous avons déjà commentée plus haut (p. 268). C'est la consécration de la mission du Christ; c'est en même temps, au

1. WETTER, p. 9, n. 1; ces textes sont, au contraire, abondamment cités par BAUER.

 $gelium^2$ , p. 34-35; Clemen, Religionsgechichtl. Erklärung, p. 76 sqq et surtout 81. Ces thèses sont bien réfutées par Lagrange, s. Jean, p. clxxiv.

<sup>2.</sup> Sur l'authenticité de ces mots et leur sens v. la note de Lagrange.
3. Pour la traduction de ce passage, cf. la Revised Version et H. M. Scott dans DB, v, 309; sur le lien entre la conception virginale et la filiation divine v. Durand, L'enfance de Jésus-Christ (Paris, 1908), p. 156: «... Encore ne faut-il pas entendre la conséquence marquée par la particule διὸ καί, comme si la filiation divine du Christ dépendait, dans son existence même de la naissance virginale. Celui que Marie doit concevoir et enfanter se trouve appelé déjà «Fils de Dieu», au v. 32, avant qu'il fût question de conception surnaturelle.»

moins pour quelques témoins privilégiés, une première révélation de sa dignité personnelle. Au désert, les tentations du diable partent de ces paroles célestes : « Si tu es le Fils de Dieu, commande à ces pierres de se changer en pains. » « Si tu es le Fils de Dieu, jette-toi en bas! » Beaucoup de commentateurs ont vu dans ces suggestions, non seulement des tentations de présomption, mais encore des efforts faits par Satan pour provoquer sur ce point décisif de la filiation divine des déclarations plus expresses. Faut-il voir le même calcul dans les protestations des possédés1? ou faut-il y reconnaître le cri d'effroi d'une puissance qui se sent dominée, du fort armé qui rencontre un adversaire plus puissant que lui, qui va le chasser de sa maison et de son peuple? Quoi qu'il en soit, il est sur que Jésus ne voulut jamais recevoir ce témoignage, mais imposa silence aux possédés; nous n'avons, nous aussi, qu'à passer; d'autres témoins sont plus dignes de se faire écouter.

Ces témoins, ce sont avant tout les disciples de Jésus; mais, avant de recueillir leur témoignage, comprenons comment Jésus les a peu à peu acheminés vers ce terme si éloigné de leurs conceptions familières. Ici encore, c'est du discours sur la montagne qu'il faut partir. L'idéal de vie chrétienne que Jésus a proposé là à ses disciples est caractérisé principalement par l'esprit filial qu'ils doivent avoir envers Dieu leur Père; c'est cet esprit aussi qui les introduira à la connaissance du Fils : seuls, les enfants de Dieu peuvent reconnaître le Fils de Dieu. « Il faut que je sois aux choses de mon Père », disait déjà l'Enfant Jésus à ses parents; plus tard il dira, comme le rapporte saint Jean : « Je fais toujours ce qui lui plaît »; « Ma nourriture est de faire la volonté de celui qui m'a envoyé. » C'est à ce trait aussi qu'il veut reconnaître les siens : « Quiconque fait la volonté de mon Père qui est dans les cieux, celui-là est mon frère et ma sœur et ma mère » (Mt., XII, 50). Si l'on relit, dans le discours sur la montagne,

<sup>1. «</sup> Qu'y a-t-il entre toi et moi, Jésus, fils du Dieu très haut? Je t'adjure par Dieu, ne me tourmente pas! » (Mc. v, 7; cf. Mt., vIII, 29; Lc., vIII, 28; Mc., III, 11; Lc., IV, 41).

et particulièrement au chapitre vi de saint Matthieu, le programme de vie religieuse que le Christ propose à ses disciples, on voit que tout son effort est d'initier le chrétien à une intimité constante avec son Père du ciel : quoi qu'il fasse, aumône, jeûne ou prière, il doit écarter tout souci de plaire aux hommes et se préoccuper uniquement de « son Père qui voit dans le secret »; le terme où ils doivent tendre, c'est de « devenir les fils de leur Père céleste », c'est « d'ètre parfaits comme leur Père céleste est parfait ». Ce sentiment de la paternité divine devra être chez eux si vif qu'ils ne pourront plus donner à personne sur terre le nom de père; ils n'ont plus qu'un père : leur Père céleste (Mt., xxii, 9); et tout cela trouve son expression dans la prière qu'il leur apprend et qui sera leur prière propre : « Notre Père ».

Mais ce qui est plus remarquable encore, c'est que, tout en s'efforçant ainsi d'initier ses disciples à ces relations filiales avec leur Père céleste, Jésus n'identifie jamais sa position et la leur. Il leur apprend à dire : « Notre Père »; mais lui-même ne parle pas ainsi; il dit : « Votre Père » et : « Mon Père¹. » Même lorsqu'il s'adresse à eux, il observe cette distinction : « Je dispose en votre faveur du royaume, comme mon Père en a disposé en ma faveur » (Lc., XXII, 29); « voici que je fais descendre sur vous le promis de mon Père » (Lc., XXIV, 49); et d'autre part : « Votre Père qui est au ciel

<sup>1.</sup> Cf. August., In Joan. tract. xxi, 3 (PL, xxxv, 1565-1566): « Non tamen sicut Christi Pater, ita et noster Pater: numquam enim Christus ita nos conjunxit, ut nullam distinctionem faceret inter nos et se. Ille enim Filius aequalis Patri, ille aeternus cum Patre, Patrique coaeternus; nos autem facti per Filium, adoptati per Unicum. Proinde numquam auditum est de ore Domini nostri Jesu Christi, cum ad discipulos loqueretur, dixisse illum de Deo summo Patre suo, Pater noster; sed aut, Pater meus, dixit aut, Pater vester. » Étudiant l'évangile d'un point de vue tout différent, Dalman a été amené aux mêmes constatations (Die Worte Jesu, p. 156-158); à propos de cette distinction, si fermement marquée dans l'évangile, entre la filiation qui appartient au Christ et celle des disciples, il ajoute que rien ne permet de supposer que cette distinction ne se trouvait pas dans le texte araméen des paroles du Seigneur, et qu'elle a été introduite par les traducteurs greos.

donnera ce qui est bon à ceux qui le prient » †; « votre Père céleste sait que vous avez besoin de tout cela 2 ».

Il y a là évidemment plus qu'une habitude de langage; chez un maître si humble et si soucieux de prêcher d'exemple, ce soin constant de distinguer sa prière de celle de ses disciples et sa filiation de la leur ne peut qu'être impérieusement commandé par la conscience de ce qu'il est et de ce qu'ils sont : eux doivent s'efforcer de « devenir les fils du Père céleste » (Mt., v, 44-45); chez lui, nulle trace de cet effort ni de ce progrès : il est le Fils.

Cette distance infranchissable qui sépare, dans leurs relations avec le Père céleste, le Christ et ses disciples, apparaît particulièrement dans le rôle de médiateur que Jésus revendique entre son Père et les hommes. Envoyé par le Père, il envoie aussi ses disciples et il aime à rapprocher ces deux missions pour faire mieux entendre son rôle et le leur, et surtout pour unir en lui les chrétiens au Père : « Qui vous reçoit, dit-il, me reçoit; et qui me reçoit, reçoit celui qui m'a envoyé » (Mt., x, 40); « qui vous méprise me méprise; et qui me méprise, méprise celui qui m'a envoyé » (Lc., x, 16); de même, dans un des textes rappelés ci-dessus, « je dispose en votre faveur du royaume, comme mon Père en a disposé en ma faveur. » Chez saint Jean aussi, la pensée du Christ se développe volontiers en membres parallèles, et pour atteindre des réalités plus profondes, non plus seulement la mission du Fils de Dieu et celle des apôtres, mais leur vie intime, leur amour, leur union avec Dieu: « De même que le Père, qui est vivant, m'a envoyé, et que je vis par le Père, ainsi celui qui me mange, lui aussi, vivra par moi » (vi, 57); « je connais mes brebis et mes brebis me connaissent, de même que mon Père me connaît et que je connais mon Père »

<sup>1.</sup> Mt., vii, 11; cf. Lc., xi, 13.

<sup>2.</sup> Mt., vi, 32; cf. Lc., xii, 32. — On a remarqué plus haut (p. 258, n. 1) la prédilection de saint Matthieu pour le nom de Père, donné à Dieu; aux exemples cités alors, on peut ajouter Mt., xx, 23, cf. Mc., x, 40. Cette habitude de langage, constatée chez Mt. par une comparaison avec les autres synoptiques, ne permet pas de faire porter tout le poids de l'argumentation sur des textes où le témoignage de Mt. est isolé: Mt., xv, 13; xvi, 17; xviii, 19. 35; xxvi, 53.

(x, 14-15); « de même que le Père m'a aimé, moi aussi je vous ai aimés... si vous gardez mes commandements, vous resterez dans mon amour, de même que j'ai gardé les commandements de mon Père et que je reste dans son amour » (xv, 9-10); « afin que tous soient un, de même que toi, Père, es en moi et moi en toi, afin qu'eux soient un en nous » xvii, 21); « de même que le Père m'a envoyé, ainsi moi je vous envoie » (xx, 21; cf. xvii, 18).

Dans ces deux séries de textes on retrouve manifestement le même mouvement de pensée<sup>1</sup>; il n'y a entre les uns et les autres que la différence qui distingue l'enseignement du Christ chez les synoptiques et chez saint Jean.

A la lecture de ces textes, on peut se demander comment il faut entendre cette médiation du Fils de Dieu : faudra-t-il l'interpréter comme les Ariens, et voir dans le Fils une divinité inférieure, à mi-chemin entre ciel et terre? ou faut-il admettre, avec l'Église catholique, que le Christ est médiateur, non parce qu'il est à égale distance des deux termes. l'homme et Dieu, mais parce qu'il les unit tous deux en sa personne, étant vrai homme et vrai Dieu? En poursuivant la lecture de l'Évangile, on tranchera aisément ce débat: mais, dès maintenant, on doit constater en Jésus-Christ une grandeur surhumaine qui le place au-dessus de l'humanité et qui le rapproche du Père. C'est ce que confirme encore le texte fameux où Jésus, parlant du jour du jugement, dit : « Ce jour et cette heure, nul ne le connaît, ni les anges du ciel, ni le Fils, si ce n'est le Père » (Mc., xIII, 32). L'authenticité de cette parole est garantie par sa teneur même : cette ignorance du jour du jugement, nul rédacteur postérieur n'eût osé l'attribuer au Fils; sa portée est évidente et considérable : dans la gradation qu'il établit, Jésus se trouve élevé audessus de l'humanité et même au-dessus des anges; il est le

<sup>1.</sup> Et on le retrouve aussi chez saint Paul : l'apôtre marque, lui aussi, par le parallélisme de l'expression, l'analogie des relations qui unissent l'homme au Christ et le Christ à Dieu : « Tout est à vous, vous au Christ, le Christ à Dieu » (I Cor., III, 22-23); « la tête de tout homme est le Christ, l'homme est la tête de la femme, et Dieu est la tête du Christ » (ib., xi, 3), cf. infra, p. 394.

Fils, au sens propre et unique, de même que Dieu est le Père<sup>1</sup>.

La nature de cette relation singulière, qui unit le Fils et le Père, est déterminée par une autre parole du Seigneur, que nous ont conservée saint Matthieu (x1, 25-27) et saint Luc (x, 21-22): « Je te loue, Père, Seigneur du ciel et de la terre, de ce que tu as caché ces choses aux sages et aux intelligents, et de ce que tu les as révélées aux enfants: Oui, Père, (je te loue) de ce que telle a été ta volonté. Tout m'a été confié par mon Père, et personne ne connaît le Fils, si ce n'est le Père; personne non plus ne connaît le Père, si ce n'est le Fils, et celui à qui le Fils veut le révéler. Venez à moi, vous tous qui êtes fatigués et chargés, et moi je vous donnerai le repos. Prenez sur vous mon joug, et recevez mon enseignement, car je suis doux et humble de cœur, et vous trouverez du repos pour vos âmes; car mon joug est doux et mon fardeau est léger². »

Cette parole, prononcée, nous dit saint Luc, sous l'action de l'Esprit-Saint, tressaillante d'émotion et de joie, nous révèle ce qu'il y a de plus intime en Jésus-Christ, le secret même de sa filiation divine. « Ce titre le rend dépositaire de tous les secrets paternels, maître de toute la puissance du Père; il en fait l'initiateur indispensable au mystère de la vie divine, l'exemple et le consolateur de tous ceux qui se veulent mettre à son école. Nulle misère humaine qu'il ne puisse secourir, nulle blessure pour laquelle il n'ait un baume, nulle lassitude qu'il ne puisse conforter. Quel il est dans son fonds, ce Fils bien-aimé, le Père le sait bien, et lui seul : il ne faut rien de moins que le perçant du regard divin pour apprécier cette richesse — tout comme le regard de ce Fils est le seul qui puisse scruter et comprendre l'être immense de son Père 3. »

<sup>1.</sup> Cf. infra p. 311, et la note C, à la fin du volume, où est établie l'authenticité intégrale de ce texte, et où on indique aussi en quel sens il faut entendre cette ignorance du Fils.

<sup>2.</sup> Le texte de ce passage est discuté et établi ci-dessous, note D.
3. L. DE GRANDMAISON, art. Jésus-Christ, dans le Dictionnaire apologétique de la foi catholique, II, 1351.

Quelques paroles du Seigneur, rappelées ci-dessus, pouvaient faire pressentir aux Juifs la préexistence du Fils de l'homme près de son Père; d'autres, plus explicites, le faisaient apparaître dans cette gloire céleste, à la fin des temps; ici, dans la simplicité transparente de cette sentence, c'est l'éternité tout entière qui se révèle et le mystère de la vie divine, où le Père et le Fils, insondables à toute créature, se pénètrent totalement l'un l'autre. A cette lumière, l'Évangile tout entier s'éclaire : d'autres fois, le Christ s'est présenté luimême, à mots couverts, comme le terme vers lequel tout Israël tendait : « Beaucoup de prophètes et de justes ont désiré voir ce que vous voyez et ne l'ont pas vu » (Mt., xIII, 17); dans cette circonstance même, il vient de montrer à ses disciples comment la loi et les prophètes n'étaient que la préparation du ministère de Jean-Baptiste, et Jean lui-même, moindre que le plus petit dans le royaume des cieux (Mt., xi, 11-15). On comprend désormais ce qui fait la grandeur incomparable de cet ordre nouveau : c'est que le mystère de Dieu. jusqu'ici inaccessible, est révélé, et par celui-là qui seul pouvait nous y introduire, par le Fils; c'est ce que saint Jean redira au début de son évangile : « Personne n'a jamais vu Dieu; le Fils unique, qui est dans le sein du Père, celui-là nous l'a fait connaître » (1, 18).

Cette parole suffirait, à elle seule, à déterminer le dogme chrétien, à faire reconnaître dans le Fils de Dieu non point un être intermédiaire, tel que ceux qu'avait conçus Philon, mais le Fils égal et consubstantiel à son Père<sup>1</sup>; saint Paul et saint Jean complèteront par d'autres traits cette révélation du Christ; ils ne la dépasseront pas <sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> Le lien nécessaire qui unit cette compréhension réciproque parfaite et la consubstantialité a été très bien mis en lumière par S. Jean Chrysostome dans son commentaire sur ce passage (PG, lvii, 430). Passant de la première partie du texte (« tout m'a été remis par mon Père ») à la seconde (« nul ne connaît le Fils... »), il écrit : τί θαυμαστόν, φησίν, εἰ πάντων εἰμὶ δεσπότης, ὅπου γε καὶ ἕτερόν τι μεῖζον ἔγω, τὸ εἰδέναι τὸν Πατέρα, καὶ τῆς αὐτῆς οὐσίας εἶναι; καὶ γὰρ καὶ τοῦτο λανθανόντως δείκνυσιν ἐκ τοῦ μόνος αὐτόν οὕτως εἰδέναι. ὅταν γὰρ εἴπη, οὐδεὶς γινώσκει τὸν πατέρα εἰ μὴ ὁ Υίδς, τοῦτο λέγει.

<sup>2.</sup> Sur le rapport entre cette parole du Seigneur et la doctrine de

Mais ces rapports de réciprocité parfaite, de communauté de nature, ne sont pas les seuls que l'Évangile fasse apparaître entre le Fils et le Père. D'autres textes, et en plus grand nombre, montrent en Jésus un respect souverain et une dépendance totale vis-à-vis de Dieu son Père. La parole du Deutéronome qui lui a servi à repousser la tentation ( « Tu adoreras le Seigneur ton Dieu et tu ne serviras que lui seul ») domine toute sa conduite; le premier commandement est formulé pour lui dans cette autre parole du Deutéronome, que les Juis répétaient chaque jour dans leur prière : « Écoute, Israël, le Seigneur notre Dieu est un Seigneur unique; et tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton Ame, de tout ton esprit et de toute ta force1. » Il aime à passer la nuit à prier2, et c'est par la prière qu'il se prépare au suprême combat de sa passion; on sait comment il pria alors, suppliant avec une confiance filiale, mais se résignant aussi avec un respect infini : « Père, tout t'est possible; détourne de moi ce calice; mais qu'il en soit fait non comme je veux, mais comme tu veux3. » Sur la croix, se sentant abandonné de Dieu, il répète les paroles du psaume : « Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'as-tu abandonné4? » Il n'y a certainement rien de plus profond dans l'Évangile que ces prières et ces cris du cœur, et toute interprétation qui méconnaîtrait entre le Père et le Fils ces rapports de dépendance et d'adoration se condamnerait par le fait même.

Ce sentiment d'humble adoration, dont la vie religieuse du Christ est toute pénétrée, inspire aussi ses démarches et ses paroles : autant qu'il le peut, il s'efface pour faire apparaître son Père, pour orienter vers lui le dévouement, l'amour, la prière de ses disciples. « Comme il sortait pour se mettre en route, quelqu'un accourut, se mit à genoux devant lui et lui demanda : Bon Maître, que dois-je faire pour obtenir la vie éternelle? Or Jésus lui dit : Pourquoi m'appelles-tu bon?

S. Paul, cf. Feine, Jesus Christus und Paulus, p. 263-267 et Theologie des N. T. 3, p. 67 sg.

des N. T.<sup>3</sup>, p. 67 sq. 1. Mc., xii, 29, cf. Mt., xxii, 37; Lc., x, 27. — 2. Lc., vi, 12.

<sup>3.</sup> Mc., xiv, 36, cf. Mt., xxvi, 39; Lc., xxii, 42.

<sup>4.</sup> Mc., xv, 34, cf. Mt., xxvII, 46.

Personne n'est bon, si ce n'est Dieu seul. Tu connais les commandements... » (Mc., x, 17-19). Les exégètes radicaux ont voulu voir dans cette réponse la conscience de fautes personnelles chez Jésus; tout l'Évangile y contredit : depuis le Jourdain jusqu'au Calvaire, Notre-Seigneur y apparaît comme sûr de son innocence parfaite devant Dieu et devant les hommes; aux autres, il prescrit de demander le pardon de leurs fautes; lui-même, si humble pourtant et si sincère, ne fait jamais une telle prière; au reste, « la bonté » dont il s'agit ici n'est point la vertu ou l'excellence morale; et, si Jésus l'attribue exclusivement à Dieu, ce n'est pas pour faire entendre que Dieu seul est moralement parfait, mais bien que seul il est la bonté même, infiniment bienfaisant et bienveillant<sup>1</sup>. Jésus détourne de lui cet hommage pour le rapporter à Dieu seul : c'est qu'il veut écarter toute flatterie et diriger vers son Père ce disciple nouveau qui l'aborde avec tant de vénération et qui le connaît si mal encore2. En répondant

1. Dalman, Die Worte Jesu, p. 277: « Uebrigens würde niemand bei der Anrede בְּבֶּל מְבָּא an sittliche Güte gedacht haben. « Gütiger Meister » muss übersetzt werden. Die Ablehnung der Bezeichnung hat darum auch nicht den Sinn, dass nur Gott sittlich vollkommen sei, wie man es allgemein versteht, sondern dass Er allein die Güte in Person ist. » Strack-Billerbeck (II, p. 25) eite eette interprétation, et ajoute : « Bei dieser zweifellos richtigen Erklärung der Worte « Guter Meister » fehlt natürlich jeder Grund zu der Frage, wie sich die Sündlosigkeit Jesu mit seinen Worten in v. 18 vertrage. »

2. Victor interprète ainsi ce passage (ap. Cramer, p. 376) : « Pourquoi le Christ lui répondit-il : Nul n'est bon sinon Dieu? C'est que ce disciple l'abordait comme un homme, comme un rabbin juif entre beaucoup d'autres. Souvent en effet le Christ répond ainsi selon la pensée de ceux qui l'abordent, comme, par exemple, quand il dit : Nous adorons ce que nous savons, ou encore : Si je rends témoignage de moi-même, mon témoignage n'est pas véritable. Ici de même quand il dit : Nul n'est bon, il veut dire : nul homme n'est bon. Et il ne veut pas par là nier absolument toute bonté chez les hommes, mais seulement par comparaison avec la bonté de Dieu. Et il ne répond pas : Nul n'est bon, sinon mon Père, pour faire entendre qu'il ne se révèle pas au jeune homme. Et pourquoi donc lui répondit-il ainsi? C'est qu'il voulait l'élever peu à peu, l'habituer à se guérir de toute flatterie, à s'attacher à Dieu, à reconnaître Dieu comme celui qui est vraiment bon, comme la racine et la source de tout, et à lui rapporter ses hommages. C'est ainsi qu'il dit ailleurs : N'appelez personne maître sur la terre, parlant ainsi par comparaison avec luiainsi à ce disciple qui ne voit en lui qu'un homme, qu'un maître entre beaucoup d'autres, Jésus n'entend pas nier toute bonté ni en lui, ni chez les autres hommes, mais il veut apprendre à son interlocuteur que toute bonté humaine n'est rien, comparée à la bonté de Dieu. C'est dans un sentiment semblable qu'il dit ailleurs : « N'appelez personne ici-bas père, car vous n'avez qu'un Père, c'est Dieu; et ne vous faites pas appeler maîtres, car vous n'avez qu'un maître, c'est le Christ » (Mt., xxii, 9-10).

Un autre jour, les deux fils de Zébédée s'approchent du Christ et lui demandent de siéger dans son royaume aux deux premières places, à sa droite et à sa gauche; « Jésus leur répond : Vous ne savez ce que vous demandez ; pouvez-vous boire le calice que je dois boire? Ils lui disent : Nous le pouvons. Jésus reprend : Oui, vous boirez mon calice; mais quant à être assis à ma droite et à ma gauche, ce n'est pas à moi de vous le donner; ces places appartiennent à ceux à qui mon Père les a réservées » (Mt., xx, 22-23). Par cette réponse, le Christ n'a pas cherché à éluder une prétention importune; moins encore a-t-il voulu nier par là ce qu'il affirme ailleurs, qu'il a le droit de disposer du royaume et qu'il en dispose en effet pour les siens (Lc., xxII, 29); mais il a voulu rappeler à ses disciples présomptueux que toutes ces grâces viennent du Père comme de leur source première, et que c'est à lui d'abord qu'il les faut demander humblement.

C'est une leçon semblable que l'on recueillera du texte relatif au jour du jugement : « Nul ne le sait, ni les anges du ciel, ni le Fils, si ce n'est le Père » (Mc., XIII, 32). Ici encore on ne dira pas simplement que le Christ a voulu écarter une question indiscrète; il lui eût suffi de répondre comme il fera plus tard : « Il ne vous appartient pas de connaître les temps et les époques que le Père a déterminés dans sa propre puissance » (Act., I, 7). On ne dira pas non plus qu'il se soit présenté comme ignorant les secrets divins au même titre que les autres hommes : le Père, nous le lisions tout à l'heure, lui a confié

même et apprenant à ses disciples quel est le premier principe de tout. »

tous ses secrets; seul, il connaît le Père, de même qu'il est connu de lui seul; il manifeste en effet, de la divinité, une connaissance toujours totale et constante, dont nous ne pouvons ni saisir l'éveil ni marquer le progrès<sup>1</sup>; il a aussi le don de lire dans les cœurs : il apparaît dans les récits des synoptiques<sup>2</sup> aussi bien que dans ceux de saint Jean<sup>3</sup> comme le Κύριος παρδιογνώστης 4. Il montre enfin une science prophétique de l'avenir : il prédit la conduite de ses disciples et le sort qui leur est réservé, la ruine de Jérusalem, la fin du monde. Dans ces conditions, est-ce faire violence à l'Évangile que de se refuser de prêter au Christ l'ignorance du dernier jour? Comme Messie, vivant et prêchant sur terre, il n'a pas la disposition des places du royaume, et c'est en ce sens, nous venons de le voir, qu'il réserve ce privilège à son Père. De même, comme Maître et révélateur, enseignant ici-bas, il n'a pas à communiquer aux hommes ce secret des jours et des temps; il le réserve de même à son Père5.

Les Ariens, ces dialecticiens acharnés, devaient plus tard se saisir de tous ces textes et s'en armer contre le dogme catholique de la consubstantialité du Père et du Fils; bien des fois, leurs attaques ont été brisées; mais cet effort ne suffit pas: les paroles du Seigneur ne sont pas pour nous des objections à écarter; elles sont la lumière qui nous guide, et celles-ci sont des plus précieuses, en nous introduisant au cœur même du mystère chrétien, en nous faisant pénétrer l'humilité du Fils de Dieu incarné. Dès qu'on ouvre l'Évangile, on est frappé par ces sentiments d'humilité si nouveaux dans le judaïsme et si puissants chez tous ceux qui approchent le

<sup>1.</sup> Les scolastiques ne feront que traduire en langage technique les textes évangéliques quand ils reconnaîtront dans le Christ la vision intuitive.

<sup>2.</sup> Mc., 41, 8, cf. Mt., 4x, 4; Lc., v, 22; WI, 8; IX, 47; XI, 17; cf. Mt., XII, 25.

<sup>3.</sup> Jo., 11, 24-25; vi, 70.

<sup>4.</sup> Act., 1, 24. Sur ce texte cf. infra, p. 347 et n. 1.

<sup>5.</sup> Cf. SAINT AUGUSTIN, in Psalm. XXXVI, 1 (PL, XXXVI, 355): « Quia Dominus noster Jesus Christus magister nobis missus est, etiam Filium hominis dixit nescire illum diem, quia in magisterio ejus non erat ut per eum sciretur a nobis. » Cette interprétation est plus longuement exposée ci-dessous, note C.

Christ et qui sont conduits par son esprit. Qu'on interroge le Précurseur sur lui-même, il n'est rien : ni le prophète, ni Élie, il n'est qu'une voix. Que l'on parcoure les souvenirs intimes légués par la Vierge Marie et consignés par l'évangéliste, c'est presque partout le silence, l'effacement, souvent l'humble étonnement qui admire et ne comprend pas. Mais, si l'on contemple le Christ lui-même, on aperçoit en lui, vis-à-vis de son Père, une dépendance, un anéantissement dont rien ici-bas ne peut donner l'idée ; ni sa doctrine n'est de lui, ni ses œuvres, ni sa vie; le Père lui montre ce qu'il doit dire et faire et, les yeux sur cette règle souveraine et très aimée, Jésus-Christ parle, agit et meurt. Cette dépendance naturelle s'accompagne chez le Fils de Dieu d'une infinie complaisance : de même que le Père s'épanche en lui avec un amour indicible, de même le Fils prend son bonheur à recevoir et à dépendre. C'est là ce qu'il y a de plus intime en Notre-Seigneur; et plus on pénètre le secret de cette vie, mieux on comprend ces paroles d'humble dépendance, qui invitent les disciples à remonter jusqu'à la source de la vie, de la bonté, de la science, Dieu le Père. La plupart des traits que nous rappelons ici sont empruntés à l'évangile de saint Jean, et nous aurons plus tard l'occasion de les con-templer de plus près; il était utile de les rapprocher des textes des synoptiques : cet évangile spirituel a été écrit dans le but de faire connaître le Fils de Dieu (xx, 31); ce dessein a déterminé le choix des enseignements et des miracles; n'est-il pas, dès lors, hautement significatif que ce soit précisément ce livre qui nous fasse pénétrer le plus intimement cette insondable dépendance du Fils vis-à-vis du Père? C'est donc que ce trait, loin de compromettre la filiation divine, en est au contraire un élément essentiel; il ne doit point la voiler à nos yeux, mais au contraire la révéler.

C'est donc ainsi que, peu à peu, Jésus se manifeste à ses apôtres et, en même temps, l'action intime de la grâce les touche, le Père leur révèle son Fils et les attire à lui. De cette influence mystérieuse, l'Évangile n'a conservé que quelques traits; ils nous permettent du moins d'entrevoir le pro-

grès de cette révélation.

Après les scènes du Jourdain et le premier contact avec le Christ, c'est la vocation sur les bords du lac et, pour Pierre, la pêche miraculeuse (Lc., v, 4-11); l'apôtre et ses compagnons avaient déjà vu des exemples bien sensibles de la puissance du Christ; mais ils sont plus vivement saisis par ce nouveau miracle : ils étaient pêcheurs ; ils savaient ce que la pêche coûte de patients efforts; et remplir ainsi deux barques d'un seul coup de filet, à pareille heure, c'était pour eux l'effet d'une puissance manifestement surhumaine. « Quand il vit cela, Simon Pierre se jeta aux genoux de Jésus en disant : Retire-toi de moi, Seigneur, parce que je suis un homme pécheur. » Comme Moïse au buisson ardent, comme Isaïe, quand il eut la vision de Iahvé, comme Zacharie devant l'ange, Pierre a senti sa souillure et s'effraie; c'est donc aussi qu'il a reconnu devant lui un être saint; qui est-il? Il ne le discerne pas encore; peu à peu, Dieu le lui révélera.

Plus tard, après la multiplication des pains, les apôtres sont dans leur barque et repassent le lac; le vent s'élève; soudain Jésus apparaît, marchant sur les eaux. Pierre, le plus impétueux de tous, s'écrie : « Seigneur, si c'est toi, dismoi de venir à toi sur les eaux; » Jésus lui dit : « Viens! » Pierre s'avance, mais, pris de peur il commence à enfoncer; Jésus le relève et monte avec lui dans la barque et, dès qu'ils y ont pris place, la tempête s'apaise; et ceux qui étaient dans la barque se prosternèrent devant Jésus, en disant : « Tu es vraiment le Fils de Dieu » (Mt., xiv, 22-33)1.

<sup>1.</sup> C'est vers le même temps que Pierre rend au Christ un autre témoignage rapporté par saint Jean (vi, 67-69) : après la multiplication des pains, et le retour à Capharnaum, Jésus se présente aux Juifs comme le pain de vie descendu du ciel; beaucoup de disciples se scandalisent et s'éloignent découragés; Jésus alors, se tournant vers ceux qui restent, leur dit tristement : « Voulez-vous partir, vous aussi? » Et Pierre, au nom de tous, lui répond : « Seigneur, à qui irions-nous? Tu as les paroles de vie éternelle; et nous croyons et nous sommes sûrs que tu es le Saint de Dieu. » Westcott note ici : « With this confession of St. Peter that which is recorded in Matt., xvi, 16, which belongs to the same period but to different circumstances, must be compared. Here the confession points to the inward character

Peu de temps après, la confession plus solennelle encore que Pierre fait au nom de tous, à Césarée de Philippe, marque un nouveau progrès de la foi des apôtres, et Jésus, par sa réponse, en consacre l'origine divine:

Qui dit-on qu'est le Fils de l'homme? Et les disciples répondent : Les uns disent que c'est Jean-Baptiste, d'autres Élie, d'autres Jérémie, ou un des prophètes. Et Jésus leur dit : Et vous, qui dites-vous que je suis? Simon-Pierre lui répondit : Tu es le Christ, Fils du Dieu vivant. Et Jésus reprit : Tu es heureux, Simon, fils de Jean; car ce n'est pas la chair et le sang qui te l'a révélé, mais mon Père, qui est au ciel (Mt., xvi, 13-17).

Ainsi que nous l'avons remarqué plus haut, l'objet propre de cette confession, c'est la dignité messianique de Jésus : les deux autres synoptiques la rapportent sous une forme moins explicite : chez saint Marc, on lit seulement : « Tu es le Christ »; chez saint Luc : « Tu es le Christ de Dieu » ; et chez saint Matthieu lui-même on lit aussitôt après (xvi, 20) que Jésus défendit aux disciples de dire qu'il était le Christ. Le texte de saint Matthieu se distingue des deux autres, non seulement parce qu'il donne une forme plus explicite à la confession de saint Pierre (v. 16), mais parce qu'il la fait suivre de la déclaration de Jésus, reconnaissant dans cette réponse une révélation du Père, et donnant à Pierre, en échange de sa confession, la promesse de faire de lui la pierre inébranlable sur laquelle serait bâtie l'Église, et de lui remettre les clefs du royaume des cieux 1. Cette rédaction

in which the Apostles found the assurance of life; there the confession was of the public office and theocratic Person of the Lord. »

1. Ces derniers versets (17-19) ont été l'objet d'innombrables controverses; pour ne citer que les plus récentes, ils ont été attaqués par M. von Harnack, Sitzungsberichte der k. preuss. Akad. d. Wissensch., 1918, p. 637-654, défendus par le P. Fonck, Biblica, 1920, p. 240-263, le P. Schepens, Rech. de Sc. Rel., 1920, p. 269-302, le P. Lagrange, S. Matthieu, p. 319 sqq. Les arguments qu'on fait valoir pour et contre n'intéressent pas directement le v. 16; cependant si l'authenticité et la valeur historique des v. 17-19 est efficacement établie, comme elle l'est en effet, il y a là un argument considérable en faveur de 16b: car dans ce texte de Mt., tout s'enchaîne: c'est la confession si explicite de saint Pierre qui appelle la réponse de Jésus.

plus longue est celle qui rend le mieux compte de la scène et de sa portée unique<sup>1</sup>: il est certain que les trois évangélistes s'accordent à présenter la confession de Pierre comme étant particulièrement décisive, et Jésus n'hésite pas à l'attribuer à une révélation du Père céleste; il y a donc ici quelque chose de plus que dans les acclamations de la foule saluant le Fils de David; le Christ s'était senti compris; c'est donc que le messianisme reconnu et confessé par saint Pierre était le messianisme véritable, le messianisme religieux et divin; et si, dès les origines, on voit le Christ reconnu par ses fidèles non pas seulement comme le Roi messianique, mais comme le Fils de Dieu, cette croyance, nouvelle dans le judaïsme, s'explique bien plus aisément si elle s'appuie sur une profession de foi des apôtres explicitement approuvée par Jésus<sup>2</sup>.

Cette scène, si solennelle, de Césarée de Philippe, est rattachée dans les trois synoptiques à la scène, plus solennelle encore, de la Transfiguration : tous les trois ont soin de mar-

<sup>1.</sup> Cf. Durand, S. Matthieu, p. 277: « Quiconque comparera attentivement les textes aura plus de peine à expliquer le silence de Marc et de Luc que l'exposé de Matthieu. » De même le P. Lagrange, p. 321: « Ce qu'il faut expliquer, ce n'est pas le plus de Mt., c'est plutôt le silence de Mc. (suivi par I.e.), car la simple recommandation du silence est un raccourci qui remplace sans la suppléer une adhésion explicite. » Dans son S. Marc, p. 218, le P. Lagrange avait émis l'hypothèse « que Mt. a condensé en une seule deux confessions de Pierre dont la seconde n'a pas été reproduite par Mc. »; dans son S. Matthieu, l. l., il a renoncé à cette conjecture et, je crois, avec raison.

<sup>2.</sup> Cf. W. Sanday, art. Son of God, DB, IV, 572: « The context clearly proves that Matthew had before him some further tradition, possibly that of the Logia, but in any case a tradition that has the look of being original. Whether this originality extends to the whole phrase may be more than we could assert positively, but to the present writer it appears to be probable that it does. We should more easily understand the apostolic use of the title « Son of God » if there had been precedents for it on important occasions like this, when it is represented as receiving the sanction of Christ Himself. The whole phrase as it stands, including the epithet « living God », calls up such a host of OT associations, and at one step sets the confession so conspicuously in its place amid the whole series of biblical revelations, that we may be loth to let it go ». Cf. id., p. 574. — Sur cette confession de saint Pierre et la réponse de Jésus, on lira aussi P. Batiffol, L'Église naissante et le catholicisme, p. 99-113.

quer le court intervalle de temps qui sépare l'une de l'autre ces deux révélations du Christ<sup>1</sup>: de telles données chronologiques sont assez rares dans les synoptiques; si les trois évangélistes ont voulu ici les préciser, c'est qu'ils tenaient à souligner le lien qui unit entre eux ces deux faits; l'impression, suggérée déjà par la date, est confirmée par le récit:

Et six jours après, Jésus prend Pierre et Jacques et Jean son frère, et les emmène sur une haute montagne à l'écart. Et en leur présence il fut transfiguré, et sa face resplendit comme le soleil, et ses vêtements devinrent blancs comme la lumière. Et voici que Moïse et Élie leur apparurent, s'entretenant avec lui. Alors Pierre prit la parole et dit à Jésus : Seigneur, il est bon que nous soyons ici; si tu veux, je ferai ici trois tentes, une pour toi, une pour Moïse et une pour Élie. Pendant qu'il parlait encore, voici qu'une nuée lumineuse les recouvrit, et voici que de la nuée une voix se fit entendre, qui dit : Celui-ci est mon Fils unique<sup>2</sup>, en qui je me suis complu; écoutez-le. Les disciples, ayant entendu cela, se jetèrent la face contre terre, et eurent une grande frayeur. Et Jésus s'approcha d'eux, les toucha et leur dit : Levez-vous et n'ayez pas peur! Et quand ils levèrent les yeux, ils ne virent personne, sinon Jésus seul. (Mt., xvn, 1-8).

Les récits des deux autres synoptiques sont identiques à celui-ci; saint Luc y ajoute cependant un trait notable : « Voici que deux hommes s'entretenaient avec lui; c'étaient Moïse et Élie qui, apparaissant dans la gloire, parlaient de sa sin qu'il devait accomplir à Jérusalem » (IX, 30-31). Si saint Matthieu et saint Marc passent sous silence cet entretien sur la passion, ils rapportent par contre la prédiction qu'en fait le Christ en redescendant de la montagne (Mt., XVII, 12; Mc., IX, 12): le Fils de l'homme doit souffrir.

Ces deux scènes, décisives de la révélation évangélique, et si étroitement rattachées l'une à l'autre par nos trois synop-

<sup>1. «</sup> Six jours après » (Mt., xvII, 1; Me., IX, 2); « environ huit jours après » (Lc., IX, 28).

<sup>2.</sup> Cf. supra, p. 268 et n. 1. Turner, l. l., p. 125, parlant du témoignage du Père au baptème et à la transfiguration : « The point of the witness, it can hardly be doubted, is to a unique Sonship. And when Greek idiom, and LXX precedent, and the theology of the Gospel, all point in the same direction, is it overbold to press their convergent testimony, and to translate : Thou art My Only Son, in Thee I am well pleased, This is my Only Son : hear Him? »

tiques, sont donc, de plus, deux révélations des mêmes mystères : le Christ Fils de Dieu glorieux, et le Christ souffrant1. On comprend dès lors la signification que les évangélistes ont reconnue dans le témoignage du Père que tous trois rapportent<sup>2</sup>: six jours plus tôt, à Césarée, Pierre, répondant à Jésus au nom de tous, lui avait dit : « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant »; et Jésus avait repris : « Tu es heureux, Simon fils de Jean, parce que ce n'est pas la chair et le sang qui te l'a révélé, mais mon Père qui est dans les cieux. » A cette révélation intime, silencieuse, la voix du ciel, à la transfiguration, fait écho: « Celui-ci est mon fils unique, en qui je me suis complu. » Plus tard saint Pierre écrira : « Ce n'est pas en suivant des fables habilement imaginées que nous vous avons fait connaître la puissance et l'avènement de Notre-Seigneur Jésus-Christ, mais c'est comme ayant vu sa majesté de nos propres veux. Car il a reçu de Dieu le Père, honneur et gloire, quand de la gloire magnifique une voix se fit entendre sur lui, disant : Celui-ci est mon Fils unique, en qui je me suis complu. Et nous avons entendu cette voix venant du ciel, quand nous étions avec lui sur la sainte montagne. Et nous tenons pour d'autant plus certaine la parole prophétique à laquelle vous faites bien de prêter attention...» (II Pet., 1, 16-19)3.

<sup>1.</sup> Sur la comparaison de ces deux scènes on peut lire: F. Holmes, The Purpose of the Transfiguration, dans JTS, iv (1903), p. 545 et Ed. Meyer, Ursprung und Anfänge des Christentums, i, p. 111-120 et 152-157.

<sup>2.</sup> Nous constations plus haut (p. 269) que le témoignage donné à Jésus par le Père, au baptême, se présentait sous deux formes différentes. « Celui-ci est mon Fils unique, en qui je me suis complu » (Mt.); « Tu es mon Fils unique; en toi je me suis complu » (Mc.), Lc.). Ici on ne peut pas relever la même différence : d'après les trois évangélistes, la voix céleste est un témoignage qui s'adresse aux apôtres : « Celui-ci est mon Fils unique, en qui je me suis complu; écoutez-le » (Mt.); « Celui-ci est mon Fils unique; écoutez-le » (Lc.).

<sup>3.</sup> Sur ce passage et en particulier sur la valeur que devait avoir pour saint Pierre la vision de la transfiguration, v. la note de Mayor, The second Epistle of St Peter, p. 195. Plummer, parlant de ce passage, écrit : « Whatever date we assign to 2 Peter, the allusion to the Transfiguration is evidence of what was believed at that date res-

Cette vision comportait encore d'autres enseignements qui seront recueillis précieusement par l'Église : la présence d'Élie et de Moïse aux côtés de Jésus montrait la continuité des deux testaments; c'était pour les apôtres la confirmation la plus manifeste de l'enseignement de leur Maître : « Je ne suis pas venu abolir la loi, mais l'accomplir¹. »

Mais cette révélation, qui devait plus tard éclairer toute l'Église, est renfermée pendant la vie du Christ dans le secret : « Ne parlez à personne de cette vision, dit Jésus à ses trois intimes, jusqu'à ce que le Fils de l'homme soit ressuscité d'entre les morts » (Mt., xvII, 9). Dans le passage que nous rappelions tout à l'heure de la seconde épître de saint Pierre, cette vision est représentée comme une initiation aux grands mystères : les trois apôtres sont des ἐπόπται. Pendant quelque temps en effet, cette manifestation glorieuse, cette attestation divine devaient être leur secret; mais un jour viendrait bientôt où ils convieraient le monde entier à cette initiation bienheureuse.

On reconnaît là le plan providentiel de la prédication évangélique, tel que le Christ le formulait déjà sur les bords du lac, quand il proposait les paraboles à la foule et qu'il en réservait l'interprétation à ses disciples : « A vous le mystère du royaume de Dieu a été donné; mais à ces gens du dehors tout arrive en paraboles » (Mc., IV, 11); il leur faisait sentir alors le bonheur de cette vision privilégiée : « Heureux

pecting the incident, and is so far a confirmation of it » (s. Matth.,

p. 238)

Feine (Jesus Christus und Paulus, p. 144 sq.) a rapproché du récit de la Transfiguration le texte (II Cor., III, 7-18) où saint Paul compare la gloire du Christ à la gloire de Moïse; la réminiscence du récit évangélique est ici probable, mais on ne peut pas l'établir avec certified.

1. Tertullen a, contre Marcion, dégagé cet enseignement avec une grande force: Adv. Marc., IV, 22: tout ce chapitre est un commentaire puissant de la scène de la Transfiguration « ... Etsi facta translatio sit auditionis a Moyse et Helia in Christo, sed non ut ab alio Deo, nec ad alium Christum, sed a Creatore in Christum ejus, secundum decessionem Veteris, et successionem Novi Testamenti... Tradidit igitur Pater Filio discipulos novos, ostensis prius cum illo Moyse et Helia in claritatis praerogativa, atque ita dimissis, quasi jam et officio et honore dispunctis. »

vos yeux, parce qu'ils voient, et vos oreilles parce qu'elles entendent! En vérité, je vous le dis, beaucoup de prophètes et de justes ont désiré voir ce que vous voyez, et ne l'ont pas vu; et entendre ce que vous entendez, et ne l'ont pas entendu. » (Mt., xmi, 16-17). Mais, aussitôt après, il leur avait fait comprendre que cette vision ne serait pas toujours pour eux seuls, et que ce bonheur était aussi une responsabilité: « Il n'y a rien de caché qui ne soit pour être découvert, et rien n'est demeuré secret si ce n'est pour être produit au jour » (Mc., iv, 22); et il leur faisait entendre quel serait leur rôle d'intendants fidèles qui puiseraient, dans le trésor de leurs souvenirs, toutes ces choses, vieilles et nouvelles, qu'ils enseigneraient à tous (Mt., xm, 51).

Cet enseignement du Christ devait être rappelé ici, car il éclaire toute cette histoire; si on le perd de vue, on ne peut plus comprendre pourquoi les manifestations du Fils de Dieu sont d'autant plus jalousement réservées qu'elles sont plus décisives : la scène de Césarée de Philippe n'a que douze témoins; la transfiguration n'en a que trois. Plus d'un lecteur de l'Évangile est déconcerté par cette économie du mystère, et redirait volontiers comme les frères du Seigneur : « Personne n'agit en secret quand il désire paraître; si tu fais ces choses, manifeste-toi au monde » (Jo., VII, 4). Mais, si on lit attentivement l'Évangile, on remarque vite que ce ne sont là que des applications particulières de la loi que le Christ s'est tracée; son œuvre d'évangélisation s'est faite de jour en jour moins étendue, mais plus profonde : elle commence par couvrir la Palestine entière, Jérusalem, la Judée, la Samarie; puis elle se renferme dans la Galilée; enfin elle se concentre presque tout entière sur le groupe des douze, parmi lesquels elle distingue encore les trois privilégiés. Les événements extérieurs, l'opposition croissante de ses ennemis, semble avoir imposé cette loi à l'action de Jésus, mais, en réalité, il était le maître des événements et il les a fait servir à ses fins : voulant confier à son Église la charge et l'honneur de prêcher l'Évangile, de convertir Israël et le monde, il l'a préparée à ce rôle en concentrant sur elle, sur ses chefs, ses efforts les plus décisifs, ses graces les plus précieuses, se contentant de répandre tout autour, parmi le peuple de Dieu, la semence du royaume, qui, plus tard, sous l'action de l'Esprit-Saint, devrait germer et offrir aux apôtres leurs premières récoltes.

## IV

Ainsi chassé de Jérusalem par les menées des pharisiens, forcé de quitter la Galilée où les Hérodiens le menacent, réfugié sur les terres de Philippe avec la petite troupe de ses apôtres, Jésus y a poursuivi leur formation et s'est révélé à eux; l'avenir ainsi assuré, il marche à la mort : il monte à Jérusalem. Dans la dernière semaine qu'il y va passer, il fait un suprême effort auprès du peuple et des pharisiens; il est repoussé par eux; mais dans ce conflit une lumière nouvelle éclate; elle devait, hélas, aveugler les Juifs, mais bientôt elle allait éclairer l'Église.

Cette grande semaine s'ouvre par l'entrée triomphale de Jésus à Jérusalem. Les préparatifs que fait le Christ sont bien humbles, mais ils révèlent clairement son intention. Tous les Juiss avaient présente à l'esprit la prophétie de Zacharie (IX, 9): « Sois transportée d'allégresse, fille de Sion! Pousse des cris de joie, fille de Jérusalem! Voici, ton roi vient à toi : il est juste et victorieux; il est humble et monté sur un âne. le petit d'une anesse 1. » Jésus l'accomplit à la lettre : il envoya deux de ses disciples requérir un anon; les disciples l'amenèrent, le couvrirent de leurs manteaux et y firent monter leur Maître. La foule, que les prochaines solennités pascales attiraient à Jérusalem, accueillit cet humble cortège avec des cris enthousiastes : « Hosanna! Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur! Béni soit le règne qui vient de notre père David! Hosanna au plus haut des cieux! » (Mc., x, 9-10). Ces acclamations des enfants se poursuivent jusque dans le

<sup>1.</sup> Le P. Lagrange (Le Messianisme, p. 227) a rappelé comment les Juifs étaient embarrassés pour concilier l'avènement glorieux décrit par Daniel et l'humble entrée prédite par Zacharie; certains conciliaient les deux textes en disant que tout dépendrait de la conduite des Israélites: « S'ils sont dignes, il viendra avec les nuées du ciel; s'ils ne sont pas dignes, modeste et monté sur un âne. »

temple; les pharisiens s'indignent et, n'osant s'en prendre directement au peuple, ils disent à Jésus : « Tu entends ce qu'ils disent? Et il leur répond : Oui; n'avez-vous jamais lu : De la bouche des enfants et de ceux qui sont à la mamelle tu as tiré une louange parfaite? Et il les laisse et il se retire en dehors de la ville, à Béthanie » (Mt., xxi, 15-17).

C'est en cette journée de triomphe, au témoignage de saint Luc, que Jésus, quand il fut proche et qu'il aperçut la ville, pleura sur elle en disant : « Ah! si tu avais reconnu, toi aussi, ne fût-ce qu'en ce jour, ce qui convient à ton salut! Mais cela est resté caché à tes yeux... » (Lc., xix, 41-42).

Le seul rapprochement de ces textes les éclaire et donne à cette scène tout son sens : Jésus a voulu tenter un suprême effort, présenter au peuple de Dieu son Messie, mais là encore il a voulu donner à cette manifestation le caractère le plus humble; de toutes les descriptions prophétiques qui avaient été faites de sa venue il choisit la plus modeste, celle-là même dont l'orgueil des Juifs s'étonnait; ils l'ont reconnue, ils ont acclamé le Messie, mais, hélas! leur Messie : dédaignant tout ce que Jésus leur avait enseigné et ce que cet humble appareil leur remettait en ce jour encore sous les yeux, ils n'ont voulu voir dans le Messie qu'ils acclament que le roi national qu'ils rêvent et dans le règne de Dieu qu'il vient établir que « le règne de David leur père » ; dès lors tout ce mouvement est condamné d'avance, exaltation fébrile aujourd'hui et demain abattement mortel, et, chez beaucoup, de l'amertume de la déception la haine va naître; ce sera la mort du Messie et la ruine de la ville sainte 1.

<sup>1.</sup> A propos de l'entrée de Jésus à Jérusalem on aimera à lire le commentaire de Victor sur saint Marc (Cramer, 389); il a très exactement saisi et rendu cet effort suprême du Christ: « Bien des fois déjà il était monté à Jérusalem; mais jamais d'une façon si éclatante; ce n'était alors qu'une préparation, il ne voulait pas se manifester parce que le temps de sa passion n'était pas encore proche. Aussi il se mêlait aux Juifs sans se faire remarquer et plutôt en se cachant; une manifestation complète n'eût pas provoqué alors plus d'adhésions et aurait soulevé contre lui une plus grande colère. Mais maintenant qu'il a fait assez connaître sa puissance et que la croix est aux portes, il brille désormais d'un plus vif éclat et, se manifestant aux yeux de tous, il fait tout ce qui devait provoquer autour de lui les passions. »

Du moins, pendant la courte semaine qu'il doit vivre encore, le Christ multiplie ses efforts pour se faire connaître des Juifs dans la mesure où ils le peuvent supporter; et l'opposition violente des pharisiens, qui, dès le but de son ministère, avait provoqué quelques-unes de ses premières déclarations, l'amène ici encore à se manifester plus clairement; et quand ce conflit, de jour en jour plus violent, arrive enfin à son paroxisme, une lumière plus vive en jaillit: c'est la sommation du grand-prêtre adjurant Jésus au nom de Dieu, et c'est la réponse du Christ, attestant sa filiation divine.

Il serait trop long de repasser ici tous les incidents de ces six derniers jours de la vie du Christ. Parmi tant d'avertissements pressants, qui tendent à rappeler aux Juiss leur immense responsabilité, le Fils de Dieu se révèle avec plus d'insistance qu'il ne l'avait encore fait. La parabole du banquet, qu'on lit ailleurs chez saint Luc (xiv, 16-24), apparaît ici (Mt., xxii, 1-14) avec destraits nouveaux : l'invitation est lancée par un roi à l'occasion des noces de son fils; le crime des invités paraît plus grand : non seulement ils se dérobent, mais ils mettent à mort les envoyés du roi! Ces traits sont repris avec plus d'insistance encore et une signification plus évidente dans la parabole des vignerons :

Un homme planta une vigne; il l'entoura d'une clôture, creusa une cuve, bâtit une tour; puis il la loua à des vignerons, et partit en pays étranger. A la saison, il envoya vers les vignerons un serviteur, pour recevoir d'eux une part des fruits de la vigne. S'étant saisis de lui, ils le battirent et le renvoyèrent les mains vides. Il leur envoya un autre serviteur; ils le frappèrent à la tête et l'outragèrent. Il en envoya encore un autre, ils le tuèrent; et plusieurs encore, ils battirent les uns et tuèrent les autres. Il lui restait encore quelqu'un, son fils unique; il l'envoya le dernier vers eux, en se disant : ils respecteront mon fils. Mais ces vignerons se dirent entre eux : C'est l'héritier; allons, tuons-le, et l'héritage sera pour nous. S'étant saisis de lui, ils le tuèrent et le jetèrent hors de la vigne. Que fera le maître de la vigne? Il viendra, et il perdra ces vignerons, et il donnera sa vigne à d'autres<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> Sur la comparaison des deux évangélistes et sur la signification de ces traits nouveaux cf. Plummer, s. Mt. p. 300-301.

<sup>2.</sup> Mc., XII, 1-9; cf. Mt., XXI, 33-41, Lc., XX, 9-16

Ce discours est d'une authenticité certaine 1 et d'une signification évidente: ce qui y est enseigné, ce n'est pas seulement la mort du Christ et le châtiment des Juifs, c'est l'histoire du peuple de Dieu représenté sous cette image traditionnelle d'une vigne: les prophètes, envoyés d'abord par Dieu, sont des serviteurs, et le Messie, que Dieu envoie enfin, c'est son Fils unique<sup>2</sup>.

1. Cf. F. C. Burkitt, The parable of the wicked husbandmen dans Transactions of the third international congress of the history of religions (Oxford, 1908, II, p. 321 sqq.). Cette parabole, remarque M. Burkitt, si elle avait pris naissance dans la communauté chrétienne, et si elle ne s'était pas imposée comme un discours authentique du Christ, ne se fût pas ainsi terminée sur la perspective de la mort de Jésus; on y aurait ajouté certainement l'annonce de sa résurrection. Cf. van Crombrughe, De soteriologiae christianae primis fontième (Legrein 1998), p. 22-62

tibus (Louvain, 1905), p. 32-42.

2. Mc., XII, 6: ἔτι ἕνα εἶγεν, υίὸν ἀγαπητόν (NESTLE et WESTCOTT-HORT mettent une virgule après είχεν; Tischendorf n'en met pas). Cf. Lc., xx, 13 : πέμψω τὸν υίον μου τὸν ἀγαπητόν. Με., ΧΧΙ, 37 : ἀπέστειλεν πρὸς αὐτοὺς τὸν υίον αὐτοῦ. — Il est inutile d'insister sur l'emploi de ενα par Mc. Le mot άγαπητός, joint à παϊς ou νίός, désigne un fils unique. Ainsi dans le grec profane: Il., vi 401, cf. Od., iv, 817; Arist., Thesm., 761; Dém., 567, 24; Aristt., Rhét., 1, 7, 41. De même dans le grec des LXX, où il traduit יהור : Gen., xxii, 2. 12. 16; Jud., xi, 34; Jér., vi, 26; Am., VIII, 10; Zach., XII, 10 (remarquer les variantes: Gen., XXII, 2, LXX : ἀγαπητός; Αυυιίλ : μονογενής. Prov., IV, 3, LXX : ἀγαπώμενος; Aquila: μονογενής). Philon pareillement appelle le monde τον μόνον καλ άγαπητὸν αίσθητὸν υίον (De ebriet., 30. M. I, 361). Cf. Jubilés, XVIII, 15 et la note de Charles. — Dans les synoptiques, άγαπητός est employé au même sens que μονογενής par saint Jean (cf. Resch, Parallellexte. TU, x, 2, p. 24). Mc,, 1, 11 et Lc., 111, 22 : σὸ εξ ὁ νίος μου ὁ ἀγαπητός, ἐν σοὶ εὐδόχησα. Cf. Mt., III, 17: οὖτός ἐστιν δ υίος μου ὁ ἀγαπητὸς ἐν ὧ εὐδόχησα. Mc., IX, 7: οδτός έστιν ό υίος μου ό άγαπητός, άχούετε αὐτοῦ. Cf. Mt., ΧΥΙΙ, 5 : οὖτός ἐστιν ὁ υίός μου ὁ ἀγαπητός, ἐν ῷ εὐδόκησα· ἀκούετε αὐτοῦ. Lc., IX, 35 : οδτός έστιν ο υίος μου ο έκλελεγμένος, αὐτοῦ ἀκούετε (ACDN : δ άγαπητός). ΙΙ Pet., 1, 17 : ὁ υίός μου ὁ άγαπητός μου οδτός ἐστιν. On lit de même chez saint Paul, Eph., 1, 6 : εἰς ἔπαινον δόξης τῆς χάριτος αὐτοῦ ης εγαρίτωσεν ήμας εν τῷ ήγαπημένω. Col., I, 13 : ήμας... μετέστησεν εἰς τὴν βασιλείαν του υίου της άγάπης αὐτου. Dans Rom., VIII, 31, l'expression de Gen., xxII, 16, τοῦ ἀγαπητοῦ υίοῦ, est remplacée par τοῦ ἰδίου υίοῦ. — On retrouve de même dans les PP. Apost. ἡγαπημένος (I Clem., LIX, 2-3; BARN., III, 6; IV, 3; IGN., Sm., in.); ἀγαπητός (HERM., Sim., v, 2, 6; Martyr. Polyc., xiv, 1. 3). Cf. Test. Benj. xi, 2 (interpol. chrét.). Ce titre de « bien-aimé » est particulièrement fréquent dans l'Ascension d'Isaïe (cf. édit. Tisserand, p. 8). - Sur la valeur et l'emploi de ce terme on peut lire deux articles du Journal of theol. studics : ἀγαπητός, Un peu plus tard, Jésus, enseignant dans le Temple, s'efforce de corriger l'idée trop étroitement nationale que les Juifs se faisaient du Messie : « Comment les scribes disent-ils que le Christ est fils de David? David lui-même a dit, sous l'inspiration de l'Esprit-Saint : Le Seigneur a dit à mon Seigneur : Assieds-toi à ma droite, jusqu'à ce que je mette tes ennemis sous tes pieds. David lui-même l'appelle Seigneur; comment donc est-il son fils? » 1. En parlant ainsi, Jésus n'entendait pas repousser cette filiation davidique que tous reconnaissaient en lui, mais il voulait y faire reconnaître en même temps cette majesté plus haute de celui que David appelait son Seigneur.

C'est aussi pendant ces derniers jours, à la veille de sa mort, que Jésus a prédit avec le plus de force la catastrophe finale qui devait consommer la ruine de Jérusalem et celle du monde entier; à cette occasion il décrit de nouveau le retour triomphant du Fils de l'homme; il l'avait déjà fait bien des fois, mais jamais encore il n'avait donné à son rôle un caractère de transcendance si manifestement surhumain. Il faut relire surtout la scène du jugement telle qu'elle est décrite en saint Matthieu (xxv, 31-46):

Quand le Fils de l'homme viendra dans sa gloire avec tous les anges, alors il s'assiéra sur le trône de sa gloire. Et toutes les nations seront assemblées devant lui, et il séparera les uns d'avec les autres, comme le berger sépare les brebis d'avec les boucs; et il

xx (1919), p. 339-345, et surtout C. H. Turner, O ΥΙΟΣ ΜΟΥ Ο ΑΓΑΠΗΤΟΣ. xxvii (1926), p. 113-129; M. Turner conclut ainsi son étude: « From Homer to Athanasius the history of the Greek language bears out, I venture to think, the argument of this paper that ἀγαπητὸς υἰός is rightly rendered « Only Son ». » Cf. supra, p. 268, n. 1 et p. 317, n. 2. — On retrouve la même équivalence dans le judaïsme rabbinique

(Abelson, The Immanence of God, p. 164 et n. 27).

1. Mc., XII, 35-37. Chez saint Marc, cette interrogation apparaît avant tout comme une instruction donnée à la foule; chez saint Matthieu (XXII, 41-46) et saint Luc (XX, 41-44), comme une difficulté proposée aux pharisiens; mais il n'y a là qu'un procédé d'exposition différent de la part des évangélistes : à cette date et en ce lieu, un enseignement du Christ revêtait nécessairement l'aspect d'une polémique, mais cette polémique n'avait pas pour but principal d'imposer silence à des adversaires; elle visait plus encore à instruire les auditeurs.

mettra les brebis à sa droite et les boucs à sa gauche. Alors le Roi dira à ceux qui seront à sa droite : Venez, les bénis de mon Père; prenez possession du royaume qui vous a été préparé dès la fondation du monde. Car j'ai eu faim, et vous m'avez donné à manger... Je vous le dis en vérité, toutes les fois que vous aurez fait ces choses à l'un de ces plus petits de mes frères, c'est à moi que vous les avez faites. Ensuite il dira à ceux qui seront à sa gauche : Retirez-vous de moi, maudits, allez dans le feu éternel qui a été préparé pour le diable et pour ses anges. Car j'ai eu faim, et vous ne m'avez pas donné à manger... Je vous le dis en vérité, toutes les fois que vous n'avez pas fait ces choses à l'un de ces plus petits, c'est à moi que vous ne les avez pas faites. Et ceux-ci s'en iront au châtiment éternel, mais les justes à la vie éternelle<sup>4</sup>.

Les traits les plus caractéristiques de cette scène si solennelle se retrouvent ailleurs dans l'évangile, le plus souvent chez saint Matthieu, mais aussi chez les autres synoptiques : dans d'autres discours, Jésus a représenté les anges comme ses assesseurs au dernier jour 2 et toutes les nations de la terre comme ses justiciables 3: une fois de plus, il revendique ici dans toute sa majesté ce rôle de juge universel et souverain; en même temps il apparaît plus que jamais comme le centre de toute la vie morale de toute l'humanité : tout ce que les hommes peuvent faire de bien ou de mal, c'est au Christ qu'ils le font et c'est uniquement d'après leur attitude envers lui qu'ils seront jugés. Nous avons déjà plus haut (p. 282) recueilli cet enseignement du Seigneur: nous avons vu comment l'attitude du Christ ici-bas vis-à-vis des pécheurs fait pressentir déjà cette sentence du juge. Mais il y a plus : Le Fils de l'homme apparaît ici non seulement comme le juge, mais comme le Chef de l'humanité, qui est meurtri par toutes les souffrances de ses membres, soulagé par toute l'assistance qu'on leur donne; n'entrevoit-on pas déjà l'enseignement de

<sup>1.</sup> Sur la valeur historique de ce texte, cf. Sanday, The Life of Christ in recent Research, p. 128 et n. 1: « I am aware that doubt is thrown on this passage by some critics. But the doubt is most wanton. Where is the second brain that could have invented anything so original and so sublime as vv. 35-40, 42-45? »

<sup>2.</sup>  $\overline{Mt}$ ., xIII, 39. 41. 49; Mt., xVI, 27, cf. Mc., VIII, 38; Lc., IX, 26; Lc., XII, 8. 9; Mt., xXIV, 31, cf. Mc., XIII, 27.

<sup>3.</sup> Mt., xxiv, 30.

saint Paul? Bien des historiens ont rattaché la christologie de l'Apôtre à sa vision de Damas : il avait compris là qu'en poursuivant l'Église, c'était Jésus lui-même qu'il persécutait; mais cette révélation était-elle autre chose qu'un écho anticipé de la sentence suprême : « Ce que vous avez fait aux plus petits de mes frères, c'est à moi que vous l'aurez fait 1, »

En proposant aux Juiss, pendant ces derniers jours de son ministère, ce tableau du jugement dernier, le Christ leur donnait donc non seulement l'avertissement le plus grave. mais encore la révélation la plus claire qu'ils pussent porter; il n'avait plus qu'à sceller son témoignage de son sang.

Pour pouvoir condamner Jésus, les grands-prêtres ont suborné des faux témoins; devant Carphe, ces misérables viennent déposer l'un après l'autre; le Christ ne daigne pas leur répondre un mot; il laisse leurs mensonges se détruire d'eux-mêmes par leurs contradictions.

Le grand-prêtre, se levant, lui dit : Tu ne réponds rien? qu'est-ce que ces gens témoignent contre toi? Mais Jésus se taisait. Le grandprêtre lui dit : Je t'adjure, au nom du Dieu vivant, de nous dire si tu es le Christ, le Fils de Dieu. Jésus lui dit : Tu l'as dit. En outre, je vous le dis, vous verrez désormais le Fils de l'homme assis à la droite de la Puissance et venant sur les nuées du ciel. Alors le grand-prêtre déchira ses vêtements en disant : Il a blasphémé! Qu'avons-nous encore besoin de témoins? Vous venez d'entendre le blasphème. Que vous en semble? Et ils répondirent : Il est digne de mort (Mt., xxvi, 62-66).

C'est ainsi que le Fils de Dieu a voulu rendre son témoignage suprême : adjuré au nom de Dieu, devant les autorités religieuses les plus hautes de sa nation, au prix de son sang. Il a voulu que sa mort, qui devait fonder notre espérance, assurât en même temps notre foi : c'est le sacrifice par lequel il nous a rachetés, c'est aussi le martyre par lequel il a attesté qu'il était vraiment le Christ, le Fils de Dieu, le Juge du

<sup>1.</sup> On peut retrouver un écho de cet enseignement dans la parole prêtée au Christ par Tertullien (De orat., 26) et Clément d'Alexandrie (Strom. 1, 19, 94; 11, 15, 70): « tu as vu ton frère; tu as vu ton Seigneur (ou: ton Dieu) »: « vidisti, inquit, fratrem; vidisti Dominum tuum. » είδες γάρ, φησι, τον άδελφόν σου, είδες τον θεόν σου.

monde. Appuyés sur cette « belle confession » de leur Maître 1, tous les chrétiens, à leur tour, y ont engagé leur foi et, au besoin, leur vie.

Pour apprécier justement le sens de ce témoignage, il n'est pas besoin de penser que Carphe ait saisi toute la portée de la formule qu'il employait 2; cependant, même dans sa bouche, cette formule n'était pas simplement équivalente au titre de Messie : nous l'avons déjà redit bien des fois, la tradition juive n'admettait pas l'équivalence de ces deux termes; elle n'appelait pas le Messie le Fils de Dieu. Si donc Carphe a précisé le titre de Christ, en ajoutant « le Fils de Dieu », c'est qu'il voulait poursuivre les prétentions messianiques de Jésus telles qu'elles avaient été émises par lui et soutenues par ses adhérents. De plus, tout le contexte l'indique, il avait choisi une formule telle que Jésus ne pouvait la repousser sans renier sa vie, ni l'adopter sans se faire condamner pour blasphème, comme il le fut en effet. Or, on en convient sans peine 3, revendiquer simplement le titre de Messie n'était pas blasphémer, et ce ne l'était pas non plus de se dire Fils de Dieu, si l'on entendait seulement par là une filiation morale et religieuse. Il fallait donc que ces deux affirmations eussent été dépassées par Jésus dans son enseignement tel que Caïphe le connaissait, tel par conséquent que les foules l'avaient entendu, et que les disciples l'avaient reçu. Sans vouloir préciser davantage la pensée de Caïphe, il faut convenir que ce titre de Fils de Dieu, qu'il n'empruntait pas à la tradition juive, mais à la prédication de

1. I Tim., vi, 13.

2. « Le Christ, le Fils de Dieu » (Mt.); « Le Christ, le Fils du Béni »

(Mc.); « Le Fils de Dieu » (Lc.).

<sup>3.</sup> Loisy, Synoptiques, 11, 604: « Dire: « Je suis le Christ », n'était pas blasphémer. Ce n'était pas prononcer sacrilègement le nom de Dieu que de dire: « Je suis le Fils de Dieu », à moins qu'on ne s'en tînt pas à l'idée morale et religieuse de la filiation, et qu'on n'y joignît quelque idée métaphysique, plus conforme à l'esprit de la gentilité qu'à celui du judaïsme, l'incarnation d'un être qui était, pour ainsi dire, quelque chose de Dieu, en sorte que l'affectation d'un semblable rapport avec Dieu, de la part de Jésus, pût être interprétée comme injurieuse à la majesté divine. » Cf. Strack-Billerbeck, I, p. 1017 et 1018.

Jésus, devait exprimer une relation si intime, si transcendante, avec la divinité, qu'un homme ne pût y prétendre sans blasphème.

A la question posée nettement et d'autorité Jésus répondit sans ambages: « Tu es le Christ, le Fils du Béni? Je le suis. » C'était son arrêt de mort qu'il prononçait, c'était aussi son témoignage suprême.

Pendant son agonie sur la croix, ses ennemis rappelèrent par dérision ses prétentions de Fils de Dieu<sup>1</sup>, et, après sa mort, le centurion dit : « Vraiment cet homme était fils de Dieu<sup>2</sup>. »

La résurrection du Seigneur et les apparitions qui la suivirent relevèrent la foi ébranlée des disciples et la confirmèrent. De ce point de vue, ces derniers récits des évangiles ontpour l'historien du dogme de la Trinité une importance décisive : eux seuls rendent raison de l'attachement des apôtres à une doctrine si nouvelle, si mystérieuse et si combattue.

Mais, si Jésus est plus que jamais, pendant ces jours, l'ami qui console et le Dieu qui se révèle, il est, moins que pendant sa vie, le maître qui instruit. L'initiation des apôtres aux mystères chrétiens est encore fort imparfaite, mais c'est à l'Esprit-Saint qu'il appartiendra de l'achever; aussi quelques phrases seulement intéressent le développement de la doctrine trinitaire; il n'en est pas toutefois de plus pleines dans tout l'Évangile:

Les onze disciples se rendirent en Galilée, sur la montagne que Jésus leur avait marquée, et le voyant ils l'adorèrent, mais quelquesuns doutèrent. Et Jésus s'approchant leur dit: Toute puissance m'a été donnée au ciel et sur terre. Allez donc, enseignez toutes les nations, les baptisant au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, leur apprenant à observer tout ce que je vous ai prescrit; et voici que je suis avec vous tous les jours jusqu'à la consommation du monde<sup>3</sup>.

<sup>1.</sup> Mt., xxvII, 40.43. Cf. ibid., 42 (Mc., xv, 32; Lc., xxIII, 37): « S'il est le roi d'Israël, qu'il descende de la croix »; Lc., xxIII, 35: « S'il est le Christ, élu de Dieu. » Ce titre d'Élu, donné au Messie dans les paraboles d'Hénoch, n'est appliqué au Christ dans le N. T. que par Lc., IX, 35 et XXIII, 35.

<sup>2.</sup> Mc., xv, 39 (υίὸς θεοῦ ἦν). Cf. Mt., xxvii, 54; d'après Lc., xxiii, 47: « Cet homme était juste. »

<sup>3.</sup> Mt., xxvIII, 16-20.

Avant de parler de la formule trinitaire, il importe de remarquer ce qui concerne proprement le Christ. Les premières paroles de ce texte rappellent la sentence étudiée plus haut : « Tout m'a été confié par mon Père » ; mais là il s'agissait plutôt de secrets confiés, de doctrine transmise (πάντα παρεδόθη); ici c'est la puissance totale (πᾶσα ἐξουσία) qui est remise au Fils; dans Mt., xi, 27, il se représentait comme l'unique révélateur du Père; maintenant, comme le souverain universel qui envoie partout ses apôtres. Il les suivra d'ailleurs, il sera partout et toujours avec eux : cette expression était familière aux apôtres et avait pour eux un sens bien déterminé : c'était la promesse même que lahvé avait faite à Moïse et aux prophètes; le parallélisme était significatif, et révélait aux apôtres leur rôle et leur Maître.

Quant à la formule baptismale ici énoncée, elle est, de tous les textes trinitaires du Nouveau Testament, le plus explicite; il n'en est pas non plus qui ait joué, dans les controverses ultérieures, un rôle aussi décisif; au iv° siècle surtout, les Pères s'en servent comme d'une arme de prédilection; saint Hilaire, par exemple, commence ainsi sa démonstration: « Sufficiebat credentibus Dei sermo, qui in aures nostras Evangelistae testimonio cum ipsa veritatis suae virtute transfusus est, cum dicit Dominus: Euntes docete... Quid enim in eo de sacramento salutis humanae non continetur?... Plena sunt omnia ut a pleno, et a perfecto perfecta 1. »

La signification de ce texte n'est guère douteuse, et nous y reviendrons plus tard, quand nous aurons étudié chez les synoptiques la doctrine du Saint-Esprit; son authenticité, très certaine, est cependant très contestée aujourd'hui; nous discuterons dans une note les objections qu'on lui oppose<sup>2</sup>.

## § 3. — L'Esprit-Saint.

Dans son discours théologique sur le Saint-Esprit, qui a été cité plus haut, saint Grégoire de Nazianze disait que « le

De Trinit., II, 1 (PL, x, 50).
 V. note E, à la fin du volume.

Nouveau Testament a manifesté le Fils, et fait entendre (ὑπέδειξε) la divinité de l'Esprit ». En parlant ainsi, le saint docteur n'entendait pas dire que le dogme de la divinité du Saint-Esprit n'était contenu dans le Nouveau Testament que d'une façon incertaine et douteuse; — lui-même a montré mieux que personne qu'on en pouvait tirer des arguments péremptoires; — mais il voulait signifier que la personne du Saint-Esprit ne se manifestait pas en pleine lumière, comme celle du Fils.

Par son incarnation, le Fils nous est apparu en personne; le Saint-Esprit ne s'est révélé que par ses dons; nous ne connaissons point sa personne par une manifestation directe et immédiate, mais seulement par ce que les apôtres et le Christ lui-même nous en enseignent. Cet enseignement d'ailleurs a été progressif, comme le fut toute la révélation chrétienne au siècle apostolique. Les données des synoptiques, obscures pour la plupart, s'éclairent chez saint Paul et plus pleinement chez saint Jean. Si l'obscurité initiale est ici plus grande et ne se dissipe que plus lentement, un chrétien n'en peut être surpris; il se rappelle les promesses de Notre-Seigneur : il sait que ce n'est qu'après sa mort et sa résurrection glorieuse qu'il a répandu abondamment le Saint-Esprit sur ses disciples.

La première œuvre que l'Évangile attribue à l'Esprit-Saint, c'est la conception virginale. Cette œuvre divine a été de tout temps attaquée par les exégètes rationalistes. Dans ces trente dernières années, c'est l'histoire comparée des religions qui a fourni le plus souvent des armes aux attaquants; on a cherché l'interprétation du récit de saint Luc dans les légendes chinoises, bouddhiques, iraniennes, assyriennes et babyloniennes, arabes, égyptiennes, helléniques 1; c'est l'hellénisme qui a été représenté le plus souvent comme la source de cette croyance 2; et pourtant tout, dans le texte évangélique,

<sup>1.</sup> On trouvera la description de tous ces systèmes dans Clemen. Religionsgeschichtl. Erklärung des N. T., p. 147-121.

<sup>2.</sup> C'est, par exemple, l'interprétation que proposait M. Loisy dans ses Évangiles synoptiques, 1, p. 291 sq.; il la maintient encore dans son Évangile selon Luc, p. 90. On la trouve aussi chez Clemen, p. 120

repousse cette explication: d'abord l'ensemble de ces deux chapitres, d'une composition et d'un style si nettement sémitiques, et puis cette idée d'une conception virginale, totalement étrangère à la mythologie hellénique et incompatible avec les légendes qu'on essaie d'en rapprocher 1. Récemment E. Norden, dont on ne peut nier la compétence en matière de philologie hellénique et qu'on ne soupçonnera pas de préjugés théologiques, reprenait l'étude de cette question et concluait qu'il n'y avait là, pas plus du reste que dans tout l'évangile, rien d'hellénique 2; mais il pense que tout s'explique par des spéculations théosophiques égyptiennes qui nous seraient attestées, d'un côté par Plutarque, de l'autre par Philon 3; cette hypothèse, qui n'est pas neuve, a été déjà

121, chez Leisegang, *Pneuma Hagion* (Leipzig, 1922), p. 22 sqq.; chez Ed. Meyer, *Ursprung*, I, p. 54 sqq.: « Diese Erzählung hat ihr Analogon und Vorbild in dem populären Glauben der hellenistischer Welt, dass wie die Heroen der Vorzeit so auch die gewaltigen Weltenherrscher der Gegenwart in Wirklichkeit Gottessöhne seien ».

1. Tout ceci a été très bien montré par le P. Lagrange, Revue Biblique, XI (1914), p. 60-71 et 188-208 et Médebielle, art. Annonciation (Suppl. au Dict. de la Bible), surtout col. 273 sq. On peut comparer ce que nous avons dit supra, p. 18-33, du culte des souverains

et des légendes qu'il a fait naître.

2. Die Geburt des Kindes (Leipzig, 1924), p. 82: « Hellenisches sei dem Evangelium wesensfremd: diese von mir in einer früheren religionsgeschichtlichen Arbeit so formulierte Ansicht bestätigt sich mir bei jeder neuen Untersuchung. Aber auch mit dem Gebrauch des Ausdruckes « hellenistisch » kann man in dieser Hinsicht nicht behutsam genug sein ». ibid., p. 79, n. 3: « Aus reinhellistischer Literatur ist die Vorstellung, dass ein Gott durch sein πνεύμα die Empfängnis eines Weibes (nicht etwa bloss ihre Inspiration)

bewirke, nicht belegbar. »

3. On lit chez Plutarque, Isis et Osiris, 36: Δία μὲν γὰρ Αἰγύπτιοι τὸ πνεῦμα καλοῦσιν. Numa, 4, 5: Καίτοι δοχοῦσιν οὐκ ἀπιθάνως Αἰγύπτιοι διαιρεῖν, ώς γυναικὶ μὲν οὐκ ἀδύνατον πνεῦμα πλησιάσαι θεοῦ καί τινας ἐντεκεῖν ἀρχὰς γενέσεως, ἀνδρὶ δὲ οὐκ ἔστι σύμμιξις πρὸς θεὸν οὐδὲ ὁμιλία σώματος, Cf. quaest. conσίν. VIII, 6-7: οὐκ ἐμὸς ὁ μῦθος, ἀλλ' Αἰγύπτιοι τόν τ' ᾿Απιν οὕτω λογεύεσθαί φασιν ἐπαφῆ τῆς σελήνης καὶ ὅλως ἄρρενι θεῷ πρὸς γυναϊκα θνητὴν ἀπολείπουσιν ὁμιλίαν ἀνάπαλιν δ' οὐκ ἀν οἴονται θνητὸν ἀνδρα θηλεία θεῷ τόχου καὶ κυήσεως ἀρχὴν παρασχεῖν, διὰ τὸ τὰς οὐσίας τῶν θεῶν ἐν ἀέρι καὶ πνεύμασι καί τισι θερμότησι καὶ ὑγρότησι τίθεσθαι. Ce qui ressort de ces textes, c'est que les Égyptiens, dont Plutarque prétend rapporter la pensée, admettent qu'un dieu peut s'unir à une femme, mais qu'un homme ne peut rendre mère une déesse, et la raison en est que la nature des dieux consiste « dans de l'air, des vents, des chaleurs, des

souvent réfutée, même par les tenants de l'école comparatiste <sup>1</sup>.

Quand on a critiqué ces rapprochements imaginaires, on sent mieux la distance qui sépare de ces fables impures le récit de saint Luc, si réservé, si chaste et, dans sa simplicité, si divin. Le fait que l'évangéliste rapporte apparaît alors tel qu'il est en réalité, transcendant et unique dans l'histoire humaine comme l'incarnation elle-même, mais préparé comme elle par une longue suite de miracles; dans la conception de bien des grands hommes de l'Ancien Testament, d'Isaac par exemple et de Samuel, on voit une intervention particulière de Dieu<sup>2</sup>; on la reconnaît encore dans la maternité d'Élisabeth; dès sa conception, Jean-Baptiste apparaît comme le Précurseur, et ce grand miracle est présenté en

humidités ». Tout cela est bien loin du récit évangélique, de l'annon-

ciation faite par l'ange à la vierge.

Le texte de Philon, De Cherubim, 40-52 (M. I, p. 146-148) a été souvent cité et discuté; le mérite de Leisegang, Pneuma Hagion, p. 43 sqq. a été d'en signaler le caractère de mythe sacré réservé aux initiés; ce caractère est en effet très apparent (n. 42, 48-49) et très intéressant, et Norden a eu raison d'y insister à son tour. On en peut conclure que le thème que Philon développe ici sur les maternités miraculeuses de Sara, de Rebecca, de Lia, de Sepphora, avait déjà été traité avant lui; Philon voit dans ces fécondités le symbole de l'action de Dieu dans l'âme humaine où il fait germer la vertu; tout cela est bien conforme à l'allégorisme moral qui lui est cher; mais toute cette spéculation est étrangère au mystère de la conception virginale. Le trait qui s'en rapproche le plus est l'interprétation d'un texte de Jérémie, III, 4 (49-50): le prophète appelle Dieu ἄνδρα τῆς παρθενίας σου. Philon l'explique ainsi : ἀνθρώπων μέν γάρ ἡ ἐπὶ γενέσει τέχνων σύγοδος τὰς παρθένους γυναϊκας ἀποφαίνει. ὅταν δὲ ὁμιλεῖν ἄρξηται ψυχῆ θεός, πρότερον αυτήν γυναϊκα παρθένον αύθις ἀποδείκνυσιν: quand un homme s'unit à une vierge, il lui en enlève sa virginité; quand Dieu s'unit à l'âme pour la féconder, il lui rend la virginité qu'elle avait perdue; c'est ce qu'il découvre dans l'histoire de Sara : Σάρρα γοῦν οὐ διαλέξεται (θεός), πρὶν ἐχλιπεῖν ἐχείνην τὰ γυναιχεῖα πάντα καὶ ἀναδραμεῖν εἰς άγνευούσης παρθένου τάξιν. Le seul point de contact qu'on puisse découvrir ici, c'est le caractère miraculeux de ces conceptions, et ce trait ne vient point des mythes égyptiens, mais des récits bibliques, ainsi que nous le remarquons ci-dessus.

1. CLEMEN, p. 120.

<sup>2.</sup> Dans le texte de Philon, cité et commenté ci-dessus on peut voir comment ces conceptions miraculeuses étaient interprétées dans la tradition des Juifs d'Alexandrie.

effet par Gabriel à Marie comme le signe de la puissance de

Dieu et comme le présage de sa propre maternité.

« L'Esprit-Saint viendra en toi, dit l'ange à Marie, et la Puissance du Très-Haut te couvrira de son ombre 1. » Beaucoup des plus anciens Pères, sous l'influence d'une terminologie encore indécise, ont entendu ici par l'Esprit-Saint le Fils, et par sa venue son incarnation : ainsi saint Justin, saint Calliste, saint Hippolyte, Tertullien, saint Cyprien, Lactance, saint Athanase, saint Hilaire 2; d'autres, retrouvant dans la « Puissance de Dieu » un des noms donnés au Fils par saint Paul, ont distingué dans ce texte de saint Luc, deux personnes divines et deux actions 3. Ces deux interprétations ont été

1. Lc., 1, 35 : Πνευμά άγιον έπελεύσεται έπὶ σέ, καὶ δύναμις δψίστου ἐπισκιάσει σοι (il faut remarquer que ces deux termes sont employés sans article). Cf. Mt., 1, 18. 20 : εδρέθη ἐν γαστρὶ ἔχουσα ἐχ πνεύματος άγίου...

τὸ γὰρ ἐν αὐτῆ γεννηθὲν ἐκ πνεύματός ἐστιν άγίου.

2. Justin, Apol., 1, 33, 6 : Τὸ πνεῦμα οῦν καὶ τὴν δύναμιν τὴν παρὰ τοῦ θεοῦ οὐδὲν ἄλλο νοῆσαι θέμις ἢ τὸν λόγον. Callist., ap. Philosoph., ix, 12 : ... καὶ εἶναι τὸ ἐν τῇ παρθένω σαρκωθέν πνεῦμα οὐχ ἔτερον παρὰ τὸν Πατέρα. ΗΙΡΡΟΙ., Noët., IV: τίς οὖν ἦν ἐν οὐρανῷ ἀλλ' ἢ λόγος ἄσαρχος... λόγος γὰρ ἦν, πνεύμα ήν, δύναμις ήν. Tertull., Prax., xxvi: « Dicens autem « Spiritus Dei » ... portionem totius intellegi voluit, quae cessura erat in filii nomen. Hic spiritus Dei idem erit sermo. Sicut enim Johanne dicente: sermo caro factus est, spiritum quoque intellegimus in mentione sermonis, ita et hic sermonem quoque agnoscimus in nomine spiritus. » CYPRIEN, O. idola dii non sint, XI: « Hic est virtus Dei, hic ratio, hic sapientia ejus et gloria : hic in virginem delabitur, carnem spiritus sanctus induitur, Deus cum homine miscetur. » Lactance, IV, 12: « Descendens itaque de caelo sanctus ille spiritus Dei sanctam virginem, cujus utero se insinuaret, elegit. » Athanase, De incarn., xviii (PG, xxv, 128) : καὶ ἐν ἀρχῆ κατερχόμενος πρὸς ἡμᾶς, ἐκ παρθένου πλάττει ἑαυτῷ τὸ σωμα. Hilaire, De Trinit., II, 26 (PL, x, 67): « Spiritus sanctus de super veniens virginis interiora sanctificavit, et... naturae se humanae carnis immiscuit. » (Cf. la préface des éditeurs bénédictins, PL, IX, 35 sqq.; Resch, Kindheitsevangelium, TU, x, 5, p. 83 sqq.; 93 sqq.).

Il suffira de mentionner ici la déformation grossièrement matérialiste qu'ont fait subir à cette interprétation certains hérétiques: pour eux, la parole de l'ange aurait été le Verbe divin s'insinuant dans le corps de la Vierge et s'y incarnant: Sibyll., viii, 469: ἔπος δ' εἰσέπτατο νηδύν, | σαρχωθὲν δὲ χρόνω καὶ γαστέρι ζωογονηθέν | ἐπλάσθη βροτέην ἰδέην καὶ κοῦρος ἐτύχθη | παρθενικοῖς τοκετοῖς. Cette imagination grossière a été combattue par Ps. Ατημακε, In annuntiat. Deiparae, vii (χχνιιι, 928); on a voulu à tort la retrouver chez Origène, In Luc., χιν (PG, χιιι,

1837). Cf. supra, p. 223, n. 6.

3. Rufin, In symbol., ix (PL, xxi, 349): « Vide ergo cooperantem

justement écartées, mais elles nous font pressentir, dès le seuil de cette histoire, les incertitudes de terminologie, et parfois de pensée, dont nous trouverons d'autres exemples.

A ne considérer que le texte même de saint Luc, il n'est pas douteux que les deux expressions Esprit-Saint, Vertu du Très-Haut, soient équivalentes; ni l'une ni l'autre n'a l'article 1; la seconde n'est pas, dans la langue de saint Luc, ni dans celle des autres auteurs sacrés, un nom personnel du Saint-Esprit. Ce passage indique donc une action, une force divine; mais il ne permet pas de conclure avec certitude à l'existence d'une personne divine distincte du Père et du Fils 2.

Autour du berceau de Jésus, l'Esprit se répand abondamment: Jean-Baptiste en est rempli (Lc., 1, 15)<sup>3</sup>, de même Élisabeth (1, 41) et Zacharie (1, 67); Siméon depuis longtemps avait reçu une promesse de l'Esprit (11, 26, cf. 25), c'est aussi l'Esprit qui le conduit au temple (11, 27). Dans tout cela on reconnaît l'aurore des temps messianiques, les prémices de la grande effusion de l'Esprit prédite par les prophètes, mais on

sibi invicem Trinitatem. Spiritus Sanctus venire dicitur super virginem, et Virtus Altissimi obumbrare ei. Quae est autem Virtus Altissimi, nisi ipse Christus, qui est Dei virtus et Dei sapientia? Cujus autem haec Virtus est? Altissimi, inquit. Adest ergo Altissimus, adest et Virtus Altissimi, adest et Spiritus Sanctus. » Cf. Maximin, ap. August., Ct. Maxim., 11, 17, 2 (PL, XLII, 784).

S. Irénée propose, en divers endroits de ses ouvrages, des interprétations différentes de ce texte : tantôt il attribue simplement la conception du Christ à l'opération du Saint-Esprit : Dém., 40; cf. Haer., III, 16, 2 (921); tantôt il y reconnaît l'action commune du Verbe et de l'Esprit-Saint : Haer., v, 1, 3 (1122); tantôt enfin il laisse dans l'ombre le rôle de l'Esprit-Saint pour marquer seulement celui du Fils de Dieu : Dém., 71. — Ces différents textes sont étudiés de plus près au tome II de cette Histoire.

1. L'emploi ou l'omission de l'article n'est pas dans ces expressions chose indifférente, ainsi que l'a déjà remarqué saint ATHANASE, Ad Serap., 1, 4 (PG, xxvi, 536-537).

2. Au reste, la conception virginale, comme toutes les œuvres de Dieu ad extra, a pour principe l'essence divine, qui est unique, et non une des trois personnes à l'exclusion des autres. Elle est attribuée au Saint-Esprit comme toutes les œuvres d'amour.

3. Winstanley remarque (p. 24) que cette expression, πλησθήναι πνεύματος άγίου est propre a saint Luc et fréquente chez lui : 1, 15. 41. 67; Act., II, 4: IV, 8.31; IX, 17; XIII, 9.

ne discerne pas plus clairement que dans l'Ancien Testament

ce qu'est cet Esprit promis et donné.

Jean-Baptiste rappelle et confirme les promesses passées : « Un plus grand que moi va venir après moi;... je vous ai donné un baptême d'eau, il vous donnera un baptême d'Es-

prit-Saint 1. »

Peu de temps après, le Christ était baptisé et l'Esprit se manifestait : « Il arriva en ces jours que Jésus vint de Nazareth de Galilée, et fut baptisé dans le Jourdain par Jean. Et dès qu'il sortit de l'eau, il vit les cieux s'entr'ouvrir et l'Esprit comme une colombe 2 descendre sur lui; et une voix vint du ciel : Tu es mon Fils unique, en toi je me suis complu 3. »

Nous avons déjà étudié le témoignage rendu ici par le Père à son Fils; l'Esprit se manifeste aussi, il n'est plus seulement question d'un Esprit-Saint comme plus haut, mais de l'Esprit (Mc.), de l'Esprit de Dieu (Mt.), de l'Esprit-Saint (Lc.); la

1. Mc., 1, 8 : αὐτὸς δὲ βαπτίσει ὑμᾶς πνεύματι άγίω. Mt., 111, 11 et Lc., 111, 16 ajoutent : « ... d'Esprit-Saint et de feu. » « Le feu peut être rattaché soit au jugement qui est l'œuvre propre du Messie... soit au don de l'Esprit qui fut répandu sur l'Église au jour de la Pentecôte »

(Rose, L'évangile selon saint Luc<sup>3</sup> [Paris, 1904], p. 36).

2. Pour expliquer la vision de la colombe, il n'est pas nécessaire de recourir aux légendes helléniques du vol de l'âme ni au mythe platonicien des âmes qui ont perdu leurs ailes (Gruppe, Griech. Mythol., p. 1618, n. 1). Gen., 1, 2 présentait déjà une image analogue: בורה אל הנום Cf. H. B. Swete, The Holy Spirit in the N. T. (London, 1909), p. 365-366, note A, « the dove as a symbol of the Holy

Spirit. »

3. Mc., 1, 9-11, cf. Mt., III, 13-17, Lc., III, 21-22. L'évangile des Hébreux représentait autrement cette scène; c'était l'Esprit, conçu comme mère de Jésus, qui lui disait : Tu es mon Fils, fr. 4, ap. Hieron., in Is., IV (PL. XXIV, 145) : « Porro in evangelio, cujus supra fecimus mentionem, haec scripta reperimus : Factum est autem cum ascendisset Dominus de aqua, descendit fons omnis Spiritus Sancti et requievit super eum, et dixit illi : Fili mi, in omnibus prophetis exspectabam te, ut venires et requiescerem in te, tu es enim requies mea, tu es Filius meus primogenitus, qui regnas in sempiternum. » Ailleurs, le même évangile faisait dire à Jésus : « Modo tulit me mater mea, Sanctus Spiritus, in uno capillorum meorum » (ap. Hieron., in Mich., II, PL, XXV, 1221). Cf. ap. Orig., in Jo., II, 12, 87 : ἄρτι ἔλαθέ με ἡ μήτηρ μου τὸ ἄγιον τνεῦμα ἐν μιὰ τῶν τριχῶν μου καὶ ἀπήνεγκέ με εἰς τὸ ὅρος τὸ μέγα Θαδώρ (cf. d'autres citations de ce passage ap. Preuschen, Antilegomena, p. 5).

forme déterminée de l'expression, plus encore la manifestation distincte de l'Esprit et son rapprochement du Père et du Fils, font entendre la pensée des évangélistes; dans ce baptême du Christ on aperçoit la Trinité, de même que dans le baptême du chrétien on l'atteste.

Le fait lui-même livra-t-il dès l'abord à ses témoins toute sa signification? on ne peut le croire; il ne semble pas que la foule qui se pressait au Jourdain ait vu ou entendu tout cela1; elle était d'ailleurs bien mal préparée à comprendre un tel mystère. Le Baptiste du moins y reconnut le signe que Dieu lui avait donné et, selon que le rapporte saint Jean (1, 33. 34), il attesta dès lors que Jésus était le Fils de Dieu.

Dans le récit de la vie publique de Notre-Seigneur et dans ses discours, tels qu'ils se lisent dans les évangiles synoptiques, on relève quelques mentions du Saint-Esprit tout à fait analogues à celles qu'on lit dans les livres des prophètes : Jésus est poussé par l'Esprit-Saint au désert<sup>2</sup>: il se tourne. sous l'impulsion de l'Esprit, vers la Galilée 3; il tressaille dans l'Esprit-Saint5; David a dit, inspiré par l'Esprit-Saint4.

Deux paroles, ou séries de paroles, du Christ sont à étudier de plus près. Les pharisiens blasphémaient les œuvres de Jésus et en particulier ses exorcismes, et l'accusaient d'être possédé par un esprit impur. Notre-Seigneur répondit : « Tout péché et tout blasphème sera remis aux hommes, mais le blasphème contre l'Esprit ne leur sera pas remis. Les paroles dites contre le Fils de l'homme seront pardonnées; les paroles dites contre l'Esprit-Saint ne seront pas pardonnées, ni dans ce monde ni dans l'autre 6. »

Dans les discussions théologiques du 1ve siècle, quand il faudra défendre contre les Macédoniens la divinité du Saint-

<sup>1.</sup> Cf. supra, p. 268 sq.

<sup>2.</sup> Mc., 1, 12, cf. Mt., IV, 1, Lc., IV, 1. - 3. Lc., IV, 14.

<sup>4.</sup> Lc., x, 21. — 5. Mc., xII, 36, cf. Mt., xXII, 43. 6. Mt., xII, 31-32, cf. Mc., III, 28-30, Lc., XII, 10. Saint Marc n'oppose pas explicitement, comme saint Matthieu, les paroles dites contre le Fils de l'homme aux paroles dites contre l'Esprit-Saint; cette opposition cependant porte bien sa marque d'authenticité : il est peu vraisemblable que la sentence primitive ait été corrigée dans un sens apparemment peu favorable à la dignité du Fils de l'homme.

Esprit, on trouvera dans ce texte un argument décisif; cette divinité ne faisait pas de doute aux auditeurs du Christ; quant à la personnalité distincte du Saint-Esprit, qui leur était inconnue, il est peu probable que cette parabole la leur ait révélée. Ce qu'ils comprirent du moins, c'est que les œuvres du Christ, comme les œuvres des prophètes et plus qu'elles, étaient des œuvres saintes et divines, des œuvres par conséquent de l'Esprit de Dieu<sup>1</sup>, que l'on ne pouvait sans blas-

phème imputer aux démons.

Les paroles les plus explicites de Jésus ne sont point celles qu'il adresse à la foule des Juifs, et où il présente l'Esprit de Dieu comme agissant déjà parmi eux; ce sont les promesses qu'il fait à ses disciples, quand il leur parle de l'Esprit comme d'un don qu'ils n'ont point recu encore, mais que le Père leur réserve et leur assure. Quand ils seront conduits devant les juges, ils n'auront point à préméditer leur réponse; « mais vous direz alors ce qui vous sera inspiré, car ce n'est pas vous qui parlerez alors, c'est l'Esprit-Saint2 »; et saint Luc, rapportant ces paroles, insiste plus encore sur l'assistance personnelle du Saint-Esprit : « Il vous enseignera alors ce qu'il vous faudra dire 3. » L'expression est déjà toute semblable à celles du discours après la cène, telles que les rapporte saint Jean 4. On perçoit ici un écho des promesses que seul le IVe évangéliste a explicitement rapportées, et dont on ne recueille ailleurs que des mentions rares et rapides; au jour de l'Ascension, Jésus dit à ses disciples : « Voici que je vais vous envoyer ce que mon Père a promis; pour vous, restez dans la ville jusqu'à ce que vous soyez revêtus de la puissance d'en haut 5 »; « vous recevrez la puissance de l'Esprit-Saint descendant en vous, et vous serez mes témoins 6. »

Le livre des Actes, qu'on a justement appelé l'évangile de

<sup>1.</sup> C'est ce qui leur était enseigné aussi par ces autres paroles du Christ précédemment rapportées par saint Matthieu (xII, 28): « Si c'est par l'Esprit de Dieu que je chasse les démons, c'est donc que le règne de Dieu est arrivé jusqu'à vous. »

<sup>2.</sup> Mc., ix, 13-14, cf. Mt., x, 20. — 3. Lc., xii, 11-12,

<sup>4.</sup> Jo., xiv-xvi, en particulier: xiv, 26.

<sup>5.</sup> Lc., xxiv, 49 : Ἰδου ἐγὼ ἐξαποστέλλω τὴν ἐπαγγελίαν τοῦ πατρός μου ἐφ' ὑμᾶς. — 6. Act., t, 8.

l'Esprit-Saint, dit assez quel fut l'effet de ces promesses; les synoptiques, l'évangile même de saint Jean, ne font que l'annoncer, plus ou moins explicitement. Aussi la révélation de l'Esprit y est-elle tout entière orientée vers l'avenir : c'est une prophétie. Le texte trinitaire, déjà mentionné plus haut, Mt., xxvIII, 19, se présente aussi sous cette forme : c'est un précepte qui n'aura son accomplissement que dans l'avenir. Le Seigneur, après avoir rappelé son domaine universel, prescrit à ses disciples d'enseigner toutes les nations et de les baptiser au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit. Si l'on voulait voir ici avant tout la prescription d'une formule liturgique, on aurait peut-être quelque peine à expliquer le baptême au nom de Jésus, tel qu'il est mentionné dans les Actes 1. Le contexte semble nous convier à une interprétation moins étroite; le Christ vient d'invoquer le pouvoir souverain qui lui a été donné au ciel et sur terre : « c'est cette autorité suprême du Christ ressuscité qui autorise son Église à agir au nom du Dieu suprême, qui est maintenant pleinement manifesté, ou qui bientôt le sera pleinement, comme le Père, le Fils et le Saint-Esprit; et derrière les Apôtres, dans l'exercice de leur autorité déléguée, dans l'emploi qu'ils feront du nom suprême, il y aura la présence promise du Seigneur luimême<sup>2</sup>. » Ainsi cet acte décisif, par lequel l'homme sera

<sup>1.</sup> Act., 11, 38 : Βαπτισθήτω εκαστος ύμων εν τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ Χριστοῦ. VIII, 16 : βεδαπτισμένοι υπήρχον είς τὸ ὄνομα τοῦ κυρίου Ἰησοῦ. x, 48 : προσέταξεν δὲ αὐτοὺς ἐν τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ Χριστοῦ βαπτισθῆναι. ΧΙΧ, 5 : ἐδαπτίσθησαν είς τὸ ὄνομα τοῦ χυρίου Ἰησοῦ. - Nous n'avons pas à rechercher si ces citations reproduisent une formule liturgique usitée alors, ainsi que l'ont pensé des auteurs très graves (v. g. S. Thomas, 3°, q. 66, a. 6, ad 1m): il nous suffira d'observer qu'aucune raison ne nous permet de traiter la formule trinitaire de Mt. autrement que la formule christologique des Actes, de traduire la première (είς τὸ ὄνομα τοῦ Πατρός...) in nomine Patris... et la seconde, in nomen Domini Jesu. - Remarquons de plus que cette formule christologique se lit soit : είς τὸ ὄνομα... soit ἐν τῷ ὀνόματι.., ce qui semble bien indiquer l'équivalence des deux constructions, et condamner l'interprétation soutenue par les auteurs de la Revised Version et par le Dr. Chase (JTS, juillet 1905, VI, p. 500-507) : είς τὸ ὄνομα marquerait l'incorporation au Christ ou l'union à la Trinité. Cf. J. A. Robinson, ibid., janv. 1906, p. 186-202, « In the name. »

<sup>2.</sup> J. Armitage Robinson, l. c., p. 195.

incorporé au Christ et consacré à Dieu, se fera au nom et par l'autorité du Dieu, Père, Fils et Saint-Esprit<sup>1</sup>.

Entendue dans ce sens, cette formule trinitaire, d'un relief cependant si net et si accusé, n'est pas un anachronisme; elle est tout au plus une anticipation: comme le précepte même où elle est incluse, elle est orientée vers l'avenir, et bientôt l'Esprit-Saint l'interprétera aux Apôtres avec tant d'autres paroles de Jésus, imparfaitement saisies par eux.

Au reste, la surprise ou le malaise qu'éprouvent aujourd'hui certains historiens en lisant ce verset<sup>2</sup>, vient surtout d'une impression fausse : réduisant à quelques textes rapportés par les synoptiques tout l'enseignement réel de Jésus sur lui-même et sur l'Esprit-Saint, ils trouvent la disproportion trop grande entre cette doctrine élémentaire et cette formule achevée; et, même s'ils reconnaissent que les rapports du Père et du Fils sont aussi explicitement marqués dans d'autres sentences du Christ, ils sont déconcertés du moins de voir attribuer à l'Esprit-Saint un rôle et une personnalité que les autres textes, d'après eux, ne comportent pas.

Il nous semble que cette objection, en tant qu'elle a quelque valeur, condamne moins le texte qu'elle attaque que la méthode qu'elle suppose. En effet, s'il est vrai que cette formule est plus explicite que celles qui se rencontrent ailleurs dans les synoptiques, il faut avouer d'autre part que le développement ultérieur de la doctrine trinitaire suppose, dans l'enseignement de Jésus lui-même, une richesse et une préci-

<sup>1.</sup> Si cette formule marque l'autorité du Dieu au nom de qui le baptême est donné, elle exprime aussi la consécration des fidèles à son service; c'est ce qui apparaît dans les textes parallèles que Strack-Billerbeck emprunte au traité 'Aboda Zara (Tosephta, 3, 12 sq.), citant R. Jehuda (vers 150): l'Israélite est circoncis « au nom de l'alliance », le Samaritain « au nom du mont Garizim »; il interprète: « Wie die Beschneidung « auf den Namen des Berges Garizim » verpflichtet zur Verehrung des dort angebeteten Gottes der Sam., so die Beschneidung « auf den Namen des Bundes » zur Verehrung des israelitischen Bundesgottes » (1, p. 1055).

<sup>2.</sup> Nous n'entendons parler ici que des historiens chrétiens; les autres dédaigneraient de discuter l'historicité d'une parole du Christ ressuscité.

sion que les autres textes ne révèlent pas 1. Les discours rapportés par saint Jean nous aideront à combler cette lacune, et leur valeur historique en sera d'autant confirmée; mais, même quand nous les aurons étudiés, nous ne prétendrons pas ramener toute la réalité à la mesure de nos textes, ni nier, au nom d'une science trop courte, des faits que les évangélistes rapportent et que l'enseignement apostolique suppose.

1. Cf. W. SANDAY, DB, II, 214 a; H. M. SCOTT, ib., v, 313 b.

### CHAPITRE II

#### L'ÉGLISE NAISSANTE.

#### § 1. – Le Seigneur Jésus.

Si la foi chrétienne était une métaphysique, et la religion du Christ un système comme celui de Platon et d'Aristote, il faudrait, après avoir exposé l'enseignement du Maître, passer presque aussitôt à celui des deux grands disciples, saint Paul et saint Jean, et ne consacrer qu'une brève mention à la catéchèse de saint Pierre et des autres apôtres. Mais, pour retracer l'histoire d'une religion, il faut suivre une autre méthode, et s'efforcer d'atteindre la foi intime, qui se manifeste autant par le culte et la prière que par la théologie.

Cette recherche est ici d'autant plus nécessaire que, sans elle, le récit de la vie du Christ serait incomplet : à travers tous les malentendus et toutes les déceptions qui ont brisé l'élan des foules, la foi des disciples s'est peu à peu élevée et fortifiée; cependant, même après la résurrection, elle ne saisit que très imparfaitement le Christ, et s'embarrasse encore de ses rêves d'autrefois; l'éloignement de Jésus la purifie, et la venue du Saint-Esprit l'éclaire : c'est maintenant, après la Pentecôte, qu'en s'affirmant plus nettement elle-même, elle manifestera mieux la révélation d'où elle procède et le terme où elle tend. Nous chercherons à en recueillir le témoignage, soit dans les récits des Actes soit dans les discours ou épîtres des apôtres, laissant seulement de côté l'enseignement de saint Paul et de saint Jean.

Dans tout cet ensemble de documents on peut distinguer un double aspect de la foi chrétienne : l'un, extérieur, apologétique, qui se manifeste au premier plan des discours de saint Pierre, de saint Étienne, ou de saint Paul; l'autre, plus intime,

que l'on distingue ici ou là, dans ces discours mêmes, à quelques expressions plus révélatrices, que l'on saisit surtout dans la prière, le culte, les habitudes de vie et de langage, et qui se révèle enfin explicitement dans les épîtres adressées aux communautés chrétiennes. Cette distinction n'est pas pour surprendre : elle s'imposait déjà dans l'enseignement du Christ rapporté par les synoptiques<sup>1</sup>, elle ne sera pas moins évidente dans beaucoup d'autres documents chrétiens2; elle est d'ailleurs très naturelle : tout orateur soucieux de convertir ne conduit que par degrés les âmes à la vérité; il ne les jette pas d'emblée dans l'inconnu, et ne leur révèle que les mystères qui leur sont accessibles3.

La prédication apologétique, rapportée dans les Actes, présente Jésus comme un homme juste et saint4; « oint par Dieu d'Esprit-Saint et de puissance, il a passé en faisant le bien et en guérissant tous les possédés du diable, parce que Dieu était avec lui » (x, 38); Dieu lui a rendu témoignage, en opérant par lui des prodiges, des miracles et des signes (II, 22); il l'a ressuscité d'entre les morts 5, et l'a fait Seigneur et Christ (II, 36).

Cette affirmation de la messianité de Jésus est le terme de toute cette apologétique ; la démonstration en est empruntée aux prophéties, aux miracles et surtout à la résurrection du Christ; mais ce qu'il faut bien remarquer, c'est que la foi messianique ainsi prêchée dépasse de beaucoup le messianisme

1. Ceci est particulièrement manifeste dans le soin que prend Jésus d'arrêter la révélation de sa dignité messianique, et aussi de n'interpréter qu'à ses disciples les paraboles qu'il dit à tous.

2. Les épîtres de saint Paul sont ici à comparer aux discours de l'apôtre rapportés dans les Actes; on peut rapprocher aussi l'Apologie de saint Justin de son Dialogue, la Démonstration de saint Irénée de son traité Contre les hérésies, le Protreptique de Clément des Stromates, etc.

3. Dans cette distinction si marquée entre les discours des Actes et les récits, on a reconnu justement une preuve de la fidélité de saint Luc à reproduire ses sources (cf. HARNACK, Apostelgeschichte, p. 108-

4. III, 14 (discours de saint Pierre); VII, 52 (de saint Étienne); XXII,

14 (de saint Paul).

5. III, 15.26; IV, 10; V, 30; X, 40 (discours de saint Pierre); XIII, 30 sqq. (de saint Paul).

judaïque. Non seulement le Christ est plus grand que David!, mais il est le juge des vivants et des morts2, il est le prince de la vie<sup>3</sup>, il est la pierre angulaire (IV, 11), il est le médiateur indispensable et le sauveur universel4, il est le Seigneur de tous, πάντων κύριος (x, 36); cette dernière expression est d'une grande énergie, et M. Dalman l'a rapprochée justement de la formule de l'Apocalypse (xix, 16) « le roi des rois et le seigneur des seigneurs » et du passage de l'épître aux Philippiens (II, 11), où il est dit qu'au nom de Jésus tout genou fléchit sur terre, au ciel et dans les enfers5.

Cette universelle seigneurie est certainement un attribut divin, et c'en est un aussi que d'envoyer l'Esprit-Saint<sup>6</sup>, ou d'avoir un nom si sublime qu'il soit le seul nom sauveur 7 et que sa seule invocation guérisse les malades8. Cependant, si l'on considère, dans ces discours, les rapports du Christ avec Dieu, on y aperçoit surtout une relation de dépendance : s'il a fait des miracles, c'est que Dieu était avec lui (x, 38), et c'est Dieu qui les a opérés par lui (11, 28); c'est Dieu qui l'a ressuscité d'entre les morts<sup>9</sup>, c'est Dieu qui l'a fait juge des vivants et des morts (x, 42), qui l'a fait Seigneur et Christ (11, 36), qui l'a exalté à sa droite (11, 33), qui l'a glorifié (111, 13). Tous ces traits forment un ensemble très consistant, et s'imposent à l'attention de l'historien et à la foi du chrétien : pour

3. ΙΙΙ, 15 : Τον δε άρχηγον της ζωής απεκτείνατε.

5. Der Gottesname Adonaj, p. 83; Dalman ajoute que nous ne

sommes pas loin ici de Rom., ιχ, 5 : Ἐπὶ πάντων θεός.

6. 11, 33. — 7. 1v, 12. 8. 111, 16 : Έπὶ τῆ πίστει τοῦ ὀνόματος τοῦτον, δν θεωρεῖτε καὶ οἴδατε,

έστερέωσεν τὸ ὄνομα αὐτοῦ.

<sup>1.</sup> II, 29. 34. — 2. x, 42 (saint Pierre); xvII, 31 (saint Paul).

<sup>4.</sup> IV, 12: « Il n'y a de salut en aucun autre; car aucun autre nom sous le ciel n'a été donné aux hommes, par lequel nous devions être sauvés »; x, 43 : « tous les prophètes lui rendent ce témoignage, que tous ceux qui croient en lui reçoivent en son nom la rémission de leurs fautes » : xIII, 39 : « quiconque croit en lui est justifié ».

<sup>9.</sup> Cette expression est la plus fréquente non seulement dans les Actes (supra, p. 343, n. 5), mais dans tout le Nouveau Testament (Rom., IV, 24; VIII, 11; X, 9; I Cor., VI, 14; XV, 15; II Cor., IV, 14; Gal., 1, 1; Ephes., 1, 20; Coloss., 11, 12; I Thess., 1, 10; I Pet., 1, 21). Cf. cependant Jo., 11, 19. Dans l'épître de saint Ignace aux Smyrniens, on trouvera également : II, ἀνέστησεν ξαυτόν, et VII, 1 ην (σάρχα Ἰησοῦ) τή χρηστότητι ὁ πατήρ ήγειρεν.

quiconque reçoit l'autorité des apôtres et de l'Écriture, il est également impossible de récuser ces témoignages comme des erreurs d'une théologie archaïque ou comme des compromis d'une apologétique complaisante.

Il est donc certain que le Christ dépend en tout de Dieu, et qu'il tient de lui tout ce qu'il a et tout ce qu'il est. Beaucoup de critiques partent de là pour interpréter toute cette christologie dans un sens adoptianiste : pour saint Pierre et pour saint Paul2, sinon pour l'auteur des Actes3, Jésus n'aurait été constitué Christ et Seigneur que par sa résurrection. Cette exégèse méconnaît ce qu'il y a de plus certain dans la foi de saint Paul comme dans celle de saint Pierre : déjà pendant sa vie terrestre, Jésus était le Christ, mais sa résurrection a été la preuve décisive et la manifestation suprême de sa dignité messianique<sup>4</sup>, et en même temps de sa filiation divine ; la parole prophétique « tu es mon Fils, je t'ai engendré aujourd'hui » a été appliquée par saint Paul (xIII, 33) à la résurrection; on en avait déjà entendu un écho à la transfiguration et au baptême : ces grandes dates ne marquent pas l'origine de la filiation divine, mais sa manifestation progressive 5.

Quant au sens précis qu'il faut donner ici à cette filiation divine, le texte ne suffit pas à le déterminer; on remarquera

<sup>1.</sup> Reuss, Théol. chrét., 1, 454 sq.; Loisy, L'Évangile et l'Église, 69; Autour d'un petit livre, 111 sq., etc.

<sup>2.</sup> Act., XIII, 33. Cf. Rom., 1, 4: Τοῦ ὁρισθέντος υἱοῦ θεοῦ ἐν δυνάμει κατὰ πνεῦμα ἀγιωσύνης ἐξ ἀναστάσεως νεκρῶν. Cf. Sanday-Headlam, in h. l.: « It is certain that St Paul did not hold that the son of God became Son by the Resurrection. The undoubted Epistles are clear on this point (esp. II Cor., IV, 4; VIII, 9; cf. Col., I, 15-19). At the same time he did regard the Resurrection as making a difference — if not in the transcendental relations of the Father to the Son (which lie beyond our cognisance), yet in the visible manifestation of Sonship as addressed to the understanding of men (cf. esp. Phil., II, 9). » Cf. infra, p. 409 sqq.

<sup>3.</sup> Cf. Loisy, Rev. d'hist. et de littér. relig., xi (1906), p. 69.

<sup>4.</sup> Cf. E. Mangenot, Jésus, Messie et Fils de Dieu d'après les Actes des Apôtres. Rev. de l'Instit. cath. de Paris, XII (1907), p. 405-408.

<sup>5.</sup> Sanday-Headlam, Romans, p. 9: « The moments in question are so many steps in the passage through an earthly life of One who came forth from God and returned to God, not stages in the gradual deification of one who began his career as ψιλὸς ἄνθρωπος.

d'ailleurs que ce titre de Fils (viós) de Dieu ne se rencontre certainement que dans deux passages des Actes (IX, 20; XIII, 33), et que, dans l'un et l'autre, l'historien reproduit la prédication de saint Paul; mieux vaut donc en réserver la discussion à l'étude qui sera faite un peu plus bas de la théologie de l'Apôtre. Dans les discours de saint Pierre, Jésus est dit non υίδς θεοῦ, mais παῖς θεοῦ<sup>2</sup>; cette expression a une valeur indécise : on y reconnaît sans peine une réminiscence de la prophétie relative au serviteur de Iahvé³, et l'on est porté, par suite, à traduire mais par « serviteur »; d'autre part, le livre de la Sagesse donnait à παῖς θεοῦ le sens de « fils de Dieu4 », et l'on retrouve certainement cette même signification dans la plus ancienne littérature chrétienne<sup>5</sup>. Il est donc plus sûr de laisser au mot sa signification ambiguë, qu'il avait probablement pour l'auteur même du livre des Actes 6, et que pour nous du moins il a toujours, lorsque le contexte n'en détermine pas la valeur.

En résumé, si l'on considère d'ensemble cette prédication apologétique rapportée au livre des *Actes*, on y voit au premier plan la foi en Jésus Messie; mais le messianisme qui s'affirme ici est à la fois plus universel et plus profond que celu

3. Ιε., χιιι, 1 sqq. : הָן עָבְדָּי אָתְמִדְּ־בּוֹ . Cf. Μt., χιι, 18 : Ἰδοὺ ὁ παῖς

μου δν ήρέτισα.

4. Sap. II, 13 cf. II, 18. Cf. supra, p. 110, n. 5. — Cette signification, observe Dalman (Die Worte Jesu, p. 228), est d'autant plus remarquable, que le livre de la Sagesse se réfère certainement à la pro-

phétie du serviteur de Iahvé.

6. Dans le même passage, 1v, 25-27, le mot  $\pi\alpha i$  est appliqué d'abord à David, puis à Jésus, mais on y rencontre aussi une citation du psaume 11, dans lequel le Messie est appelé par Dieu son Fils.

<sup>1.</sup> Dans viii, 37, les mots πιστεύω τὸν υΐον τοῦ θεοῦ εἶναι τὸν Ἰησοῦν Χριστόν semblent une glose propre au texte occidental. Cf. Mangenot,  $l.\ c.$ , p. 413. — 2. iii, 13.26; iv, 27. 30.

<sup>5.</sup> Clem., Lix, 2: "Οπως τὸν ἀριθμὸν... τῶν ἐχλεκτῶν αὐτοῦ... διαφυλάξη ἄθραυστον ὁ δημιουργὸς τῶν ἀπάντων διὰ τοῦ ἡγαπημένου παιδὸς αὐτοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ. Cf. ib., 3. Ατημένου, Leg., 10: "Οντος δὲ τοῦ υίοῦ ἐν πατρὶ καὶ πατρὸς ἐν υἰῷ ἐνότητι καὶ δυνάμει πνεύματος, νοῦς καὶ λόγος τοῦ πατρὸς ὁ υίος τοῦ θεοῦ. Εἰ δὲ δι' ὑπερδολὴν συνέσεως σκοπεῖν ὑμῖν ἔπεισιν, ὁ παῖς τί βούλεται, ἐρῶ διὰ βραχέων. Clem. Al., Strom., vii, 1, 4: Ό τοίνυν θεὸν πεπεισμένος εἶναι παντοχράτορα καὶ τὰ θεῖα μυστήρια παρὰ τοῦ μονογενοῦς παιδὸς αὐτοῦ ἐχμαθὼν πῶς οὖτος ἄθεος;

des Juiss: ce que le Christ apporte, c'est le salut, et il l'offre à tous, et seul il peut le donner. Ce rôle transcendant de Seigneur et de Sauveur universel s'appuie sur des relations uniques avec Dieu: c'est de Dieu que Jésus a tout reçu, et il est uni à lui comme nul homme ne l'a été, il est son enfant, son Fils.

Ce catéchisme élémentaire, proposé aux non croyants, apparaît dans la vie des fidèles plus lumineux et plus riche. Dès avant la Pentecôte, au jour de l'élection de saint Mathias. les disciples s'adressent au « Seigneur qui connaît tous les cœurs », et le prient de se choisir lui-même un apôtre 1. On commence à sentir ici cette présence de Jésus dans son Église, promise par lui à ses apôtres, au jour des adieux (Mt., xxvIII, 20); on la constate encore dans les révélations du Christ à Ananie (IX, 10 sqq.), à saint Pierre (X, 9 sqq.; XI, 5 sqq.), à saint Paul (xxII, 18 sqq.)2; ces apparitions ne sont point, comme celles qui précédèrent l'Ascension, des preuves données aux apôtres de la résurrection du Seigneur. Ce sont des interventions du Christ, imprimant, aux moments décisifs, sa direction à son Église, triomphant des frayeurs d'Ananie, des scrupules de Pierre, des dernières hésitations de Paul; il apparaît là, ce qu'il est en effet, d'après la forte expression de Pierre, δ άργηγὸς της ζωής.

Et de leur côté ses fidèles se tournent vers lui comme vers le chef toujours présent parmi eux, et capable de les soutenir : le long discours de saint Étienne aux sanhédrites n'exprime qu'une christologie très sommaire : Jésus est le juste dont les prophètes avaient prédit la venue; et pourtant à peine a-t-il fini de parler que, ravi en esprit, il s'écrie : « Voici

<sup>1. 1, 24.</sup> Beaucoup d'exégètes entendent cette prière comme adres sée à Dieu, cf. xv, 8 (ὁ χαρδιογνώστης θεός); il me paraît plus naturel de la rapporter au χύριος Ἰησοῦς dont il a été question, 1, 21, d'autant que l'élection des Apôtres appartient proprement au Christ; à cet emploi de χαρδιογνώστης ainsi entendu Nestle compare Jo., 11, 24-25; v1, 70.

<sup>2.</sup> Je ne mentionne pas ici l'apparition du Christ à saint Paul sur le chemin de Damas (ix, 3 sqq.); elle a un tout autre caractère, et doit être rapprochée des apparitions des quarante jours beaucoup plus que de celles qui sont rappelées ici.

que je vois les cieux s'ouvrir, et le Fils de l'homme debout à la droite de Dieu »; on l'entraîne, on le lapide, et sur le point de mourir il prie : « Seigneur Jésus, recois mon esprit »; et, tombant à genoux, il s'écrie à haute voix : « Seigneur, ne leur impute pas ce péché », et en achevant ces mots, il expire<sup>1</sup>. Ces prières sont un écho fidèle des dernières paroles de Jésus en croix; saint Étienne implore le Christ dans les termes mêmes où Jésus priait Dieu; d'autres martyrs, plus tard, répéteront sa prière 2.

Si d'instinct, à l'heure suprême du martyr, le chrétien invoque Jésus, c'est que cette invocation était devenue pour lui une profonde habitude religieuse. Nous la retrouvons dans cette courte formule « Viens, Seigneur », par laquelle les premiers chrétiens imploraient la venue du Christ; cette prière leur était si familière qu'on la rencontre chez saint Paul, chez saint Jean et dans la Doctrine des apôtres, soit en grec, soit même en araméen 3.

A côté de ces prières on trouve ici ou là des fragments d'hymnes en l'honneur du Christ; c'en est un sans doute qu'il faut reconnaître dans ces versets de la 1re épître à Timothée: « Il fut manifesté dans la chair, il fut sanctifié dans l'esprit, il fut vu par les anges, il fut prêché aux nations, il fut cru dans le monde, il fut enlevé dans la gloire4. »

1. VII, 55-60. Sur le sens et la portée de cette prière cf. A Klaweck. Das Gebet zu Jesus (Münster, 1921), p. 45-47. Au rapport d'Hégésippe, cité par Eusèbe (H. E., 11, 23, 16), saint Jacques mourut en adressant à Dieu le Père une prière toute semblable : Παρακαλῶ, κύριε θεὲ πάτερ, ἄφες αὐτοῖς οὐ γὰρ οἴδασιν τί ποιοῦσιν.

2. Cf. Ed. von der Goltz, Das Gebet in der ältesten Christenheit (Leipzig, 1901), p. 131, citant, entre autres, cette dernière parole du

martyr Pionius : πύριε, δέξαι μου την ψυχήν.
3. Αρος., χχιι, 20 : "Ερχου, πύριε 'Ιησοῦ. Ι Cor., χνι, 22 et Did., χ, 6 : μαραναθά, qu'il faut lire probablement מרכא מורכא, « viens, Notre-Seigneur ». Cf. Dalman, p. 269; von der Goltz. Das Gebet, p. 96.

4. I Tim., 111, 16 : <sup>6</sup>Ος ἐφανερώθη ἐν σαρχί, έδιχαιώθη έν πνεύματι. ωφθη άγγέλοις, έχηρύχθη έν ἔθνεσιν, έπιστεύθη έν κόσμω, άνελήφθη έν δόξη.

On peut rapprocher de cet hymne la conclusion de la 9e Ode de Salomon.

C'est encore l'écho d'un hymne chrétien qu'on entend dans l'épître aux Éphésiens: « Réveille-toi, toi qui dors, et lève-toi d'entre les morts, et le Christ t'éclairera<sup>1</sup>. » Dans les cantiques de l'Apocalypse on peut distinguer aussi avec vraisemblance quelques fragments d'hymnes liturgiques<sup>2</sup>; en tout cas, on doit reconnaître dans ces chants du ciel l'écho des prières chrétiennes<sup>3</sup>; les quatre animaux et les vingt-quatre vieillards chantent au Christ:

Tu es digne de prendre le livre et d'en ouvrir les sceaux, car tu as été immolé et tu as racheté à Dieu dans ton sang des hommes de toute tribu, de toute langue, de tout peuple, de toute nation, et tu as fait d'eux pour notre Dieu un royaume et des prêtres, et ils règneront sur la terre.

## Et les anges reprennent :

Il est digne, l'agneau immolé, de recevoir la puissance, la richesse, la sagesse, la force, l'honneur, la gloire, la louange.

Et toutes les créatures qui sont dans le ciel, sur la terre, sous la terre, dans la mer, et tout ce qui s'y trouve, je les entendis qui disaient:

A celui qui est assis sur le trône et à l'agneau la louange, l'honneur, la gloire, le pouvoir aux siècles des siècles.

Et les quatre animaux disaient : Amen, et les vieillards se prosternèrent et adorèrent (v, 9-13).

# 1. Eph., v, 14 : "Εγειρε, δ καθεύδων, καὶ ἀνάστα ἐκ τῶν νεκρῶν, καὶ ἐπιφαύσει σοι δ Χριστός.

Du temps d'Origène déjà on ne connaissait plus l'hymne d'où était tiré ce verset; Origène écrit dans son commentaire (éd. Gregg, JTS, III, p. 563): ζητήσαι δ' ἄν τις, τίς λέγει κατὰ τὸ ἐνθάδε γεγραμμένον διὸ λέγει "Έγειρε ὁ καθεύδων καὶ ἀνάστα ἐκ τῶν νεκρῶν. ὁ μὲν οὖν τις φήσει ἔν τινι τῶν προφητῶν ἀνεγνωκότα ταῦτα τὸν ἀπόστολον ἐνθάδε αὐτὸν ἀναγεγραφέναι. ἔτερος δὲ αὐτὸν τὸν ἀπόστολον προσωποποιεῖν τινα ἐκ τοῦ πνεύματος λεγόμενα εἰς προτροπὴν τὴν ἐπὶ μετάνοιαν.

2. Swete (Apocalypse, p. 80) remarque, dans la καινη ώδη (v, 9-10), ces mots répétés deux fois ailleurs (1, 6; xx, 6) dans le livre, à quelques variantes près : Καὶ ἐποίησας αὐτοὺς τῷ θεῷ ἡμῶν βασιλείαν καὶ ἰερεῖς, καὶ βασιλεύσουσιν ἐπὶ τῆς γῆς, et il ajoute : « The fact that this chord is struck thrice in the Apoc. seems to imply special familiarity on the part of both writer and readers with the words as well as the thought : possibly they entered into a primitive hymn. »

3. Cf. von der Goltz, l. c., p. 136, 137.

On aura surtout remarqué ici, après les deux hymnes des vieillards et des anges, la doxologie qui célèbre à la fois « Celui est assis sur le trône et l'agneau ». Il y aura lieu de revenir sur cette formule, quand nous étudierons la théologie johannique; mais il faut dès maintenant remarquer qu'elle n'est point isolée à l'époque apostolique; on y doit d'ailleurs reconnaître un des traits les plus caractéristiques de la piété chrétienne.

La doxologie <sup>1</sup> était chez les Juifs une des formes consacrées du culte; c'était une reconnaissance des attributs propres de Dieu<sup>2</sup>: « à lui appartient (ou : à lui soit) la gloire dans l'éternité<sup>3</sup>. » Cette formule, qu'on pouvait d'ailleurs varier ou développer beaucoup, était exclusivement réservée au culte de Dieu; jamais, dans l'Ancien Testament ni dans les apocryphes, on ne trouve de doxologie en l'honneur de Moïse, ni des anges, ni même du Messie.

Dans le Nouveau Testament, la doxologie est rapportée le plus souvent à Dieu le Père<sup>4</sup>; parfois cependant le Christ y est mentionné, soit comme le Médiateur en qui le Père est glorifié<sup>5</sup>,

1. Cf. F. H. Chase, The Lord's prayer in the early church, TS, 1, 3, p. 168-176. C'est à cette étude que sont empruntés la plupart des

détails rappelés ici.

2. M. CHASE mentionne (p. 168) une autre forme de doxologie qui est plutôt une bénédiction, par ex. I Chron., xxix, 10: « Béni es-tu, Seigneur Dieu d'Israël »; cette formule, très fréquente dans l'Ancien Testament et particulièrement dans les psaumes, se rencontre souvent aussi dans le Nouveau: Lc., 1, 68; Rom., 1, 25; ix, 5; II Cor., 1, 3; xi, 31; Eph., 1, 3; I Pet., 1, 3. Elle a un sens moins précis et, par suite, un emploi moins réservé que la doxologie proprement dite étudiée ci-dessus. Cf. Judith, xiii, 18; Lc., 1, 42.

3. Ps. xxviii, 1; xcv, 7; ciii, 31; I Chron., xvi, 27; xxix, 11.

4. Gal., 1, 4-5: ... κατὰ τὸ θέλημα τοῦ θεοῦ καὶ πατρὸς ἡμῶν, ῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν. Rom., κι, 36: "Οτι ἐξ αὐτοῦ καὶ δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν τὰ πάντα αὐτῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας ἀμήν. Phil., 1ν, 20: Τῷ δὲ θεῷ καὶ πατρὶ ἡμῶν ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν. Ι Tim., 1, 17: Τῷ δὲ βασιλεῖ τῶν αἰώνων, ἀφθάρτῳ ἀοράτῳ μόνῳ θεῷ, τιμὴ καὶ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν. Ibid., νι, 16: Ὁ μόνος ἔχων ἀθανασίαν, φῶς οἰκῶν ἀπρόσιτον... ῷ τιμὴ καὶ κράτος αἰώνιον ἀμήν. Ι Petr., ν, 11: Αὐτῷ (τῷ θεῷ) τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν. Αρος., νιι, 12: ঝμην, ἡ εὐλογία καὶ ἡ δόξα καὶ ἡ σοφία καὶ ἡ εὐγαριστία καὶ ἡ τιμὴ καὶ ἡ δύναμις καὶ ἡ ἰσχὺς τῷ θεῷ ἡμῶν, εἰς τοὺς αίῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν.

5. Jude, 25 : Μόνω θεῷ σωτῆρι ἡμῶν διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ χυρίου

soit même comme celui qu'on glorifie<sup>1</sup>, soit enfin comme étant uni à son Père dans la gloire et étant avec lui l'objet d'un même culte2.

Ces invocations, ces hymnes, ces doxologies sont des témoignages très spontanés, mais d'autant plus révélateurs, d'une foi nouvelle. Les historiens qui prétendent que Jésus n'a fait qu'attirer à lui les hommages prodigués jusque-là aux anges et aux autres êtres intermédiaires ne sauraient cependant alléguer aucun culte équivalent à celui-là, aucune formule qui soit, comme celles-ci, pleine de prière et d'adoration. L'auteur de l'épître aux Hébreux écrivait : « Auquel des anges Dieu a-t-il dit jamais : Tu es mon Fils, je t'ai engendré aujourd'hui? » Nous pouvons reprendre le même argument. et demander aux historiens qui veulent par l'angélologie

ήμων δόξα μεγαλωσύνη κράτος καὶ έξουσία πρό παντός τοῦ αἰωνος καὶ νῦν καὶ είς πάντας τους αίωνας άμην. Il faut en rapprocher Rom., xvi, 27, si on lit avec Westcott-Hort : Μόνω σοφῷ θεῷ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ [ῷ] ἡ δόξα είς τους αίωνας των αίωνων άμην; si, avec Tischendorf et Nestle, on maintient &, qui est attesté par presque tous les manuscrits, la doxologie se rapportera grammaticalement au Christ, mais la phrase devient d'une interprétation bien difficile. — Eph., 111, 21 : Αδτώ (τώ δυναμένω ύπερ πάντα ποιήσαι...) ή δόξα έν τή εκκλησία και έν Χριστώ Ίησοῦ εἰς πάσας τὰς γενεὰς τοῦ αἰῶνος τῶν αἰώνων ἀμήν. L'Église et le Christ ne sont pas présentés ici comme des médiateurs, mais comme le milieu spirituel où les fidèles vivent, et dans lequel Dieu est glorifié; cf. E. HAUPT, in h. l.: « Vielmehr ist diese Stelle wie kaum eine andere ein Beweis für die Richtigkeit der These Deissmanns, dass P. die Formel ev Xo. stets lokal gemeint hat. »

1. ΙΙ Τίπ., τν, 18: Ῥύσεταί με ὁ χύριος ἀπὸ παντὸς ἔργου πονηροῦ καὶ σώσει εἰς τὴν βασιλείαν αὐτοῦ τὴν ἐπουράνιον. ῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων, ἀμήν. ΙΙ Petr., ΙΙΙ, 18 : Αὐξάνετε δὲ ἐν χάριτι καὶ γνώσει τοῦ κυρίου ἡμῶν καὶ σωτῆρος Ἰησοῦ Χριστοῦ, αὐτῷ ἡ δόξα καὶ νῦν καὶ εἰς ἡμέραν αἰῶνος. Apoc., I, G: Τῷ λύσαντι ἡμᾶς ἐκ τῶν ἁμαρτιῶν ἡμῶν ἐν τῷ αἴματι αὐτοῦ, καὶ ἐποίησεν ἡμᾶς βασιλείαν, ἱερεῖς τῷ θεῷ καὶ πατρὶ αὐτοῦ, αὐτῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν. A ces exemples certains, il faut peut-être ajouter Heb., xII, 20. 21 : 'Ο δὲ θεὸς τῆς εἰρήνης... καταρτίσαι ύμᾶς... ποιῶν ἐν ἡμῖν τὸ εὐάρεστον ἐνώπιον αὐτοῦ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ,  $\tilde{\omega}$  ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων ἀμήν. et I Petr., IV, 11:... ἵνα ἐν πᾶσιν δοξάζηται ό θεὸς διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ, ῷ ἐστιν ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς

αίωνας των αίωνων άμην. Cf. Rom., xvi, 27 (note ci-dessus).

2. Apoc., v, 13 : Τῷ καθημένω ἐπὶ τῷ θρόνω καὶ τῷ ἀρνίω ἡ εὐλογία καὶ ή τιμή καὶ ή δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. Καὶ τὰ τέσσερα ζῶα ἔλεγον ἀμήν. Cf. ibid., VII, 10 : Ἡ σωτηρία τῷ θεῷ ἡμῶν τῷ καθημένω έπὶ τῶ θρόνω καὶ τῷ ἀρνίω.

expliquer la foi au Christ<sup>1</sup>: Quel est donc le dévot de saint Michel, qui lui ait dit, en mourant pour lui : « Seigneur, reçois mon esprit »? ou qui ait dit : « A Dieu et à Michel louange, gloire, honneur, puissance dans les siècles des siècles »?

On s'excuserait d'insister sur une transcendance si évidente, si la conséquence n'en était considérable et trop souvent oubliée : quand, dans l'épître aux Colossiens ou l'épître aux Hébreux, l'apôtre montre combien le Christ est élevé au-dessus des anges, certains critiques ne voient là qu'un effort théologique que des spéculations rivales surexcitent et provoquent 2 : c'est une interprétation entièrement inexacte; la théologie trinitaire de saint Paul le fera reconnaître, mais nulle constatation ne sera plus efficace que celle qui dès maintenant s'impose : si la théologie s'est élevée jusque-là, ce n'est point par une rivalité d'école, c'est parce qu'elle ne pouvait rester en decà, sans trahir sa foi; ce n'est pas le génie religieux de saint Paul qui a entraîné des disciples inconscients vers un dogme nouveau; c'est le Christ et son Esprit qui ont révélé ce mystère aux plus humbles des chrétiens comme au plus grand des apôtres.

Qu'on le remarque bien d'ailleurs, cette foi nouvelle ne pervertit point la foi ancienne, mais la consomme; Jésus ne sépare point le chrétien de Dieu, il l'y unit. Les hérétiques de Colosses, combattus par saint Paul, font parade d'humilité et détournent de Dieu le culte de leurs disciples, pour l'arrêter sur les anges; le judaïsme palestinien ou alexandrin de cette épo que présente bien des exemples de cette humilité perverse et de ce respect décourageant de la transcendance divine. Dans la religion de l'Église naissante, rien de semblable; jamais la prière n'a été plus confiante ni plus filiale, l'union à Dieu plus intime; le Christ n'est pas un intermédiaire qui s'interpose, c'est un médiateur qui rapproche.

De là vient aussi qu'on ne trouve rien ici qui fasse pressentir le dualisme de Marcion ni le monarchianisme de

<sup>1.</sup> LUEKEN, Michaël, p. 133-166; CHEYNE, Bible problems, 213-235.
2. LUEKEN, Michael, p. 133 sqq., en particulier p. 136: « Die Fortbildung der Christologie im Kolosserbriefe ist erklärlich aus dem Bestreben, den Vorzug Christi vor den Engeln zu erweisen. »

Praxéas: Jésus ne s'oppose point au Dieu de l'Ancien Testament, et ne s'y substitue pas davantage; le monothéisme des premiers chrétiens ne peut faire doute pour personne, et cependant ils n'éprouvent nul scrupule à implorer, à chanter, à glorifier dans les mêmes termes, au moyen des mêmes formules, Dieu le Père et Jésus-Christ.

Il n'en faudrait pas conclure cependant que le Père et le Fils sont, à un titre identique, l'objet du culte chrétien : on l'a remarqué plus haut, les doxologies en l'honneur du Père sont les plus fréquentes; il en va de même des hymnes¹ et surtout des prières, plus souvent adressées au Père qu'au Fils². Et, ce qui est bien plus notable, la religion tout entière suppose, du Fils au Père, des relations de dépendance, que jamais elle n'intervertit : elle prie, elle loue, elle glorifie le Père par le Fils et dans le Fils.

De ces formules de prière ou de doxologie on rapprochera les formules de salut par lesquelles saint Paul commence ses épitres; le plus souvent le Père et le Fils y sont unis comme une seule source de grâce3; les autres apôtres, quand ils n'omettent pas toute salutation, se contentent en général de souhaiter d'un mot à leurs correspondants la grâce et la paix; cependant leurs épitres, elles aussi, s'ouvrent d'ordinaire par la mention ou l'invocation de Dieu et du Christ : « Jacques, serviteur de Dieu et du Seigneur Jésus-Christ... » (Jac., I, 1). « Que la grâce et la paix abondent en vous dans la connaissance de Dieu et de Jésus Notre-Seigneur » (II Pet., 1, 2). « Notre communion est avec le Père et son Fils Jésus-Christ » (I Jo., 1, 3). « Nous recevrons grâce, miséricorde et paix de Dieu le Père, et de Jésus-Christ, le Fils du Père » (II Jo., 3). « Jude, serviteur de Jésus-Christ, frère de Jacques, aux élus aimés en Dieu le Père, et conservés à Jésus-Christ » (Jud., 1). Une fois même, l'Esprit est uni à Dieu le Père et à Jésus-Christ: « Pierre, apôtre de Jésus-Christ, aux élus... selon la

<sup>1.</sup> Ainsi, dans l'Apocalypse: IV, 8; IV, 11; XI, 17-18; XV, 3-4; XIX, 1-2; XIX, 6-8.

<sup>2.</sup> Cf. von der Goltz, Das Gebet, p. 89-93; 124-127; Klawek, l. l., p. 51 sqq.

<sup>3.</sup> Cf. infra, p. 387 sq.

prescience de Dieu le Père, dans la sanctification de l'Esprit, pour l'obéissance et l'aspersion du sang de Jésus-Christ » (I Pet.. 1, 1, 2) 1.

Cette union de Dieu et du Christ, se rencontrant dans des écrits d'ailleurs si différents, se présente non comme la conception personnelle d'un théologien, mais comme l'expression spontanée et toute naturelle de la foi commune. Sanday, parlant de la formule toute semblable qu'on lit en tête de la Ire épître aux Thessaloniciens, écrivait : « Ce qu'il y a là de plus remarquable, c'est que Jésus glorifié est ainsi uni à « Dieu le Père ». Considérons quelle signification ceci avait pour un Juif strictement monothéiste; et cependant saint Paul évidemment présente ce rapprochement, non comme un essai qu'il tente, mais comme un axiome fondamental de la foi<sup>2</sup>. » Chez les autres apôtres il en va de même; nul d'entre eux, en parlant ainsi de Dieu le Père et de Jésus-Christ, comme du centre unique de la religion chrétienne, ne nous donne l'impression d'une nouveauté théologique ni même d'un progrès doctrinal; la formule est toute simple, je dirai même toute banale, comme énonçant une foi reçue de tous, et c'est ce qui nous la rend plus précieuse.

C'est la foi commune aussi qui s'exprime dans les titres habituellement donnés à Jésus, et avant tout dans le titre de Seigneur (Κύριος, Dominus), qui est devenu comme son nom propre. L'emploi du titre de Κύριος, Seigneur, en parlant de Jésus, est un des faits les plus révélateurs de la foi chrétienne, mais aussi un de ceux dont l'étude est la plus délicate et la plus obscurcie par les controverses.

Nous n'avons pas ici à faire l'histoire de ces discussions; il ne sera cependant pas inutile d'exposer brièvement la thèse de Bousset<sup>3</sup>: pour expliquer l'origine de la foi au Seigneur

<sup>1.</sup> Chez saint Paul aussi, on trouvera, dans les saluts qui terminent la seconde épître aux Corinthiens (xIII, 13) une formule trinitaire; sur Apoc., I, 4-5, v. note H, à la fin du volume. — On ne trouve pas, dans les écrits apostoliques, de doxologie trinitaire; les plus anciennes que l'on rencontre sont dans Martyr. Polyc. XIV, 3 et XXII, 3.

<sup>2.</sup>Art. Jesus-Christ, DB, II, 648 h.

<sup>3.</sup> W. Bousset, Kyrios Christos (Göttingen. 1ºº éd., 1913; 2º éd., 1921); cf. du même auteur, contre les critiques de Wernle, Jesus der

Jésus, tout un système a été élaboré, système caduc sans doute, mais spécieux, qui a recueilli de nombreuses adhésions et dont la sphère d'influence dépasse de beaucoup le cercle des disciples directs et des lecteurs de Bousset.

« C'est un merveilleux spectacle et une évolution étrangement rapide, écrit Bousset, p. 77, en parlant de la christologie primitive; les voiles et les vêtements dont on a d'abord couvert Jésus, sont bientôt enlevés et l'on tisse pour lui de nouveaux voiles et de nouveaux vêtements ». La communauté de Jérusalem l'avait exalté comme le Fils de l'homme dont elle attendait le retour triomphant. Quand le christianisme gagna les milieux helléniques, cette espérance eschatologique n'y trouva pas d'écho et le titre de Fils de l'homme y fut incompris. Aussi le voit-on disparaître de la langue chrétienne, en même temps que devient prédominant le titre Kyrios: chez saint Marc, chez saint Matthieu et aussi chez saint Jean il est d'un emploi très rare 1; il est plus fréquent dans le troisième évangile et dans certaines parties du livre des Actes 2; chez saint Paul, il est constant. D'où peut venir cet emploi? On a vainement cherché, dit Bousset, à l'expliquer par l'usage qu'auraient eu les premiers disciples de saluer Jésus en l'appelant « Maître » (Maran ou Rabbi); vainement aussi on en a cherché l'origine dans la langue religieuse des Juifs : le nom de « Seigneur » était donné à Dieu par les hellénistes, mais non pas par les Palestiniens. Ces hypothèses étant écartées, une seule voie reste ouverte : ce n'est pas en Palestine, en Galilée ni à Jérusalem, que ce titre

Herr (Göttingen, 1916). Dans le même sens, Heitmüller, Zum Problem Paulus und Jesus (Zeitschr. f. N. T. W., 1912, p. 320-337); Böhlig, Die Geisteskultur von Tarsus (Göttingen, 1913); Zum Begriff Kyrios bei Paulus (Zeitschr. f. N. T. W., 1913, p. 23-37); etc. On trouvera l'histoire de la question et une bibliographie plus complète dans W. Foerster, Herr ist Jesus (Gütersloh, 1924), p. 11-56.

<sup>1.</sup> Nous reviendrons plus bas sur cet emploi primitif du titre Kyrios.

<sup>2.</sup> Bousset a cru pouvoir partir de la pour discerner, dans la première partie du livre des Actes, les sources primitives et les remaniements de Luc: Der Gebrauch des Kyriostitels als Kriteriums für die Qellenscheidung in der ersten Hälfte der Apostelgeschichte (Zeitschr. f. N. T. W., 1914, p. 141-162).

de Seigneur a été d'abord donné à Jésus; c'est dans les communautés hellénistiques : à Antioche vraisemblablement ou peut-être à Damas ou à Tarse. Saint Paul n'en a pas été le créateur, il l'a recu de la foi spontanée de ces hellénistes parmi lesquels il s'est initié au christianisme. Et si l'on demande d'où ces chrétiens avaient pris cet usage, la réponse est simple : il vient des cultes païens de la Syrie et de l'Égypte. Le titre de Kyrios ou Kyria est donné par les orientaux à leurs dieux surtout dans les mystères : les Égyptiens appellent ainsi Isis, Osiris et Sérapis; les Syriens, la déesse syrienne; les gnostiques bientôt adopteront cet usage : les Simoniens, par exemple, appelleront Simon Kyrios et Hélène Kyria. En un mot, on donne le nom de Seigneur au dieu qui est l'objet principal du culte, et à lui seul. Or, c'est dans ce milieu, nous dit-on, que le christianisme a grandi à Antioche; le culte tout entier se concentrait sur Jésus; spontanément on l'appela Seigneur; mais cet élan de la foi chrétienne eut une portée incalculable : dans la langue des LXX, le Seigneur, c'était Jahvé; le titre divin entraîna avec lui et reporta sur Jésus tous les oracles des prophètes, toute la religion d'Israël; en même temps il concentrait sur lui comme sur l'unique source de salut toute la foi des nouveaux chrétiens 1.

Cette brève esquisse fait assez entendre le développement primitif de la foi au Seigneur Jésus, tel que Bousset l'imagine; et déjà les objections surgissent de toutes parts, et elles sont décisives<sup>2</sup>. Tout d'abord se présente à la mémoire la formule *Maranatha*: elle n'est certainement pas d'origine hellénistique, et elle est certainement primitive: on la rencontre chez saint Paul, dans l'Apocalypse, dans la Didachè; c'est donc que la communauté palestinienne donnait, elle aussi, et dès l'origine, à Jésus le titre de Seigneur<sup>3</sup>; et

2. Elles ont été exposées avec beaucoup de force dès 1914 par le

P. Huby, Rech. de Sc. Relig., 1914, 554-580.

<sup>1.</sup> Nous n'avons fait dans ce paragraphe que résumer Kyrios Christos, p. 75-104.

<sup>3.</sup> Pour échapper à l'objection, Bousset avait supposé (Jesus der Herr, p. 22) que Maranatha était une formule de serment qui se rapportait à Dieu et non au Christ; la considération d'Apocal., XXII, 20, lui a fait abandonner cette réponse (Kyrios Chr., p. 84, n. 3);

c'est vraiment une étrange ironie de soutenir, en face de cette formule, où l'Église exprime en langue araméenne son désir de la venue du Seigneur, que la foi au Seigneur Jésus est étrangère à la Palestine et qu'elle est incompatible avec les espérances eschatologiques. Beaucoup plus grave encore est la difficulté d'expliquer, dans cette hypothèse, le rôle de saint Paul et de l'hellénisme chrétien dans l'Église primitive: comment concevoir qu'une telle transformation religieuse ait passé inapercue de la communauté de Jérusalem, si vigilante et, chez beaucoup de ses membres, si ombrageuse? ou comment supposer que cette foi si nouvelle, d'origine si suspecte, et qui tendait à supplanter le christianisme des premiers apôtres, n'ait rencontré ni chez eux ni chez leurs adhérents la moindre opposition? Comment ces gens, qui venaient de Jérusalem à Antioche épier Paul et son Église, eussent-ils pu souffrir sans protestation une révolution si radicale? Et puis où prend-on ce prétendu christianisme hellénistique, antérieur à saint Paul et dont l'influence eût été sur lui si décisive1? Et, alors qu'on prendrait son parti de toutes ces impossibilités, on se heurterait encore à ce témoignage collectif que l'Église rend à son Seigneur dans tous les livres du Nouveau Testament; nous recueillerons ce témoignage, et nous constaterons en particulier cette application faite au Christ de tant de textes bibliques où, dans le Seigneur des psaumes ou des livres prophétiques, l'Église reconnaît Jésus : cet usage n'est pas spécial à saint Paul, on en trouve la trace dans tout le Nouveau

il a imaginé alors que « la formule Maranatha est née non en Palestine, mais en terrain hellénistique, à Antioche, Damas ou même

Tarse ». Je ne pense pas que personne l'ait suivi jusque-là.

<sup>1.</sup> Cf. Ed. Meyer, Der Ursprung des Christentums, 111, p. 218, n. 1: « Den Versuch von Bousset nachzuweisen, dass der Titel (Κόριος) ihr (der Urgemeinde) fremd und vom Paulus aus der « heidenchristlichen Urgemeinde » von Antiochia — die niemals existiert hat — übernommen und aus « hellenistischen » religiösen Vorstellungen erwachsen sei, kann ich nur als eine gänzlich verfehlte Verirrung bezeichnen ». On aura l'évidence de cette impossibilité en lisant l'article où Heitmüller essaie de découvrir les traces d'un christianisme hellénistique primitif: Zeütschr. f. N. T. W., 1912, p. 330 sq.

Testament depuis les synoptiques jusqu'à l'Apocalypse. Laissons donc de côté cette hypothèse invraisemblable et stérile, qui ne peut ni supporter le contrôle des textes ni expliquer les faits dont elle prétend rendre raison.

Cette controverse aura eu du moins l'avantage de nous forcer à étudier de plus près la langue théologique des premiers chrétiens et celle des païens ou des juifs au milieu desquels le christianisme est apparu<sup>1</sup>.

Deux questions peuvent être successivement considérées : le sens du mot « Seigneur » ; l'origine de son emploi dans la langue chrétienne.

Le mot Seigneur et ses équivalents, grec (Kyrios), latin (Dominus), ou araméen (Mari)<sup>2</sup>, n'a souvent que le sens d'une formule de courtoisie : un homme du peuple saluant un lettré lui dit : Mari; de même deux lettrés se saluant l'un l'autre<sup>3</sup>; parfois, dans ces formules de politesse, Rabbi est

2. Au temps du Christ, ce mot s'emploie toujours avec le suffixe possessif : מָּרָן, Mon Seigneur, מֶּרָן, Notre Seigneur. « Bloss von « dem Herrn » zu reden, ist gegen palästinischen Sprachgebrauch... Nur in Babylonien war es üblich, von einer als bekannt vorausgesetzten Respektperson blosses מָר, sogar ohne Determination, zu

3. DALMAN, p. 267.

<sup>1.</sup> Pour l'usage araméen, on consultera surtout Dalman, Der Gottesname Adonaj, particulièrement p. 81-84 et die Worte Jesu, p. 266-272. Pour l'emploi du mot « Seigneur » dans le Nouveau Testament et dans la langue religieuse de cette époque, l'étude la plus complète et la plus précise est celle de Werner Foerster, Herr ist Jesus (Gütersloh, 1924); on peut consulter aussi S. Herner, Die Anwendung des Wortes Κύριος im N. T. (Lund, 1903); A. Seeberg, Die Anbetung des « Herrn » bei Paulus (Dorpat, 1891), p. 2-33; les livres cités ci-dessus de Bousset et des autres théologiens de son école fournissent aussi beaucoup d'indications utiles, sous réserve du contrôle nécessaire. La langue mythologique est décrite particulièrement dans Drexler, art. Kyrios du Lexikon de Roscher et dans Deissmann, Licht vom Osten, p. 298 sqq.; la langue des inscriptions dans Moulton-Milligan, art. χύριος. L'emploi du mot « Seigneur » comme titre royal a été étudié par L. ĈERFAUX, Le titre Kyrios et la dignité royale de Jésus. Revue des Sc. Phil. et Théol., x1 (1922), p. 40-71. On peut comparer encore J. Weiss, Urchristentum, p. 351-355; H. Lietzmann, Handbuch, III, p. 93-96; KATTENBUSCH, Das Apostol. Symbol, II, p. 596-616.

brauchen. » (DALMAN, p. 268).

joint à Mari: « Maître et Seigneur! ». Au même sens, les Latins saluent les gens en leur disant: « Domine? »; les Grecs: χύριε³. Déterminé par un génitif qui en restreint la portée, ce mot peut signifier le maître d'un esclave, le possesseur d'une terre ou d'une bête de somme; il est ainsi souvent employé dans l'évangile 4, comme dans la langue courante de l'époque.

C'est encore ce titre de Seigneur que les sujets donnent à leur roi; les exemples abondent; M. Cerfaux en a recueilli une ample moisson soit dans les textes bibliques, soit dans les documents littéraires ou épigraphiques de la Palestine ou de la Syrie <sup>5</sup>. Et de même que, dans la langue araméenne, le roi sera appelé Marana, « notre Seigneur », de même les Hérodes seront, en grec, appelés xúpici <sup>6</sup>. Et le même usage se retrouvera en Égypte et plus tard à Rome. Ce titre n'emporte pas nécessairement une signification religieuse; de lui-

<sup>1.</sup> Dalman, ibid., cite Targum II Reg., v, 13; b. Makk. 24 a : le roi Josaphat aurait dit à tout lettré qu'il rencontrait : « Rabbi Rabbi, Mari Mari ». On raconte de même (b. Sanh., 98 a) que R. Josué b. Levi, rencontrant à Rome le Messie, lui aurait dit : « La paix soit avec toi, mon Maître et mon Seigneur! » (Strack-Billerbeck, 1, 526).

<sup>2.</sup> Cf. L. FRIEDLAENDER, Ueber den Gebrauch der Anrede Domine im gemeinen Leben, dans Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms in der Zeit von August bis zum Ausgang der Antonine (Leipzig, 1886), p. 442-450.

<sup>3.</sup> Cf. Moulton-Millian, 365 a. Ce terme χύριος est employé aussi dans la vie de famille, par un fils écrivant à son père : ἀπίων Ἐπιμάχω τῷ πατρὶ καὶ κυρίω πλεῖστα χαίρειν ou à sa mère, τἢ κυρία μου μητρί, ou même par un père écrivant à son fils : κυρίω μου υίῷ Διονυσοθέωνι. Εριστέτε, Manuel, 40, écrit : « les femmes, à partir de l'âge de quatorze ans, sont appelées Madame par les hommes. »

<sup>4.</sup> Mt., x, 24; Lc., xii, 46; xix, 33; Mt. xx, 8; etc.

<sup>5.</sup> Art. cité, p. 44 sqq. Je me contenterai de lui emprunter quelques exemples, choisis dans les inscriptions nabatéennes contemporaines du Christ. Dans une inscription de Hégra, de l'an 4 de notre ère : « notre Seigneur Arétas, le roi ». Une autre, de même provenance, est datée « la dix-septième année de notre Seigneur Arétas, roi des Nabatéens, qui aime son peuple ». Dans plusieurs autres, on lit simplement « notre Seigneur » (Marana); le dieu des Nabatéens, Douchara, est appelé « le dieu de notre Seigneur » (p. 52 sq.); etc.

<sup>6. [</sup>βα]σιλεΐ Ἡρώδει κυρίω (Dittenberger, Orient. 415, 418), ὑπερ΄ σωτηρίας κυρίου βασιλέως ᾿Αγρίππα (ibid., 418), στρατηγήσας βασιλεῖ μεγάλω ᾿Αγρίππα κυρίω (ibid., 425), citées par Cerfaux, p. 59.

même, il n'exprime que la domination du roi sur ses sujets, analogue à celle du maître sur ses esclaves 1. Mais, à cette époque où le pouvoir royal est exalté comme un pouvoir divin, le titre qui lui donne sa consécration suprême est en même temps une apothéose. C'est ce qu'énonce très explicitement Tertullien: « Augustus, imperii formator, ne dominum quidem dici se volebat; et hoc enim dei est cognomen. Dicam plane imperatorem dominum, sed more communi, sed quando non cogor, ut dominum dei vice dicam. Ceterum liber sum illi; dominus enim meus unus est, Deus omnipotens et aeternus, idem qui et ipsius 2. » On distingue bien dans ce texte les acceptions différentes du mot « dominus »: l'une appartient à la langue quotidienne (« more communi »), et est indifférente; nul chrétien ne se fera scrupule de donner en ce sens le nom de « dominus » à l'empereur; l'autre appartient à la langue officielle et sacrée, et on prétend l'imposer par contrainte en lui donnant un sens proprement divin («.. sed quando non cogor, ut dominum dei vice dicam »); c'est en ce sens que « dominus dei est cognomen ». Et de là vient le conflit, sur lequel nous insisterons tout à l'heure, entre le culte impérial et le culte du Seigneur Jésus. Et ce qui confirme cette interprétation de Tertullien, ce sont les revendications des empereurs eux-mêmes : après Auguste et Tibère, qui avaient repoussé le titre de « dominus», vinrent Caius et Domitien qui l'exigèrent, et, en même temps, ils prétendirent aux honneurs divins3.

<sup>1.</sup> C'est par là qu'il choquait fort si les Romains, et c'est pour cela que les premiers empereurs, Auguste et Tibère, le repoussèrent toujours: Tertullien, Apol., 34; Dion Cass., Lv, 42, 2; Suet., Tib., 27; etc. Auguste veut être « princeps », non « dominus ». Cf. Ovide, Fast., II, 142, s'adressant à Romulus: « Tu domini nomen, principis ille (Augustus) tenet ». Cf. Pollack, art. Dominus, Real-Encyclopädie de Pauly-Wissowa.

<sup>2.</sup> Apol. 34. Le texte a été cité supra, p. 30, n. 1.

<sup>3.</sup> Cf. Pollack, art. cité, col. 1307 et supra, p. 28, n. 2, sur l'effort fait par Domitien pour se faire appeler Dominus et Deus. En Orient, le titre de χύριος fut donné spontanément aux empereurs comme celui de θεός: on a cité plus haut (p. 31 n. 1) l'inscription de Corinthe de l'an 67, où Néron est appelé ὁ τοῦ παντὸς χόσμου χύριος Nέρων. De même Trajan est appelé ὁ χύριος dans une inscription égyptienne de 106

Au reste, ce titre de Seigneur était en effet donné non seulement aux rois, mais aux dieux, en Orient du moins où les relations du dieu et de ses fidèles étaient conçues comme des relations de maître à serviteur. On se représente le dieu comme le maître souverain d'un territoire et de la nation qui l'occupe 1; il sera le Baal de Tyr, ou de Sidon, ou de Tarse, ou de l'Hermon ou du Liban2; parfois l'horizon s'élargit, son domaine ne sera plus seulement un canton, mais le ciel entier : il est le baal des cieux, Baal Chamem 3. Les divinités égyptiennes, elles aussi, sont conçues comme exerçant leur empire sur les éléments 4. Quand ces dieux de la Syrie ou de l'Égypte envahissent le monde hellénique, ils y gardent leur caractère propre : ce sont des Seigneurs. Le dieu de Gaza n'a pas d'autre nom; on l'appelle Marnas, « Notre Seigneur 5 ». La plupart ajoutent à leur nom leur titre de

(OGI, 676) et de 116 (ibid., 677); Hadrien, dans une inscription égyptienne de 122 (ibid., 680), de 130 (ibid., 683) et de 136 (ibid., 208).

Ún papyrus récemment publié (H. Idris Bell, Jews and Christians in Egypt. London, 1924) nous a conservé une lettre de Claude aux Alexandrins. Ce document, qui date de la première année du règne de Claude (41), témoigne d'une certaine réserve dans l'acceptation des honneurs divins, réserve motivée peut-être par le désir de réagir contre les folles prétentions de Caligula. Le préfet d'Égypte, en présentant le document, convie les Alexandrins à admirer « la grandeur de notre dieu César »; mais l'empereur lui-même ne prend pas le titre de θεός, et décline quelques-uns des honneurs divins qu'on lui offre. V. la traduction du document par A. d'Alès, Études, 20 mars 1925, p. 695.

1. Cf. Lagrange, Études sur les religions sémitiques, p. 83-84 : « Il en est un peu du Baal comme du seigneur féodal dont les droits sur les colons dépendent de ses droits sur la terre, avec ce mélange de service personnel et de dépendance terrienne qui est le fait du vasselage. « Adon » en phénicien, « mar » en araméen, « rab » en Arabe, marquent la relation personnelle : on dit ainsi : « mon Seigneur ». Quand on s'adresse au Baal, on dit : « Seigneur de tel endroit ».

2. Cf. Ed. MEYER, art. Baal, dans le Lexikon de Roscher, I, col. 2867 sqq.

3. Cf. LAGRANGE, p. 93.

4. Il suffira de rappeler en quels termes Isis se présente à Apulée (Métam., xi, 1): « En adsum, tuis commota, Luci, precibus, rerum natura parens, elementorum omnium domina.... »

5. Cf. Schirmer, art. Marnas, Roscher, 11, 2378 sqq.; Baethgen,

Beiträge zur semit. Religionsgesch., p. 65 sq.

Seigneur: on trouve ainsi le Seigneur Sérapis<sup>1</sup>, le Seigneur Osiris, la Dame Isis, etc<sup>2</sup>. Isis, apparaissant à Lucius dans le roman d'Apulée, lui dit que les peuples l'honorent partout sous mille noms divers; mais son vrai nom est: « la Reine Isis<sup>3</sup> ».

Et, avec ce style religieux, nouveau pour le monde grécoromain, les cultes orientaux introduisent dans le paganisme hellénistique des sentiments nouveaux aussi, de dévouement total au dieu : on se consacre à son culte corps et âme, aveuglement, hélas, frénétiquement et follement, comme les Galles qui font à la Grande Mère ou à la Déesse syrienne le sacrifice de leur virilité. Cette folie est lamentable, et faisait honte aux païens eux-mêmes, mais elle ne se fût pas tant étendue, elle n'eût pas fait tant de victimes, si elle n'eût pas présenté aux âmes l'appât d'un culte divin auquel on se livre tout entier. Les Pères de l'Église aimaient à voir dans les mystères païens les contrefaçons diaboliques du culte chrétien; cette aspiration religieuse, ce besoin de se donner à Dieu et d'être adopté par Dieu, c'est un instinct très noble que Dieu lui-même a mis au fond de nos cœurs. Le démon en a abusé honteusement; mais enfin le Christ est venu, et il a appelé les âmes, et elles se sont données à lui, et il les a saisies.

Ce domaine souverain du Christ, c'est ce qu'exprime son titre de Seigneur. C'est là ce que Jésus lui-même fait entrevoir, avec prudence et réserve, dans les textes évangéliques : dans les paraboles où il présente son retour comme celui du

1. Un papyrus nous a conservé cette invitation à un repas sacré à la table du « Seigneur Sérapis » : ἐρωτᾶ σε Χαιρήμων δειπνήσαι εἰς κλείνην τοῦ κυρίου Σαράπιδος ἐν τῷ Σαραπεῷ αὔριον (Pap. Oxyr. 1, 110, 2).

<sup>2.</sup> Drexler, art. Kyrios (Roscher, II, 1756-1769). — Ce titre est souvent donné aussi aux dieux orientaux assimilés aux divinités du panthéon hellénique : Artémis, Asklépios, Zeus, Héraklès, Dionysos, etc. Ainsi à Ephèse : εὐχαριστῶ σοι χυρία "Αρτεμι (1756); en Phrygie : Κυρίω "Ασκληπίω Σωτῆρι (1759); à Soada, en Syrie : προνοία χυρίου χτίστου Διονύσου (1760), etc. D'après Dumont, Inscriptions et monuments figurés de la Thrace (dans Archives des missions scientif. et littér., 1<sup>re</sup> série, t. III, 1876), p. 181, « l'usage était général en Thrace d'appeler les dieux et les déesses χύριος et χυρία. »
3. Metamorph., χι, 1.

mattre que les serviteurs doivent attendre 1; - et n'est-ce pas un écho de cet enseignement qu'on entendra dans l'invocation si chère à l'Église apostolique : Maranatha? - il le fait entendre aussi dans les sentences plus explicites où il revendique vis-à-vis de ses disciples le rôle et les droits d'un maître. Pendant sa vie, en effet, Jésus fut d'ordinaire appelé par ses disciples « Maître 2 » et « Seigneur 3 » et lui-même approuva et consacra l'emploi de ces termes 4. Dans les récits évangéliques, tels qu'on les lit chez saint Marc et saint Matthieu, Jésus est très rarement appelé « le Seigneur<sup>5</sup> »; chez saint Luc, au contraire, et chez saint Jean ce titre lui est souvent donné; l'ange, en annonçant sa naissance aux pasteurs, leur dit : « Aujourd'hui un Seigneur vous est né, c'est le Christ Seigneur<sup>6</sup>, » et l'évangéliste lui-même, rapportant les actions ou les paroles du Christ, dit souvent : « Le Seigneur vit... », « le Seigneur choisit... », « le Seigneur dit... »<sup>7</sup>; chez saint

<sup>1.</sup> Mt., xxii, 42-51; xxv, 14-30; Mc., xiii, 33-37; Lc., xii, 35-46; xiii, 25-28.

<sup>2.</sup> רבל: Mc., IX, 5; XI, 21; XIV, 45.

<sup>3.</sup> Le terme araméen le plus souvent employé doit avoir été בְּרָלָּא, (cf. אָבְוֹרָא, « Notre-Seigneur », dans I Cor., xvi, 22; Did., x, 6), et, en Galilée, קוֹרָל, (cf. Dalman, Adonaj, p. 81). Notre-Seigneur fut aussi appelé ραβδουνεί (בְּוֹבִיל): Mc., x, 51; Jo., xx, 16. Dalman (Die Worte Jesu, p. 267) remarque sur ce dernier terme : « Sonst ist es eine merkwürdige Thatsache, dass in der alt. jüdischen Litteratur, abgesehen von den Targumen, בוֹן fast nur von Gott gebraucht wird. »

<sup>4.</sup> Mt., x, 24-26, cf. Lc., vi, 40; Mc., xi, 3, cf. Mt., xxi, 3, Lc., xix, 31; Mt., xxvi, 18, cf. Lc., xxii, 11.

<sup>5.</sup> Il est probable que dans la prophétie d'Isaïe, xl, 3, citée par Mc., 1, 3 (cf. Mt., 111, 3, Lc., 111, 4, Jo., 1, 23), le mot κύριος est entendu du Christ: καθώς γέγραπται ἐν τῷ Ἡσαία τῷ προφήτη ἰδοὺ ἀποστέλλω τὸν ἄγγελόν μου προ προσώπου σου, δς κατασκευάσει τὴν ὁδόν σου φωνὴ βοῶντος ἐν τῇ ἐρήμω ἐτοιμάσατε τὴν ὁδὸν κυρίου, εὐθείας ποιεῖτε τὰς τρίδους αὐτοῦ. — Dans Mt., xxvIII, 6, ὅπου ἔκειτο [ὁ κύριος], les deux derniers mots sont considérés par les éditeurs comme une glose occidentale. — Dans la finale de Mc., on trouve deux fois ὁ κύριος: xvI. 19, 20.

finale de Mc., on trouve deux fois δ χόριος: xvi, 19. 20.
6. Lc., ii, 11: Χριστὸς χόριος se lit aussi: Thren., iv, 20 et Ps. Sal., xvii, 36; mais dans ces deux textes il faut voir sans doute une mauvaise traduction de מְשִׁיהַן, « le Christ du Seigneur ». Cf. Dalman,

Adonaj, ρ. 82.
7. Lc., vii, 13; x, 1. 39. 41; xi, 39; xii, 42; xiii, 15; xvii, 5. 6; xviii, 6; xix, 8. 34; xxii, 61; xxiv, 3. 34.

Jean, c'est surtout après la résurrection de Jésus que ce titre lui est donné<sup>1</sup>. N'est-ce pas ce que Jésus lui-même avait prédit: « Quand j'aurai été élevé de terre, j'attirerai tous les hommes à moi » (Jo., xii, 32)? N'est-ce pas ce que saint Pierre prêchera dès ses premiers discours des Actes le jour de la Pentecôte: « Que toute la maison d'Israël sache avec certitude que Dieu l'a fait Seigneur et Christ, ce Jésus que vous avez crucifié »<sup>2</sup>; et saint Paul: « Il s'est abaissé, se faisant obéissant jusqu'à la mort et la mort de la croix. C'est pourquoi Dieu l'a exalté et lui a donné le nom qui est au-dessus de tout nom, afin qu'au nom de Jésus tout genou fléchisse aux cieux, sur la terre et dans les enfers, et que toute langue confesse que Jésus-Christ est Seigneur, à la gloire de Dieu le Père<sup>3</sup> ».

Dans ces textes, le titre de Seigneur n'exprime plus seulement le respect ni même la vénération; c'est un terme proprement théologique, réservé au Christ, comme à Dieu son Père<sup>4</sup>. On doit remarquer aussi, dans le passage de l'épître aux Philippiens que nous venons de relire, comment saint Paul, pour décrire la gloire de Jésus, reprend et lui applique ce qu'Isaïe disait de Iahvé: « Tout genou fléchira devant lui, et toute langue le confessera<sup>5</sup> ». Des applications semblables se rencontrent dans le Nouveau Testament tout entier, et rien ne nous révèle plus clairement ce qu'était pour les premiers chrétiens la foi au Seigneur Jésus. C'est ainsi que saint Marc déjà interprétait Isaïe (xl, 3): « Voix de celui qui crie dans le désert: préparez le chemin du Seigneur<sup>6</sup>. » Saint Pierre entend de même le psaume xxxiv, 9:

<sup>1.</sup> xx, 2, 13. 18. 20. 25; xxi, 7. 12. Avant la résurrection : iv, 1; vi, 23; xi, 2.

<sup>2.</sup> Actes, 11, 36. Cf. le commentaire de Jacquier, p. 76-78.

<sup>3.</sup> Phil., n, 8-11; cf. infra, p. 416 sqq.

<sup>4.</sup> On peut comparer la spécification progressive de mot אדבר. Cf. Dalman, Der Gottesname Adonaj, surtout p. 73 sqq. L'hébreu d'ailleurs eut cet avantage sur le grec de pouvoir attribuer au nom divin une forme et une accentuation spéciales.

<sup>5.</sup> Is., XLV, 24.

<sup>6.</sup> Le texte de Malachie, uni par saint Marc (1, 2) au texte d'Isaïe, en détermine l'application au Christ : ίδου ἀποστέλλω τον ἄγγελόν μου προ προσώπου σου, δς κατασκευάσει την όδόν σου.

« Si vous avez gouté combien le Seigneur est doux 1 », et Is., viii, 12. 13: « Ne les craignez pas (ceux qui nous persécutent), mais honorez le Seigneur, le Christ2. » Saint Paul, plus souvent encore, fera de ces applications : « Quiconque invoquera le nom du Seigneur, sera sauvé », écrira-t-il aux Romains (x, 13) en appliquant au Christ le texte classique de Joël (III, 5)3; de même, aux Corinthiens (I Cor., II, 16): « Qui connaît la pensée du Seigneur, et peut l'instruire (Is., XL, 13)? Mais nous, nous avons la pensée du Christ; » et plus bas (x, 9), rappelant d'après le psaume xcv. 8-9, les infidélités des Juifs au désert : « Ne tentons pas le Seigneur, comme plusieurs des Juifs l'ont tenté », et (x, 21), reprenant un texte de Malachie (1, 7. 12): « Vous ne pouvez participer à la table du Seigneur et à la table des démons. » C'est au Christ encore que l'épître aux Hébreux (1, 10-11) applique le texte du psaume cu, 26-28 : « C'est toi qui, dès l'origine, ô Seigneur, as fondé la terre, et les cieux sont l'œuvre de tes mains; eux ils périront; toi tu demeures... »

Ces citations, et les autres semblables qu'on y peut ajouter<sup>4</sup>, ne sont pour la plupart que des allusions, et non

<sup>1.</sup> Ι Pet., 11, 3 : εἰ ἐγεύσασθε ὅτι χρηστὸς ὁ κύριος πρὸς ὃν προσερχόμενοι, λίθον ζῶντα, ὑπὸ ἀνθρώπων μὲν ἀποδεδοκιμασμένον...

<sup>2.</sup> Ι Pet., 111, 14-15 : τὸν δὲ φόδον αὐτῶν μὴ φοδηθῆτε μηδὲ ταραχθῆτε, κύριον δὲ τὸν Χριστὸν άγιάσατε.

<sup>3.</sup> Le P. Lagrange note sur ce texte: « Paul n'hésite pas à appliquer au culte du Christ ce que Joël avait dit du culte de Iahvé, en grec Κόριος sans article, qui devient le nom du Christ. Rien de plus fort pour prouver la divinité de Jésus, l'existence d'un culte nouveau, l'obligation des Juis de se joindre aux gentils dans l'union d'une même foi et d'un même culte rendu au Seigneur. Si ce Seigneur n'était clairement celui de l'A. T., on pourrait même parler d'une religion absolument nouvelle. Mais c'est bien toujours le Seigneur, que Joël avait dit qu'on invoquerait dans les derniers jours, le Christ descendu du ciel, issu d'Israël selon la chair, et θεὸς εὐλογητός. » Herner (l. c., p. 15) interprète dans ce sens la citation faite par saint Pierre de ce même texte de Joël: Act., π, 20-21. Cette interprétation me semble douteuse.

<sup>4.</sup> Dans un des documents les plus anciens de la littérature chrétienne (II Thess., 1, 7 sqq.), la parousie du Christ est décrite sous les traits que les anciens prophètes appliquaient à la venue de Iahvé. Cf. Lightfoot, Notes on epistles of St. Paul from unpublished commentaries (London, 1904), p. 102: « In the passage before us we have chiefly to

pas des interprétations définitives; ce serait donc en forcer la portée que de vouloir déterminer par elles la signification des textes prophétiques. Mais ce qu'on doit y voir, c'est le sens qu'avait alors pour les chrétiens le titre de Seigneur donné au Christ: il avait bien la valeur d'un nom divin, puisque, quand on le rencontrait, employé dans ce sens par les prophètes, on pouvait l'entendre indifféremment soit de Dieu le Père, soit de Jésus-Christ.

La même valeur apparaît aussi manifestement dans de nombreuses locutions très traditionnelles et très caractéristiques, qui, dans le Nouveau Testament, se rapportent tantôt à Dieu le Père, tantôt au Christ. Ainsi en est-il de « l'invocation du nom du Seigneur<sup>1</sup> »; dans l'Ancien Testament et les apocryphes, cette expression est d'un usage constant pour signifier le culte de Iahvé; ceux qui « invoquent le nom du Seigneur » sont ceux qui lui appartiennent, qui le craignent, qui l'adorent<sup>2</sup>. Les chrétiens ont conservé l'usage de cette

notice the fearlessness with which the Apostle applies the phenomena presented in the O. T. as the symbols of the divine presence, the attendant angels (Ps. LXVIII, 17), and the flame of fire (Ex., III, 2; XIX, 18; Deut., IV, 11; Ps. civ, 4; Is., LXVI, 15; Mal., IV, 1; also Dan., VII, 9-10, where both images are found combined), to the appearing of our Lord. In some cases the very expressions used in the Hebrew prophets of God have been adopted by St Paul in speaking of Christ. We have a remarkable instance of this in the words ἀπὸ προσώπου τοῦ χυρίου καὶ ἀπὸ τῆς δόξης τῆς ἰσγύος αὐτοῦ borrowed from Isaiah (11, 10, 19, 21; xix, 16). » - De même chez saint Jean (xii, 41) la théophanie d'Isaïe (vi, 1) est interprétée comme une vision du Christ; dans l'Apocalypse, 1, 14, le Christ est représenté sous les traits prêtés par Daniel (vii, 9) à l'Ancien des jours. On peut encore comparer, entre autres textes, Apoc., III, 19 et Prov., III, 12; Apoc., v, 6 et Zach., IV, 10; Apoc., xvii, 14, et Deut., x, 17; Hebr., i, 6 et Deut., xxxiii, 43 (d'après les LXX); Hebr., iii, 7 et Ps. cxv, 7-11. Ces applications sont particulièrement fréquentes dans l'Apocalypse (cf. infra, p. 435, n. 1).

Tous ces traits constituent un ensemble dont la signification doctrinale est très grande; ils ne marquent pas la substitution du Christ à Iahvé, ni son identification personnelle avec lui, mais la majesté unique que les chrétiens reconnaissent et adorent dans l'un et dans l'autre. Cf. Westcott, Hebrews, p. 90-93, note sur « the application to

Christ of words spoken in the O. T. of the Lord ».

1. Cf. Zahn, Skizzen, p. 276; A. Seeberg, Anbetung des Herrn bei Paulus, p. 41; von der Goltz, Das Gebet, p. 100, 128; Gremer, s. v. επικαλεΐσθαι et surtout A. Klawek, l. l., p. 39 sqq.

2. Cf. Gen., XIII, 4 XXI, 33; XXVI, 25; Deut., XXXII, 3; I Reg., XVIII,

formule; ils l'appliquent parfois au Père<sup>4</sup>, beaucoup plus souvent à Jésus-Christ; quand saint Paul vient à Damas, il a mission d'emprisonner « ceux qui invoquent le nom de Jésus » (Act., 1x, 14, 21); Ananie lui est envoyé par le Christ, il le guérit et lui dit: « Que tardes-tu? lève-toi, reçois le baptême et purifie-toi de tes péchés, en invoquant le nom de Jésus. » Au début de sa première lettre aux Corinthiens (1, 2. 3), saint Paul salue « l'Église de Dieu qui est à Corinthe, ceux qui sont sanctifiés dans le Christ Jésus, les saints élus, avec tous ceux qui invoquent le nom de Notre-Seigneur Jésus-Christ ». Plus tard, écrivant à Timothée (II Tim., 11, 22), il lui recommande de conserver la paix avec « tous ceux qui d'un cœur pur invoquent le Seigneur. »

Sans doute, il serait excessif de vouloir donner partout à cette formule le sens technique d'adoration du Christ<sup>2</sup>; elle peut signifier la confession, la prière, le culte sous ses différentes formes; mais il est indubitable qu'elle a conservé dans le Nouveau Testament toute la valeur religieuse qu'elle avait dans l'Ancien, et qu'elle a la même signification quand elle est appliquée à Dieu le Père ou à Jésus; « quiconque invoquera le nom du Seigneur sera sauvé » : cette phrase de Joël n'a rien perdu de son énergie ni dans le livre des Actes (n, 21), où saint Pierre l'applique à Dieu, ni dans l'épitre aux Romains (x, 13), où saint Paul l'applique au Christ.

Il faudrait faire les mêmes remarques sur « la crainte du Seigneur<sup>3</sup> », « la grâce du Seigneur<sup>4</sup> », « la foi au Sei-

<sup>24;</sup> Ps. LXXIX, 6; LXXX, 18; CV, 1; Is., LXIV, 6; Jer., x, 25; Thren., III, 55; Soph., III, 9; Zach., XIII, 9; Joël, II, 32, etc.

<sup>1.</sup> Act., 11, 21.

<sup>2.</sup> C'est un point que von der Goltz (p. 128) a bien établi contre Zahn et Seeberg.

<sup>3.</sup> Act., IX, 31 : πορευομένη τῷ φόδῳ τοῦ χυρίου. Cf. II Cor., v, 11 : εἰδότες οὖν τὸν φόδον τοῦ χυρίου. Ephes., v, 21 : ὑποτασσόμενοι ἀλλήλοις ἐν φόδῳ Χριστοῦ.

<sup>4.</sup> Act., xiv, 3: παρρησιαζόμενοι ἐπὶ τῷ κυρίῳ τῷ μαρτυροῦντι ἐπὶ τῷ λόγῳ τῆς χάριτος αὐτοῦ. xv, 40: παραδοθεὶς τῆ χάριτι τοῦ κυρίου ὑπὸ τῶν ἀδελφῶν. Cf. xv, 41: διὰ τὴς χάριτος τοῦ κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ πιστεύομεν σωθῆναι. Rom., xvi, 20. 24; 1 Cor., xvi, 23; II Cor., xiii, 43; Gal., vi, 46, etc.

gneur<sup>4</sup> », « la conversion au Seigneur<sup>2</sup> », « le service du Seigneur<sup>3</sup> », « la prédication » ou « la parole du Seigneur<sup>4</sup> », « la voie du Seigneur<sup>5</sup> », « la volonté du Seigneur<sup>6</sup> ». Toutes ces expressions pourront être rapportées tantôt au Père, tantôt au Fils; souvent même il sera impossible de discerner l'interprétation la plus probable, l'écrivain sacré ayant laissé l'option indécise.

Rien n'est plus significatif que ces habitudes de langage; on y saisit plus clairement que dans toutes les thèses ce que la religion chrétienne présente dès l'origine de nouveau et en même temps de traditionnel : la croyance au Christ, le culte du Christ apparaît au premier plan, et cependant l'antique foi à Iahvé n'est pas supplantée par cette foi nouvelle, elle ne s'est pas non plus transformée en elle, ni juxtaposée à elle; le culte chrétien ne s'adresse pas à deux Dieux, ni à deux Seigneurs, et cependant il se porte avec la même confiance et le même amour vers Jésus et vers son Père. Les paroles du Christ, rapportées par saint Jean, nous aideront à interpréter cette attitude, et inversement cette vie chrétienne,

<sup>1.</sup> Act., IV, 14: προσετίθεντο πιστεύοντες τῷ κυρίφ. IX, 42: ἐπίστευσαν πολλοὶ ἐπὶ τὸν κύριον. ΚΙ, 17: πιστεύσασιν ἐπὶ τὸν κύριον Ἰησοῦν Χριστόν. ΚΙν, 43: παρέθεντο αὐτοὺς τῷ κυρίφ εἰς ὂν πεπιστεύκεισαν. ΚΝΙ, 31: πίστευσον ἐπὶ τόν κύριον Ἰησοῦν, καὶ σωθήση. ΚΝΙΙΙ, 8: ἐπίστευσεν τῷ κυρίφ. ΧΧ, 21: τὴν εἰς θεὸν μετάνοιαν καὶ πίστιν εἰς τὸν κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν.

<sup>2.</sup> Act., ix, 35 : οἵτινες ἐπέστρεψαν ἐπὶ τὸν πύριον. xi, 21 : πολύς τε ἀριθμὸς δ πιστεύσας ἐπέστρεψεν ἐπὶ τὸν πύριον. Cf. xv, 19 : τοῖς ἀπὸ τῶν ἐθνῶν ἐπιστρέφουσιν ἐπὶ τὸν θεόν.

<sup>3.</sup> Act., xiii, 2 : λειτουργούντων δὲ αὐτῶν τῷ χυρίῳ. xx, 19 : δουλεύων τῷ χυρίῳ μετὰ πάσης ταπεινοφροσύνης.

<sup>4.</sup> Act., VIII, 25: διαμαρτυράμενοι καὶ λαλήσαντες τὸν λόγον τοῦ κυρίου. XIII, 12: ἐκπλησσόμενος ἐπὶ τἢ διδαχἢ τοῦ κυρίου. XIII, 48-49: ἐδόξαζον τὸν λόγον τοῦ κυρίου... διεφέρετο δὲ ὁ λόγος τοῦ κυρίου. Cf. xv, 35-36; xix, 10.20.

<sup>5.</sup> Act., xiii, 10 : οὐ παύση διαστρέφων τὰς όδοὺς τοῦ χυρίου τὰς εὐθείας (Os., xiv, 10). xviii, 25-26 : οὖτος ἢν χατηχημένος τὴν όδὸν τοῦ χυρίου... χαὶ ἐδίδασχεν ἀχριθῶς τὰ περὶ τοῦ Ἰησοῦ... ἀχριθέστερον αὐτῷ ἐξέθεντο τὴν όδὸν τοῦ θεοῦ.

<sup>6.</sup> Act., xxi, 14: τοῦ χυρίου τὸ θέλημα γινέσθω. — On pourrait faire des remarques analogues sur les expressions eschatologiques « le jour du Seigneur », « la parousie du Seigneur », rapportées soit au Père (Act., 11, 20) soit au Christ (I Thess., v, 2; II Thess., 11, 2, etc.). Cf. supra, p. 285. Sur toutes ces expressions, cf. Mangenot, art. cité, p. 421.

mieux connue, encadrera les récits de saint Jean et en confirmera la valeur historique. « Vous croyez en Dieu, croyez aussi en moi »; « qui me voit, voit mon Père »; « la vie éternelle, c'est de te connaître, toi seul Dieu véritable, et celui que tu as envoyé, Jésus-Christ. » Ces paroles ne sont-elles pas tout le programme de la religion chrétienne, telle qu'elle se manifeste dans les Actes et dans les épîtres?

Toutes ces manifestations sont des preuves certaines de la foi en la divinité du Christ; mais si on les veut bien entendre. il faut remarquer que cette divinité n'apparaît jamais comme indépendante ni même comme distincte de celle du Père; certains historiens en prennent occasion pour méconnaître ici une foi trinitaire; « Jésus et les apôtres, disent-ils, sont tout aussi rigoureusement monothéistes que Moïse et les prophètes 1 »; rien n'est plus vrai, mais la profession de la Trinité garantit la foi monothéiste, loin de la menacer; les grands théologiens du Ive siècle aimeront à développer cette vérité et à la mettre dans tout son jour; dès les temps apostoliques, les faits la démontrent : aux chrétiens judaïsants de Laodicée et de Colosses, que tente le culte des anges et des êtres intermédiaires, il suffira de rappeler la divinité du Christ pour rendre à leur monothéisme sa vigueur et son intransigeance; de même, pour mettre les Corinthiens en garde contre l'idolâtrie et le polythéisme, saint Paul leur redira que « pour nous, il n'y a qu'un Dieu, le Père, de qui

<sup>1.</sup> E. Ménégoz, Etude sur le dogme de la Trinité (Paris, 1898), p. 12. L'auteur ajoute un peu plus bas : « Si les disciples de Jésus avaient vu en leur Maître une incarnation de Jéhovah, ils lui auraient rendu des hommages divins sous la forme usuelle, en lui offrant des sacrifices. Or, ils n'en ont rien fait, ni de son vivant ni après sa mort et sà résurrection. Les membres de la première communauté chrétienne de Jérusalem continuèrent, comme par le passé, à offrir des sacrifices à Jéhovah. » Si cette objection avait quelque valeur, elle prouverait que l'Église ne croit pas à la divinité du Christ, lorsque, dans sa liturgie, elle offre au Père tout-puissant la victime sainte, le corps et le sang du Seigneur. Cf. concil. Carthagin. III (a. 397), can. 23 (Mansi, III, 884): « Ut nemo in precibus vel Patrem vel pro Filio, vel Filium pro Patre nominet; et cum altari assistitur, semper ad Patrem dirigatur oratio »; de même que Dieu a tout fait par le Christ, ainsi tout est offert à Dieu par le Christ et dans le Christ; c'est là le sens du culte des chrétiens, et c'est là leur foi trinitaire.

tout vient et pour qui nous sommes, il n'y a qu'un Seigneur, Jésus-Christ, par qui tout existe et par qui nous sommes » (I Cor., viii, 6).

Ce texte, plus clairement qu'aucun autre, fait connaître l'usage de saint Paul : les deux termes de Deoc et de xúoloc sont pour lui des noms également divins, que l'on ne peut sans blasphème donner à des hommes; ils sont d'ailleurs devenus des noms personnels, désignant respectivement le Père et le Fils. Cet usage restera celui de l'Église, qui dira dans ses symboles : « Je crois en un seul Dieu, le Père tout-puissant... et en un seul Seigneur, Jésus-Christ... » 1. Cette attribution définitive ne fut pas l'œuvre d'un jour ni d'un homme; elle était déjà préparée dans les cercles juifs par la désuétude où tomba le nom de Iahvé<sup>2</sup> et par la différenciation des deux noms divins, Élohim et Adonaï, θεός et χύριος3. Cette attribution, d'ailleurs, ne fut jamais tellement exclusive que le nom de Seigneur ne fût parfois donné au Père, et le nom de Dieu au Fils4. Chez saint Paul, le Père est très rarement appelé le Seigneur<sup>5</sup>, ainsi le Christ est rarement appelé Dieu.

1. Cf. Kattenbusch, Das Apostol. Symbol, II, p. 515-522 et 596-616.

2. Dalman (Der Gottesname Adonaj, p. 36) remarque que les plus anciens traducteurs grecs emploient encore le nom de Iahvé et le transcrivent dans leurs traductions: Oric., in ps. II (PG, xii, 4104); dès le début du iiie siècle avant J.-C., le nom de Iahvé commence à tomber en désuétude, et la substitution d'Adonaï à Iahvé est un fait accompli au ne siècle (ib., p. 78-79).

3. La distinction des deux puissances divines, désignées respectivement par Élohim et Adonaï, se rencontre dans le judaïsme palestinien (supra, p. 151 sq.), et est constante chez Philon (p. 204).

4. On ne saurait voir dans cette répartition un indice de subordinatianisme : le mot χόριος, quand il est employé comme nom divin, est aussi incommunicable que le mot θεός; quand Philon et les rabbins de Palestine différenciaient les deux noms pour les attribuer à deux puissances, ils leur reconnaissaient une valeur égale, et n'ont jamais songé à établir de l'un à l'autre une subordination. Il y a seulement cette différence entre les deux, que χόριος, còmme κατι est susceptible d'emplois profanes, que θεός et κατι ne comportent pas. — De même, dans la langue hellénistique, χύριος n'est pas réservé, comme on l'a prétendu parfois, aux divinités subordonnées : les dieux suprêmes des différents cultes, Zeus, Isis, la Déesse syrienne, reçoivent ce titre. Cf. Foerster, Herr ist Jesus, p. 79.

5. I Cor., ш, 5; ef. vи, 17.

Cependant, dans son discours de Milet, saint Paul exhorte les presbytres à « régir l'Église de Dieu, qu'il a acquise par son sang¹»; écrivant aux Romains, il leur rappelle que des Juifs « est issu selon la chair le Christ, qui est audessus de tout, Dieu béni dans les siècles²»; à Tite il représente les chrétiens comme « attendant la bienheureuse espérance et l'apparition de notre grand Dieu et Sauveur Jésus-Christ³». Saint Pierre, de même, exalte la justice « de notre Dieu et Sauveur Jésus-Christ⁴», et l'on sait que l'évangile de saint Jean s'ouvre et se ferme sur une profession de la divinité de Jésus-Christ: « Le Verbe était Dieu » (1, 1); « mon Seigneur et mon Dieu! » (xx, 28).

Ces textes sont à coup sûr très précieux<sup>5</sup>, ils confirment ce que l'étude de la foi chrétienne nous a déjà révélé; je ne pense pas qu'ils y ajoutent rien. Il faut remarquer en outre qu'ils ne prennent toute leur signification et ne sont fixés dans leur sens théologique que par les documents qui les encadrent, et, plus généralement par la foi chrétienne qu'ils expriment et qui est connue d'ailleurs. Beaucoup d'historiens

<sup>1.</sup> Act., xx, 28: τὴν ἐκκλησίαν τοῦ θεοῦ: κΒ, Westcott-Hort, Nestle; τοῦ κυρίου: ACDE, Tischendorf, Blass. Cf. la note de Westcott, Select readings, p. 98-400. Du point de vue théologique, les deux leçons ont même valeur; et la citation du psaume (Lxxiv, 2) garantit le sens du nom divin.

<sup>2.</sup> Rom., 1x, 5. Cf. infra, p. 413 et n. 6.

<sup>3.</sup> Tit., II, 13: προσδεγόμενοι την μαχαρίαν ἐλπίδα καὶ ἐπιράνειαν τῆς δόξης τοῦ μεγάλου θεοῦ καὶ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ. — Dans son article sur σωτήρ (ZNTW, v (1904), p. 353), Wendland, après avoir commenté ce texte et II Pet., I, 1, ajoute qu'il n'a pas jugé dignes de mention les interprétations erronées qu'on en a données, en niant, par exemple que, dans Tit., τοῦ μεγάλου θεοῦ se rapportât au Christ ou en effaçant, dans II Pet., τοῦ θεοῦ ἡμῶν. Nous nous rangeons sur ce point à son avis.

<sup>4.</sup> II Pet., 1, 1: ἐν δικαιοσύνη τοῦ θεοῦ ἡμῶν καὶ σωτῆρος Ἰησοῦ Χριστοῦ. Peut-être doit-on citer aussi II Thess., 1, 12: κατὰ τὴν χάριν τοῦ θεοῦ ἡμῶν καὶ κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ; mais, dans ce dernier passage, il semble que les habitudes de style de saint Paul suggèrent la distinction des deux membres (θεοῦ-κυρίου).

<sup>5.</sup> Le moindre intérêt de ces textes serait de rappeler à la réalité les historiens assez distraits pour écrire que « l'affirmation de la divinité de Jésus-Christ ne se rencontre réellement point dans le Nouveau Testament » (Guignebert, Modernisme et tradition catholique en France, Paris, 1908, p. 118).

aiment à rappeler les apothéoses alors si prodiguées¹, les noms de Dieu et de Sauveur décernés aux rois ou empereurs vivants ou morts; ils font remarquer la similitude de ces titres avec ceux qui sont donnés au Christ, surtout dans les pastorales et dans la IIª Petri². Sans doute, nul ne prétend que le culte du Christ ait été inspiré par les mêmes sentiments de flatterie et d'adulation que le culte des empereurs; mais l'on pense que l'attachement et l'enthousiasme des disciples a fait plus facilement de Jésus un Dieu, dans ces milieux où les titres et les honneurs divins étaient si aisément décernés.

Pour juger cette théorie, il faut remarquer que les chrétiens, comme les Juifs d'où ils sont sortis, n'ont jamais eu que de l'horreur pour ces apothéoses. Dans l'Apocalypse déjà, le culte d'Auguste apparaît comme le grand ennemi; le temple de Rome et d'Auguste à Pergame est le trône de Satan,

1. V. supra, p. 18-33.

<sup>2.</sup> Wendland (l. c., p. 349) signale surtout II Tim., 1, 18 sqq., Tit., II, 11 sqq., III, 4 sqq., II Pet., I, 1, et écrit : « Die Epiphanie des Soter, die allen Menschen Heil und Licht bringt, die Verbindung des θεὸς καὶ σωτήρ, die Ewigkeit seiner Person und seiner Wirkungen, seine χάρις und δόξα, seine φιλανθρωπία, — das alles sind Begriffe, die uns in ähnlicher Verbindung im hellenistischen und römischen Herrscherkult begegnet wird. » Ces rapprochements seraient à discuter, mais nous ne voyons aucun motif de les récuser tous a priori; de même que saint Jean a emprunté au vocabulaire hellénique le terme λόγος pour lui donner une nouvelle valeur, de même saint Paul a pu choisir de préférence des termes familiers à ses lecteurs, comme μεγὰς θεός ου θεὸς καὶ σωτήρ (ου μακάριος θεός : I Tim., 1, 11). Mais il faut remarquer aussi que le nom de Sauveur était dans l'A. T. un attribut divin (Î. Sam., xiv, 39; II. Sam., xxii, 13; Ps. cxviii, 25); saint Paul a donc pu s'inspirer ici de la tradition biblique. De plus, dans la langue hellénique, θεὸς καὶ σωτήρ est le plus souvent employé absolument: dans le N. T. il est toujours déterminé par un génitif : θεὸς καὶ σωτήρ ήμων; ce n'est plus seulement un titre d'honneur, c'est l'expression de la relation qui nous unit à Dieu et au Christ. Enfin, il faudrait des arguments bien considérables pour admettre que les apôtres ont fait des emprunts notables au vocabulaire théologique d'une religion abhorrée. — En tout cas, il faut observer que des textes cités la moitié se rapportent à Dieu le Père; si donc l'on voulait admettre ici une influence hellénique, il faudrait la reconnaître tout aussi bien dans l'expression de la foi en Dieu que dans celle de la foi au Christ. - Sur l'emploi de σωτήρ dans l'ancienne littérature chrétienne cf. H. LIETZMANN, der Weltheiland, p. 56-59; Ed. MEYER, Ursprung des Christentums, III, p. 390-397.

et Antipas, dans cette même ville, a préféré le martyre au blasphème<sup>1</sup>; désormais et pendant trois siècles le culte de César sera le plus grand obstacle de la foi chrétienne, et c'est lui qui fera le plus de martyrs<sup>2</sup>. Cette intransigeance fut toujours incomprise des païens : « Quel mal, dira plus tard à Polycarpe l'irénarque Hérode, quel mal y a-t-il à dire : César est Seigneur<sup>3</sup>? » Il ne comprenait pas ce qu'était la foi chrétienne ni ce que signifiait cette expression toute simple, en laquelle saint Paul la résumait : « Jésus est Seigneur ».

Κύριος Καΐσαρ, Κύριος 'Ιησοῦς, deux formules en apparence toutes semblables, et auxquelles des historiens superficiels pourront prêter la même valeur; en réalité, elles n'ont de commun que les mots; ceux qui disent : Κύριος Καΐσαρ, ouvrent largement leur panthéon; ils sont prêts à placer, dans leur chapelle domestique, une statue du Christ à côté de celles d'Orphée, d'Abraham et d'Apollonius de Tyane<sup>4</sup>, et à offrir à tous ces dieux familiers leur adoration banale et leur encens. Le chrétien a donné sa foi au Christ, et ne peut faire ce partage. « Écoute, Israël, le Seigneur ton Dieu est un Seigneur unique »; cette parole est pour lui, comme pour Moïse, comme pour Jésus, le premier des commandements; et il s'y attache plus étroitement en répétant avec saint Paul : « Pour nous, il n'y a qu'un Dieu, le Père; il n'y a qu'un Seigneur, Jésus-Christ. »

## §. 2. — L'Esprit-Saint.

L'étude qui vient d'être faite du christianisme naissant et de son culte y a montré Dieu le Père et Jésus-Christ très intimement unis dans les prières, les doxologies, les hymnes, et, en général, dans les diverses expressions de la foi et de la religion chrétiennes. Le Saint-Esprit leur est très rarement

<sup>1.</sup> II, 13. Pergame avait été la première cité d'Asie à élever, dès l'an 29, un temple à Rome et Auguste (Tac., Ann., III, 37); cf. Swete, in h. l.; M. Goguel, Les chrétiens et l'empire romain à l'époque du N. T. (Paris, 1908), p. 30.

<sup>2.</sup> Cf. Beurlier, Le culte impérial, p. 271-281.

<sup>3.</sup> Martyr. Polyc., 8.

<sup>4.</sup> On sait qu'ainsi fit Alexandre Sévère (Lampridius, 29).

associé1; nulle part on ne voit de prières adressées à lui ni d'hymnes en son honneur. Et cependant, dans cette histoire de nos origines religieuses, la croyance à l'Esprit-Saint apparaît comme un des traits les plus caractéristiques et les plus profonds de la foi chrétienne; elle remplit tous les récits des Actes2, et l'on a pu appeler ce livre l'évangile de l'Esprit-Saint : de même, en effet, que les quatre évangiles nous racontent la vie du Christ et sa mission ici-bas, ainsi ce cinquième évangile décrit la vie et l'action du Saint-Esprit dans l'Église et par l'Église. Ce récit s'ouvre par les promesses de Notre-Seigneur assurant les Apôtres qu'ils recevront la vertu de l'Esprit qui descendra sur eux; dès le chapitre 11° on voit ces promesses se réaliser, le jour de la Pentecôte, et dès lors les manifestations de l'Esprit se multiplient, transformant les âmes et fécondant l'Église. C'est bien là l'effusion promise aux jours messianiques, et saint Pierre en effet rappelle aux Juifs la prophétie de Joël : « En ce jour-là, dit Dieu, je répandrai de mon Esprit sur toute chair » (II, 17).

La doctrine qui apparaît à la lumière de ces faits, est, en bien des points, la doctrine déjà exposée dans les livres prophétiques ou sapientiaux<sup>3</sup>: l'Esprit<sup>4</sup> est répandu sur les hommes<sup>5</sup>, il vient en eux<sup>6</sup>, il tombe sur eux<sup>7</sup>, il les saisit et les transporte<sup>8</sup>. Le plus souvent, il est représenté comme un

1. On le trouve deux fois associé au Père et au Fils dans une formule de salut : 11 Cor., XIII, 13 et I Pet., 1, 2 (cf. supra, p. 353 sq.).

<sup>2.</sup> Il ne sera pas question ici des épîtres catholiques; la doctrine de l'Esprit-Saint y est peu développée: en dehors du texte qui vient d'être cité (I Pet., 1, 2), on ne peut relever que de brèves mentions de « l'Esprit du Christ » (ib., 1, 11) de « l'Esprit-Saint envoyé du ciel » (1, 12); de « l'Esprit de Dieu qui se repose sur vous » (1v, 14); de « l'Esprit-Saint qui a porté » les hommes inspirés (II Pet., 1, 21); saint Jude exhorte les fidèles à « prier dans l'Esprit-Saint » (20).

<sup>3.</sup> Sur cette doctrine on peut consulter, outre les livres cités ci-dessus, Fr. Büchsel, Der Geist Gottes im Neuen Testament (Gütersloh, 1926).

<sup>4.</sup> Au livre des Actes, l'Esprit-Saint est appelé le plus souvent l'Esprit ou l'Esprit-Saint, deux fois (v, 9; vIII, 39) l'Esprit du Seigneur, une fois (xVI, 7) l'Esprit de Jésus.

<sup>5.</sup> II, 17-18 (Joël, III, 1), 33; x, 45.

<sup>6.</sup> I, 8; XIX, 6. - 7. X, 44; XI, 15. - 8. VIII, 39.

don¹ accordé par Dieu et reçu par les hommes²; c'est un principe de sanctification, il remplit ceux qui le possèdent³; parfois, pour exprimer les vertus qu'il produit dans l'âme, on dit qu'elle est pleine d'Esprit-Saint et de sagesse (vi, 3. 10), et de foi (vi, 5; xi, 24), et de joie (xii, 52).

A côté de tous ces textes, où l'Esprit est représenté comme une force impersonnelle, on en trouve d'autres, qui le manifestent comme une personne; ce double aspect nous est apparu jadis dans la doctrine de la Sagesse4; on le retrouve ici, mais plus accusé, la personne de l'Esprit-Saint étant plus vivante au livre des Actes, que n'est celle de la Sagesse dans le livre alexandrin. Derrière les vieux prophètes, c'est l'Esprit-Saint qu'on apercoit, « prédisant par la bouche de David... » (1, 16), « disant par Isaïe... » (xxvm, 15)5. Aujourd'hui surtout, il parle, agit, conduit l'Église; il est l'acteur caché, mais principal, de tout le drame. Quand Ananie et Saphire cherchent à tromper les apôtres, c'est l'Esprit qu'ils tentent (v, 9), c'est à lui qu'ils mentent (v, 3). C'est l'Esprit-Saint qui, sur la route de Gaza, dit à Philippe : « Approche-toi, joins-toi à ce char<sup>6</sup> »; c'est lui qui, à Joppé, dit à Pierre : « Voici que deux hommes te demandent; lève-toi, descends, et suis-les 7. » Un peu plus tard, les apôtres et les presbytres de Jérusalem formulent ainsi leur décret : « Il a paru bon au Saint-Esprit et à nous... » (xv, 28).

Dans le récit de la mission de saint Paul, le rôle de l'Esprit-Saint n'est pas moins évidemment personnel : « Comme (les fidèles d'Antioche) priaient et jeunaient, l'Esprit-Saint dit :

<sup>1.</sup> II, 38: Τὴν δωρεὰν τοῦ άγίου πνεύματος. Cf. x, 45.

<sup>2.</sup> xv, 8: viii, 15. 17.19; x, 47; xix, 6.

<sup>3. 11, 4;</sup> IV, 8.31; IX, 17; XIII, 9.52.

<sup>4.</sup> Sap., IX, 2: Donnez-moi la Sagesse qui est assise près de votre

trône »; cf. supra, p. 130 et n. 1.

<sup>5.</sup> Ailleurs (IV, 25), Dieu parle « par l'Esprit-Saint » (le texte de ce passage est très troublé : Ὁ τοῦ πατρὸς ἡμῶν διὰ πνεύματος άγθου στόματος Δαυείδ παιδός σου εἰπών); de même, les prophètes chrétiens (xI, 28: xxI, 14).

<sup>6.</sup> vIII, 29; cf. vIII, 26, le rôle tout à fait analogue prêté à l'ange du Seigneur : ἄγγελος δὲ κυρίου ἐλάλησεν πρὸς Φίλιππον λέγων ἀνάστηθι...

<sup>7.</sup> x, 19; cf. xi, 12.

Séparez-moi Barnabé et Saul pour l'œuvre à laquelle je les ai appelés; alors ils jeûnèrent, prièrent, leur imposèrent les mains, et les congédièrent. Et eux, envoyés par l'Esprit-Saint, descendirent à Séleucie... » (xm, 2-4). Plus tard, Paul et Silas « parcoururent la Phrygie et le pays galate, étant empêchés par l'Esprit-Saint de prêcher la parole en Asie; arrivés sur les confins de la Mysie, ils voulurent pénétrer en Bithynie, mais l'Esprit de Jésus ne le leur permit pas » (xvi, 6. 7).

Plus tard encore, quand saint Paul revient à Jérusalem, et poursuit son voyage malgré les avertissements et les supplications des frères, il leur dit à Milet: « Je ne sais ce qui m'attend à Jérusalem, mais dans toutes les villes l'Esprit-Saint m'atteste que j'y trouverai la prison et la souffrance » (xx, 22-23), et, dans la suite de son discours, il exhorte ceux « que l'Esprit-Saint a établis évêques » (ib., 28). A Césarée, il devait recevoir un dernier avertissement, le plus solennel de tous : le prophète Agabos vient à lui, « prend la ceinture de Paul, se lie les mains et les pieds, et dit : Ainsi parle l'Esprit-Saint : L'homme à qui est cette ceinture, sera lié ainsi à Jérusalem » (xxi, 11). Dans cette scène, dont le symbolisme rappelle si fidèlement celui des anciens prophètes, de Jérémie par exemple, on retrouve aussi la formule solennelle dont ils se servaient, mais au lieu de lire : « Ainsi parle Iahvé », Agabos dit : « Ainsi parle l'Esprit-Saint ».

Ce rapprochement exprime assez clairement la foi du prophète en la divinité de l'Esprit; au reste cette divinité ne peut pas faire de doute ¹; toute la tradition juive l'affirmait, et, dans ce livre même, les opérations attribuées à l'Esprit, l'inspiration des prophètes, la sanctification des fidèles, sont des œuvres purement divines. Toutes les difficultés qui plus tard seront soulevées contre ce dogme viendront de la conception philosophique ou gnostique des êtres intermédiaires, mais n'auront aucune racine dans la tradition juive ou chrétienne².

Le point qui mérite surtout l'étude, c'est le caractère per-

<sup>1.</sup> Cf. v, 3-4: οὐχ ἐψεύσω ἀνθρώποις ἀλλὰ τῷ θεῷ.

<sup>2.</sup> Cf. Swete, The Holy Spirit in The N. T., p. 288.

sonnel du Saint-Esprit; la doctrine juive l'avait laissé dans l'ombre; ce livre le met en pleine lumière. A moins de refuser toute créance à l'auteur des Actes, et de mettre à sa charge tous les traits relevés plus haut, il faut convenir que la première communauté chrétienne vivait, si l'on peut dire, dans la familiarité de l'Esprit-Saint; c'est lui qui provoque les démarches décisives de saint Pierre, qui dicte le décret des apôtres, qui choisit ses missionnaires, et leur trace la voie.

Son action en tout cela ressemble beaucoup à celle du Christ ressuscité: l'Esprit-Saint envoie saint Pierre au centurion Corneille (x, 19), comme le Seigneur avait envoyé Ananie à Saul (1x, 10); de même que Jésus ne permet pas à saint Paul de rester à Jérusalem, mais l'envoie aux nations (xxII, 17), ainsi l'Esprit de Jésus ne lui permet pas de passer en Bithynie, mais le conduit en Troade (xvI, 7).

On peut comparer aussi, en certains points, l'action du Saint-Esprit avec celle de l'ange du Seigneur<sup>1</sup>, mais ces similitudes d'attributions ne sauraient évidemment nous autoriser à identifier entre eux ces différents agents : de même que l'ange n'est ni l'Esprit ni le Christ, ainsi on doit distinguer l'Esprit-Saint et Jésus-Christ. Les récits mêmes de ces manifestations divines indiquent assez cette distinction : quand le Christ intervient auprès de ses fidèles, c'est comme un Maître bien connu d'eux, et avec qui ils s'entretiennent : Ananie, effrayé de la mission qui lui est confiée, objecte que Saul est un persécuteur; Paul, confiant dans l'autorité que lui donne son passé et sa conversion, insiste pour prêcher à Jérusalem. Nulle part, on ne trouve un dialogue semblable engagé avec l'Esprit-Saint : on reçoit de lui des inspirations et des ordres, et on lui obéit.

<sup>1.</sup> Cette ressemblance apparaît surtout dans les récits relatifs à saint Philippe: cf. vIII, 26 et 29. De même, l'avertissement donné à saint Paul par un ange (xxvII, 23) est assez semblable à ceux qui lui sont donnés ailleurs par le Christ ou par l'Esprit-Saint. Au contraire, la mission de l'ange auprès de Corneille, encore païen (x, 3 sqq.) n'est que préparatoire, et se distingue nettement du rôle propre à l'Esprit-Saint. Quant à la délivrance des prisonniers par l'ange (v, 19; xII, 7), elle n'a aucune analogie avec les actions attribuées au Saint-Esprit.

Cette différence d'attitude vient sans doute du souvenir de la vie du Christ ici-bas, et des rapports familiers qu'il y avai eus avec ses disciples; mais elle ne s'explique pas entièrement par là : vis-à-vis du Père céleste aussi, les chrétiens ont un abandon, une expansion filiale, qu'ils n'ont pas vis-à-vis du Saint-Esprit: ces remarques sont à rapprocher de celle que nous faisions au début de ce chapitre : on ne rencontre pas dans les écrits apostoliques de prières adressées au Saint-Esprit comme au Père et au Fils. On sera peu surpris par ces faits, si l'on se souvient que le Saint-Esprit, depuis si longtemps reconnu par les Juis comme une force divine, n'apparait que peu à peu comme une personne. C'est bien comme tel sans doute que Jésus le promet à ses disciples, c'es comme tel aussi qu'il les dirige et les soutient dès les premiers temps de l'Église, et c'est comme tel qu'il est dès lors connu par les apôtres, les textes cités en font foi. Mais il faudra bien du temps pour que cette croyance réagisse pleinement sur la vie chrétienne; peu à peu on s'habituera à glorifier le Père par le Fils dans l'Esprit<sup>1</sup>, puis le Père, le Fils et l'Esprit<sup>2</sup>, et, vers la fin du 1v° siècle seulement, saint Grégoire de Nazianze pourra se réjouir du plein épanouissement que Dieu accorde de son temps, à la foi au Saint-Esprit et au culte qu'on lui rend3.

<sup>1.</sup> On a déjà remarqué plus haut (p. 354, n. 1) que les plus anciennes doxologies trinitaires se rencontrent dans *Martyr. Polyc.*, xiv, 3, et xxii, 3.

<sup>2.</sup> Cette formule fut répandue surtout au IVe siècle (cf. CAVALLERA, Le Schisme d'Antioche (Paris, 1905), p. 52) et défendue par saint Basile dans son traité du Saint-Esprit.

<sup>3.</sup> Orat. theol., v, 26. — Les formules anténicéennes de doxologie seront étudiées au tome II de cette *Histoire*.

## CHAPITRE III

## SAINT PAUL

Au cours de l'étude qui précède, plusieurs textes de saint Paul ont déjà passé sous les yeux du lecteur : c'est qu'en effet il est impossible de séparer saint Paul de l'Église naissante: il n'est point un théologien isolé, qui crée une doctrine nouvelle et l'impose aux églises fondées par lui; il est avant tout un apôtre du Christ, qui transmet le message qu'il a recu, le dépôt qui lui a été confié<sup>1</sup>. Sans aucun doute, ses conceptions portent un cachet distinctif, et on a le droit de parler d'une théologie de saint Paul; il est non moins certain que Dieu, qui l'a fait docteur des Gentils, l'a préparé à ce rôle et l'y a conduit, par des révélations qui ont enrichi le dépôt de la foi chrétienne. Mais il est sûr aussi que, dans la conception de la nature et du rôle du Christ et de ses relations avec Dieu le Père et l'Esprit-Saint, il se sentait en pleine communion d'idées avec tous les chrétiens de son temps; il pouvait donner à la foi commune une forme qui lui était propre, il pouvait même l'enrichir et la développer, il ne la créait pas, et il était assuré que son enseignement provoquait dans l'Église entière un écho profond.

Nous insisterons bientôt sur ces remarques, quand nous

<sup>1.</sup> Un théologien libéral, peu suspect d'exagérer le rôle de la tradition et de l'autorité, l'a bien vu et l'a bien dit : « Il ne faut point se lasser de le redire, parce qu'on ne cesse de l'oublier : Paul était apôtre avant d'être théologien. Le besoin de conserver était chez lui plus impérieux que celui d'innover. Son Évangile était avant tout un message qu'il avait reçu, qu'il devait transmettre et qu'il devait défendre. Il prêche non seulement avec autorité, mais d'autorité, et le plus grand malheur qui puisse survenir à ceux qui ont reçu son message, est de ne pas le garder fidèlement ou de le laisser s'altérer (Gal., 1, 6-9). » (Sabatier, L'Apôtre Paul³, p. 286); Sabatier renvoie à I Cor., xv, 1-11; II Thess., 11, 15; Eph., 1v, 3; Phil., 111, 1; Col., 11, 6; Rom., xvi, 17.

étudierons la théologie paulinienne et que d'abord nous en rechercherons la source. Mais, avant d'entrer dans le détail de cette étude, nous devons caractériser brièvement les documents dont nous aurons à nous servir. C'est dans ce chapitre peut-être, plus qu'en aucune autre partie de cette histoire, que nous sentirons à la fois les lacunes et les richesses de la première littérature chrétienne.

Les épitres de saint Paul ne sont que des écrits de circonstance, et l'on y chercherait vainement un exposé systématique de sa pensée; les textes les plus révélateurs surgissent, comme au hasard, des contextes les plus disparates : cette démarche suprême du Christ qui de très riche s'est fait pauvre (II Cor., VIII, 9), est rappelée d'un mot pour provoquer les Corinthiens à l'aumône; de même, c'est au milieu d'une exhortation à la charité fraternelle qu'apparaît ce texte admirable sur la préexistence du Christ « en forme de Dieu » (Phil., II, 5 sqq.). Et puis tous ces enseignements divers donnés par l'Apôtre sont si chargés de vérité et soulevés par une passion si intense qu'on ne sait comment en saisir toutes les richesses ni comment en rendre l'accent; sa doctrine est comme sa phrase, elle décourage les traducteurs par son exubérance et son élan. Enfin, le problème du salut a plus que tous les autres captivé l'attention de saint Paul, il est vraiment le centre de sa théologie, et les autres dogmes ont été puissamment mais partiellement éclairés par lui; de là, dans la théologie trinitaire, et en particulier dans la doctrine du Saint-Esprit, des obscurités qu'il nous faudra signaler.

Ces difficultés sont considérables, la dernière surtout; mais elles sont la rançon légère de la sécurité et de la force que nous donnent ces documents. Si la foi de saint Paul se trahit moins par des exposés méthodiques que par des allusions imprévues ou par des exclamations rapides, c'est tout profit pour l'historien, qui saisit là une croyance plus profonde chez l'apôtre et plus familière à ses disciples. Si le dogme du salut attire à lui tous les autres, on s'en réjouit parce qu'on se sent là au centre de la foi chrétienne, doctrine vivifiante et non contemplation pure; plus tard, sans doute, grâce surtout à saint Jean, le champ de lumière s'étendra, mais chez saint

Paul on aime à voir l'intense clarté qui, du dogme de la rédemption, rayonne sur Dieu et le Christ.

## § 1. — La source de l'enseignement de saint Paul. Le Père et le Fils.

La source de la doctrine de saint Paul a été cherchée dans bien des domaines divers; pendant ces vingt dernières années, on s'est efforcé de la trouver dans ce syncrétisme religieux qui avait, au début de notre ère, envahi le monde oriental; et en effet, pour interpréter sa langue et sa pensée, on a recours sans cesse à la théosophie alexandrine, à l'hermétisme, à la philosophie religieuse du stoïcisme, aux initiations secrètes des mystères 1. Ceux qui se sont livrés avec le plus d'ardeur à cette chasse en ont rapporté des textes curieux qui émaillent leurs commentaires et qui peuvent parfois nous rendre l'impression plus vive de bien des détails d'expression dont les disciples de saint Paul sentaient toute la vigueur et dont pendant longtemps les commentateurs modernes n'étaient plus touchés<sup>2</sup>. Ces rapprochements sont précieux, comme tout ce qui nous permet de mieux saisir la pensée de l'Apôtre; mais ils n'en éclairent que la surface. Ce n'est pas par l'étude de Philon, ni de Plutarque, ni du Poimandres, ni d'Aelius Aristide, ni d'Epictète, qu'on peut pénétrer jusqu'au fond la pensée de saint Paul, beaucoup moins encore par la lecture d'Apulée ou des autres adeptes des mystères d'Isis ou d'Attis 3. Saint Paul était né à Tarse, c'est très vrai, mais il

1. Ceci surtout dans les livres de R. Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen<sup>2</sup> (Leipzig, 1921), de E. Norden, Agnostos Theos (Leipzig, 1913), de W. Bousset, Kyrios Christos<sup>2</sup> (Göttingen, 1921).

2. Beaucoup de ces termes sont expliqués, par exemple, dans le livre de Deissmann, Licht vom Osten 4 (Tübingen, 1923) ou dans le lexique de Bauer (1925 sqq.) et surtout dans The Vocabulary of the Greek Testament, illustrated from the Papyri and other non-literary sources de Moulton et Milligan (London, 1914 sqq.).

3. Cf. E. Jacquier, Les Mystères païens et saint Paul (Dict. Apol., III, 964-1014). E. Prat, le Paulinisme et les Religions orientales hellénisées (ibid., 1647-1651). En dehors de l'Église catholique, l'école comparatiste a rencontré bien des adhésions, mais aussi des opposi-

yétait né de bonne souche juive, « circoncis le huitième jour, Hébreu né d'Hébreux, pour l'observance de la loi pharisien, pour le zèle à la défendre persécutant l'Église, pour la justice légale irréprochable » (Phil., III, 5-6; cf. II Cor., vI, 22). Élevé à Jérusalem, disciple assidu et enthousiaste des pharisiens, il n'avait pas appris d'eux à vénérer ce que tout vrai Juif tenait pour une abomination et ce qui l'était en effet; par contre il avait reçu d'eux, et il garda toute sa vie, avec le culte pour la révélation divine contenue dans l'Ancien Testament, bien des habitudes d'interprétation et de raisonnement la doctrine rabbinique, il recourt volontiers contre ses adversaires aux formes d'argumentation qui leur sont familières <sup>2</sup>.

Mais si, pour démontrer la supériorité du Christ sur Moïse, de l'Esprit sur la Loi, ou encore la justification gratuite d'Abraham, saint Paul manie les textes bibliques à la manière des rabbins, c'est pour établir contre eux une vérité toute nouvelle, qu'il n'avait pas apprise de ses maîtres juifs, qu'il avait pendant longtemps méconnue et haïe. Cette vérité, qui est l'essence même de son enseignement, saint Paul nous affirme qu'il l'a reçue par une révélation du Christ : « Je vous le déclare, frères, l'évangile que j'ai prêché n'est point selon l'homme; car ce n'est pas d'un homme que je l'ai reçu ou appris; c'est par une révélation de Jésus-Christ » (Gal., 1, 11-12).

tions, par exemple, J. Gresham Machen, The Origin of Paul's Religion (New-York, 1921), surtout p. 211-251 et 293-317; W. L. Knox, St Paul and the Church of Jerusalem (Cambridge, 1925), p. 126-150. Les tenants de l'école eschatologique ne se sont pas tous ralliés comme M. Loisy à l'école nouvelle; on lira avec intérêt la discussion de A. Schweitzer, Geschichte der Paulinischen Forschung (Tübingen, 1911), ch. vi. Die religionsgeschichtl. Erklärung, surtout p. 170 sqq. R. Reitzenstein lui a répondu, Religionsgeschichte und Eschatologie (Zeitschr. f. N. T. W., 1912, p. 1-28); mais les arguments les plus forts de Schweitzer n'ont pas été atteints par cette réponse.

1. Cf. Prat, Théol. de saint Paul, 1, p. 22 sqq.

<sup>2.</sup> Ainsi dans II Cor., III, 7-18; Rom., IV, 9-13; x, 6-9. On peut lire sur ces textes le commentaire de Strack-Billerbeck, III, p. 204-206; 278-281; 502-516; on y verra comment l'Apôtre attaque ses adversaires juifs sur leur terrain et les combat avec leurs propres armes.

Ni les déclarations personnelles de saint Paul ni les récits des Actes ne nous permettent de suivre dans tous ses détails le progrès de ces révélations divines ni même de déterminer avec certitude l'objet qu'elles ont directement éclairé ; ce qui du moins est certain, c'est que saint Paul a conscience d'avoir été fait « apôtre non par les hommes mais par Jésus-Christ et Dieu le Père, qui l'a ressuscité des morts » (Gal., 1, 1); et ceci ne veut pas dire seulement qu'il a été choisi et séparé par Dieu (Rom., 1, 1; cf. Actes, 1x, 15; xIII, 2), mais aussi et surtout qu'il a vu le Seigneur, et qu'il a été directement instruit par lui, qu'il a reçu de lui son évangile.

Cette révélation, qui relie immédiatement l'Apôtre au Christ, ne le détache pas du groupe apostolique, ne crée pas un nouvel Évangile en face de l'Évangile traditionnel. Cette unité de l'Évangile est exposée avec une force particulière dans

<sup>1.</sup> Dans la première apparition, sur le chemin de Damas, le Christ a dit à Saul (Actes, xxvi, 16): « Si je t'ai apparu, c'est pour te constituer ministre et témoin de la vision que tu as eue de moi et des apparitions que tu en auras encore. » Ainsi dès le premier jour, une longue perspective s'ouvre devant lui, dont il ne distingue pas encore tout le développement. Bien des révélations suivront celle-la : trois ans plus tard, dans le temple, Jésus lui apparaîtra pour l'envoyer vers les païens (Actes, xxII, 18); il est immédiatement préparé à ses grandes missions par l'extase qui se grava si profondément dans sa conscience et dans laquelle, ravi au troisième ciel, il entendit des paroles ineffables (II Cor., xII, 2-4); c'est sur une révélation divine qu'il monte d'Antioche à Jérusalem (Gal., 11, 2); c'est l'Esprit-Saint qui lui ferme l'Asie, puis la Bithynie, et l'appelle en Macédoine (Actes, xvi, 6-10); au début de son apostolat à Corinthe, le Seigneur lui apparaît pour l'encourager (Actes, xvIII, 9-10); puis l'Esprit l'entraîne à Jérusalem, malgré toutes ses appréhensions et tous les avertissements qu'il reçoit (Actes, xix, 21; xx, 22-23; xxi, 4-11); après sa comparution devant le sanhédrin, le Seigneur lui apparaît pour l'encourager et l'assurer qu'il rendra témoignage à Rome (Actes, ххии, 11); enfin pendant la traversée, au milieu de la tempête, l'ange du Seigneur lui apparaît pour lui renouveler la même assurance (Actes, xxvii, 23). Toutes ces interventions divines ont pour objet immédiat de diriger l'action de l'Apôtre et de la soutenir. Mais d'autres lumières célestes, mentionnées incidemment par saint Paul, ont éclairé sa prédication, son évangile : il les invoque expressément dans le récit qu'il fait de la Cène (I Cor., xI, 23); il y fait très probablement allusion à propos de la législation du mariage (ibid., vII, 10 sqq.) et de la parousie (I Thess., IV, 15). Cf. sur tout cela PRAT, I, p. 34-39; Cornely, n. sur Gal., 11, 2.

cette même épître aux Galates : pressé par une révélation de Dieu, il se rend d'Antioche à Jérusalem, y prend à part les notables de l'Église et leur expose son évangile, pour s'assurer qu'il ne court pas, qu'il n'a pas couru en vain 1.

Au reste, dans cette rencontre, ce n'était pas proprement la théologie de l'Apôtre qui était mise en question, sa conception de Dieu le Père, du Christ Notre-Seigneur, de leurs rapports essentiels; c'était l'accès des gentils au salut, et les conditions qu'il y fallait mettre. Dans le conflit ultérieur qui motive la lettre aux Galates², dans ceux qui troublent vers le même temps la paix de l'église de Corinthe³, ce seront les mêmes questions qui se poseront : ou du moins ce sera autour des mêmes problèmes que les controverses surgiront : quelles sont les conditions du salut, la circoncision y est-elle indispensable, le joug de la loi pèse-t-il encore sur les Juis convertis et doit-il être imposé aux néophytes venus du paganisme 4? Jamais, nulle part, on ne trouve le moindre

<sup>1.</sup> Gal., 11, 2. Le P. LAGRANGE note: « Paul n'avait aucun doute sur la véracité de son évangile qu'il tenait de Dieu... Il a loyalement posé la question, toute la question, dans ce qu'elle avait en ellemême d'angoissant. Mais il était d'avance sûr de la réponse. Elle ne pouvait être que négative. »

<sup>2.</sup> Sur les judaïsants en Galatie, v. Lagrange, Galates, p. XXIX-LVIII.
3. La question des opposants de Corinthe est plus obscure; le P. Prat (1, p. 183-186) ne voit pas en eux des judaïsants, mais seulement des chrétiens insoumis qui ne prêchent pas un autre évangile, mais rejettent l'autorité de l'apôtre; de mème J. Weiss, Urchristentum, p. 256 sq., écarte l'hypothèse d'un parti des « gens du Christ » et ne voit chez les adhérents de Céphas qu'une opposition de personne, non de doctrine. La plupart des exégètes cependant reconnaissent dans les adversaires de Paul à Corinthe des judaïsants, et je crois que cette interprétation est suggérée par les textes. Cf. A. Plummer, II Cor. (Edinburgh, 1915), p. XXXVII-XL; H. LIETZMANN, Kor. I, II (Tübingen, 1923), p. 6 sq.; H. Windisch, II Kor. (Göttingen, 1924), p. 325 sqq., n. sur xi, 4; W. L. Knox, l. l., p. 309-328.

<sup>4.</sup> Schweitzer a fait valoir cet argument contre les tenants de l'école comparatiste: comment peut-on expliquer que la mystique de Paul, qu'on prétend si étrangère au christianisme primitif, n'y ait soulevé aucune opposition? Comment expliquer, poursuit-il, que cet hellénisme radical soit resté incompris des chrétiens hellénistes du second siècle? « Nach der Annahme Dieterichs und Reitzensteins müsste der Paulinismus vom Urchristentum abgelöst und mit der griechischen Theologie verbunden sein. Das Gegenteil ist der Fall » (l. l., p. 179).

indice d'une opposition quelconque en face de la christologie de l'Apôtre et de sa théologie; on n'aperçoit aucune divergence dans l'appréciation du rôle du Christ, dans la confession de ses titres de Seigneur et de Fils de Dieu. Saint Paul, s'adressant dans l'épître aux Romains, à une communauté qu'il n'a ni fondée ni visitée, et qui, par conséquent, a été formée par d'autres maîtres à la doctrine chrétienne, lui parle cependant du Christ dans les mêmes termes qu'aux Corinthiens et aux Galates, et l'on voit clairement qu'il n'entend point par là lui prêcher une doctrine nouvelle, mais qu'il suppose chez elle la foi que lui-même professe.

Ce fait capital confirme ce que nous avons déjà reconnu (p. 357): il est vain de chercher, en dehors de l'église de Jérusalem, par exemple à Antioche, un centre chrétien où Paul se soit formé et où il ait été initié à une christologie que les premiers apôtres n'auraient pas professée. Il faut recon-naître de plus que Paul se rattache aux premiers disciples de Jésus non seulement par la théologie qu'il prêche, mais aussi par la tradition évangélique qu'il transmet. Quand nous étu-dierons l'évangile de saint Jean, nous y reconnaîtrons un enseignement théologique, mais qui s'appuie sur un témoi-gnage historique et qui l'éclaire. Ce double aspect apparaît semblablement dans la prédication de saint Paul, avec cette différence essentielle que l'Apôtre n'est témoin personnel que de la vie glorieuse du Seigneur qu'il a vu, et que pour la vie humble et souffrante de Jésus dans la chair, il n'est point comme saint Jean un témoin immédiat, mais seulement l'écho fidèle de la tradition qu'il a reçue et qu'il répète. Il faut remarquer de plus que saint Paul n'a pas écrit un évangile, mais des lettres; si nous n'avions de saint Jean que ses épîtres, nous ne pourrions nous faire une idée de sa catéchèse évangélique, pas plus que les épîtres de saint Pierre ne nous font connaître ce que l'évangile de saint Marc nous révèle. Si on les compare aux autres épîtres du Nouveau Testament, les lettres de saint Paul sont certainement plus riches de souvenirs évangéliques; malgré tout, ces souvenirs y sont dispersés, fragmentaires; ils seraient insuffisants à nous faire connaître la vie terrestre du Seigneur; ils suffisent à nous montrer qu'elle est présente à la pensée de Paul et qu'elle s'impose à lui, telle que les évangiles nous la font connaître <sup>1</sup>. Ce qui, il me semble, doit retenir notre attention c'est non seulement le détail des faits de la vie de Jésus rappelés par saint Paul, mais plus encore l'impression d'ensemble que le Christ historique, le Christ de l'évangile a faite sur l'apôtre : c'est bien lui ce Christ humble et doux (II Cor., x, 1), qui est venu sauver les pécheurs (I Tim., 1, 15), qui ne s'est pas complu en lui-même (Rom., xv, 3), qui s'est livré (Gal., 11, 20), qui a obéi jusqu'à la mort (Phil., 11, 8), c'est lui qui a provoqué chez l'apôtre cet amour tendre et fort qui a dominé sa vie <sup>2</sup>.

L'enseignement de Jésus, rapporté par les synoptiques, représentait toutes les relations des hommes à Dieu comme dépendant nécessairement de leurs relations avec le Christ. C'est de là que nous pouvons partir pour considérer la théologie de saint Paul : quiconque est séparé du Christ,  $\chi\omega\rho$ ls  $\chi\rho$ lotov, se trouve par le fait même sans Dieu,  $\chi\theta$ eos:

Jadis, ecrit l'Apôtre à des païens convertis, vous étiez séparés du Christ, privés de toute participation à la société d'Israël et étrangers aux alliances de la promesse, sans espérance et sans Dieu dans le monde. Mais maintenant, dans le Christ Jésus, vous qui jadis étiez loin, vous avez été amenés tout près dans le sang du Christ. Car luimême est notre paix, lui qui a uni les deux (Juis et Gentils) en un... Par lui, les uns et les autres nous avons accès, dans un seul esprit, près du Père (Ephes., II, 12-18).

Il avait dit de même, dans l'épitre aux Romains (III, 23-24): « tous ont péché et sont privés de la gloire de Dieu; ils sont justifiés gratuitement par sa grâce, en vertu de la rédemption qui est dans le Christ Jésus. » Ainsi, tant que l'homme n'a pas été uni au Christ, il est séparé de Dieu, il

2. Cf. Robertson-Plummer, I Cor. (Edinburgh, 1914), p. 286.

<sup>1.</sup> Cf. F. Prat, Paul et le paulinisme (Dict. Apol., III, col. 1629-1638); L. de Grandmaison, le Christ de l'histoire dans saint Paul (Rech. de Sc. Relig., 1923, p. 481-491). On trouvera aussi d'utiles remarques dans J. Weiss, Urchristentum, p. 346-348; Ed. Meyer, Ursprung des Christentums, III, p. 354 et n. 2.

est l'ennemi de Dieu (Rom., v, 10); ce n'est que par le Christ qu'il peut être réconcilié, ce n'est que dans le Christ qu'il peut accéder à Dieu; mais cet accès est si proche que lui, naguère ennemi de Dieu, devient fils, dès qu'il a été incorporé au Christ<sup>1</sup>. Dieu, en effet, nous « a prédestinés à être conformes à l'image de son Fils, pour que celui-ci fût un premier-né parmi beaucoup de frères » (Rom., viii, 29); nous sommes ses héritiers et les cohéritiers du Christ (ibid., 17)<sup>2</sup>.

Ainsi se trouve reconstitué un nouvel Israël, l' « Israël de Dieu ». La filiation divine, que revendiquait l'ancien Israël, est aussi le privilège exclusif du nouveau; et, dans un certain sens, on doit dire que saint Paul reprend et consacre, en lui donnant plus de rigueur encore, l'antique conception collective et sociale des fils de Dieu; mais l'unité qu'il reconstitue ainsi est beaucoup plus compréhensive que l'autre, tout en étant plus intime; ce n'est plus une race, c'est le corps du Christ, ou, comme dira l'épitre aux Hébreux, c'est l'Église des premiers-nés.

Cette doctrine de l'adoption divine n'est pas une pure spéculation; c'est une vérité religieuse dont saint Paul se nourrit et que sans cesse il rappelle. On a remarqué, dans les écrits des autres apôtres, les formules de salut ou de prière où ils unissent Dieu et le Christ; cette habitude est plus constante encore chez saint Paul; il commence presque toutes ses lettres par ce souhait : « Que la grâce et la paix vous soient accordées par Dieu notre Père et par le Seigneur Jésus-Christ³. » Il les termine le plus souvent en souhaitant la grâce du

<sup>1.</sup> Gal., III, 26-27: « Vous êtes tous fils de Dieu par la foi au Christ Jésus; car vous tous qui avez été baptisés dans le Christ, vous avez revêtu le Christ. » Cf. I Cor., 1, 9.

<sup>2.</sup> Cf. Col., 1, 18-22: « Il est le principe, le premier-né d'entre les morts, pour avoir en toutes choses la primauté... Et vous, qui étiez jadis éloignés et ennemis d'esprit par vos œuvres mauvaises, il vous a maintenant réconciliés par son corps de chair, par sa mort, pour vous faire paraître devant lui saints, sans tache et sans reproche... »

<sup>3.</sup> Χάρις ὑμῖν καὶ εἰρήνη ἀπὸ θεοῦ πατρὸς ἡμῶν καὶ κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ : Rom., 1. 7; I Cor., 1, 3; II Cor., 1, 2; Gal., 1, 3; Eph., 1, 2; Phil., 1, 2; Philem., 1, 3. Même formule avec de légères variantes : II Thess., 1, 2; I Tim., 1, 2; II Tim., 1, 2; Tit., 1, 4.

Christ <sup>1</sup>. Dans le corps même de ses lettres, il aime à associer Dieu le Père et Jésus-Christ, les priant à la fois l'un et l'autre

ou les prenant à témoin 2.

Ce qui est beaucoup plus caractéristique de saint Paul, c'est la formule que nous rencontrons en tête de ses deux plus anciennes lettres: « Paul, Silvain et Timothée à l'Église des Thessaloniciens en Dieu le Père et dans le Seigneur Jésus-Christ<sup>3</sup>. » Ici encore, le Père et le Christ sont intimement unis l'un à l'autre, non plus comme la source de la grâce, ou l'objet de la prière, mais comme le milieu spirituel dans lequel l'Église vit. A Athènes, l'apôtre disait: « En Dieu nous avons la vie, le mouvement et l'être »; c'est une conception toute semblable, mais plus religieuse et plus spirituelle qui est exprimée ici, et qu'on retrouve si souvent dans ces formules chères à saint Paul: « En Dieu », « dans l'Esprit-Saint », et surtout « dans le Christ Jésus 4 ».

Pour les mieux entendre, il faut étudier de plus près ce qu'est pour lui l'union de l'âme au Christ et à Dieu. Dans la première lettre aux Thessaloniciens, la perspective qu'il ouvre à ses fidèles sur la gloire future, après la parousie du Christ, révèle ses aspirations les plus profondes : « Nous serons pour toujours avec le Seigneur » (1 Thess., IV, 17); et un peu plus bas, dans cette même lettre (V, 9-10): « Dieu nous a destinés...

2. Ainsi I Thess., III, 11; II Thess., II, 16; I Tim., VI, 13; II Tim., VI, 1.

3. I Thess., 1, 1; II Thess., 1, 1. — Sur le nom de Seigneur et son attribution au Christ par saint Paul, v. supra, p. 354 sqq. et infra,

o. 405 sag.

<sup>1.</sup> Rom., xvi, 20; I Cor., xvi, 23; Gal., vi, 18; Phil., vi, 23; I Thess., v, 28; II Thess., iii, 18; ailleurs la formule se rapporte à Dieu le Père: Rom., xv, 33; ailleurs, au Père et au Christ: Eph., vi, 23; ailleurs, à Jésus-Christ, à Dieu et au Saint-Esprit: II Cor., xiii, 13.

<sup>4.</sup> Sur toutes ces formules cf. Deissmann, Die neutestamentliche Formel « in Christo Iesu » (Marburg, 1892). La statistique suffit à montrer combien ces formules sont chères à saint Paul. M. Deissmann (p. 1) a relevé chez lui 164 exemples de la formule ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ ou des formules équivalentes et encore laisse-t-il de côté Ephes., Col., et les Pastorales; chez saint Jean, 24 seulement; chez les synoptiques, saint Jacques, saint Jude et dans l'épître aux Hébreux, pas un. Ces listes ont été reprises et étudiées de plus près par J. Weiss, Urchristentum, p. 360.

au salut par Notre-Seigneur Jésus-Christ pour que, vivants ou morts, nous soyons toujours avec lui. » Il écrit de même, aux Corinthiens (II Cor., v, 6-8): « Nous savons que, tant que nous sommes dans ce corps, nous sommes exilés du Seigneur; nous marchons par la foi, non par la vue; mais nous avons confiance, nous désirons être exilés du corps et habiter avec le Seigneur. » Et plus tard, pendant sa première captivité: « J'hésite entre deux alternatives; je voudrais m'en aller et être avec le Christ, car c'est de beaucoup le meilleur; mais demeurer dans la chair est plus nécessaire à cause de vous » (Phil., 1, 23-24).

Dans tous ces désirs on reconnaît sans peine un grand amour: il est manifeste que le Christ est devenu le centre de la vie de saint Paul et l'entraîne vers lui, au ciel. Dès maintenant, dès ici-bas, le Christ a envahi sa vie: « Par la loi je suis mort à la loi pour vivre à Dieu; j'ai été crucifié avec le Christ; ce n'est plus moi qui vis, c'est le Christ qui vit en moi; et en tant que je vis maintenant dans la chair, je vis une vie de foi au Fils de Dieu qui m'a aimé et qui s'est livré pour moi » (Gal., II, 19-20).

On entendrait très imparfaitement ces textes, si l'on n'y voyait qu'un souvenir passionné et plein de désir; il y faut reconnaître l'affirmation d'une réalité très profonde, mais encore imparfaite!

encore impariante.

Nous tous qui avons été baptisés dans le Christ Jésus, nous avons été baptisés dans sa mort : nous avons été ensevelis avec lui par le baptême dans la mort, afin que, comme le Christ a été ressus-

1. J. Weiss (Urchristentum, p. 363 sq.), discutant la portée de ces formules mystiques, se demande si on doit les entendre à la lettre, y voir l'expression d'une union déjà consommée, et il conclut, non sans hésitation, que la formule dépasse et devance l'expérience réelle. Il pense même que ces expressions mystiques n'ont pas été créées par Paul, mais reçues par lui, et imparfaitement assimilées. — Cette critique ne me paraît pas fondée: ces formules si chères à l'apôtre, si pleines d'émotion, sont bien l'expression spontanée de sa vie religieuse. Ceci d'ailleurs ne fait pas méconnaître ce que cette vie a encore d'imparfait: les gémissements et les désirs (Rom., viii, 22 sqq.) sont aussi sincères que les cris de joie; au ciel seulement il n'y aura plus de place pour l'espérance, et la charité règnera seule (I Cor., XIII, 8 sqq.).

cité des morts par la gloire du Père, ainsi nous, nous marchions en nouveauté de vie... Si nous sommes morts avec le Christ, nous croyons que nous vivrons avec lui, sachant que le Christ, ressuscité des morts, ne meurt plus, que la mort n'a plus d'empire sur lui : car sa mort, c'est une mort au péché subie une fois pour toutes; sa vie, c'est une vie pour Dieu. Ainsi vous, pensez que vous êtes morts au péché, et que vous vivez pour Dieu dans le Christ Jésus (Rom., vi, 3-11).

Autour de ce texte capital bien d'autres peuvent se grouper, qui l'éclairent et le confirment! : toutes ces expressions si énergiques ne sont pas de pures métaphores, il est sûr que pour saint Paul l'homme meurt à soi-même, au baptême, pour ressusciter dans le Christ?. Tout le passé s'efface : « Il n'v a plus Juif ni Grec, esclave ni libre, homme ni femme; tous vous êtes un dans le Christ Jésus » (Gal., III, 28); et ailleurs : « vous avez dépouillé le vieil homme, avec ses pratiques, et revêtu l'homme nouveau, qui se renouvelle dans la science à l'image de celui qui l'a créé; là il n'y a plus Grec ni Juif, circoncision ni incirconcision, ni barbare, ni Scythe, ni esclave, ni homme libre, mais le Christ est tout en tous » (Col., III, 9-11). Lui-même a répudié tous les avantages charnels qu'il pouvait tirer de sa race, de sa circoncision, de son éducation judaïque; tout cela, il l'a rejeté comme du fumier afin d'acquérir le Christ (Phil., III, 4-8). L'homme n'a donc en soi-même rien en quoi il puisse se glorifier, mais « vous êtes dans le Christ Jésus, que Dieu a fait pour nous sagesse,

<sup>1.</sup> Col., II, 12; III, 4: « ... Vous avez été ensevelis avec le Christ dans le baptême, dans lequel vous avez été ressuscités avec lui par la foi en l'opération de Dieu qui l'a ressuscité des morts; et vous, qui étiez morts par vos fautes et par l'incirconcision de votre chair, il vous a vivifiés avec lui... Si vous êtes morts avec le Christ aux éléments de ce monde, pourquoi subissez-vous des préceptes, comme si vous viviez dans le monde?... Si vous êtes ressuscités avec le Christ, cherchez ce qui est là-haut, où le Christ est assis à la droite de Dieu... » Cf. II Cor., v, 14-17; Eph., I, 5-8.

<sup>2.</sup> Cette mort et cette résurrection sont exprimées dans un fragment d'hymne chrétien, Eph., v, 14 : ἔγειρε, ὁ καθεύδων. καὶ ἀνάστα ἐκ τῶν νεκρῶν, καὶ ἐπιφαύσει σοι ὁ Χριστός. — L'objet de cette étude étant d'éclairer le rôle du Christ, et non la nature de la justification, on n'a point à déterminer ici l'influence respective du baptême et de la foi dans l'union au Christ. Cf. Tobac, Le problème de la justification dans saint Paul (Louvain, 1908), p. 225-256.

justice, sanctification, rédemption, afin que, comme il est écrit, celui qui se glorifie, se glorifie dans le Seigneur » (I Cor., 1, 30-31).

Cette conception trouve son expression la plus complète dans la doctrine du corps de l'Église, dont les fidèles sont les membres et le Christ est le chef; c'est surtout dans l'épître aux Éphésiens que cette doctrine est développée, mais elle est rappelée déjà avec beaucoup d'insistance dans les épîtres antérieures, comme une vérité primordiale du christianisme et familière à tous les chrétiens : « Nous ne sommes tous qu'un corps dans le Christ, et nous sommes les membres les uns des autres » (Rom., xII, 5); et, à propos de l'Eucharistie : « Nous ne sommes tous qu'un seul pain et qu'un seul corps » (I Cor., x, 17); de même, à propos du baptême : « Nous avons tous été baptisés en un seul corps, Juis ou Grecs, esclaves ou libres » (I Cor., XII, 13)1. L'unique principe de vie de ce corps, c'est le chef, c'est-à-dire le Christ : « C'est par lui que tout le corps, nourri et organisé grâce aux contacts et aux ligaments, croît de la croissance de Dieu » (Col., 11, 19); de lui procèdent des grâces diverses, au moyen desquelles les membres se complètent les uns les autres 2 et concourent à la vie et à la gloire du corps :

Il a fait les uns apôtres, les autres prophètes, les autres évangélistes, les autres pasteurs et docteurs, en vue de rendre les saints parfaits pour l'œuvre du ministère, pour l'édification du corps du Christ, jusqu'à ce que nous parvenions à l'unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu, à l'homme parfait, à la mesure de la pleine croissance et de la plénitude du Christ,... et que, faisant la vérité dans l'amour, nous croissions de toute manière en lui, qui est le chef, le Christ, par qui tout le corps, organisé, nourri grâce aux contacts de toute sorte qui y dispensent [la vie], selon l'action proportionnée de

<sup>1.</sup> Cf. I Cor., vi, 15: « Ne savez-vous pas que vos corps sont les membres du Christ? » Ibid., xii, 27: « Vous êtes le corps du Christ et ses membres, chacun pour sa part. » Col., i, 18: « Il est la tête du corps, de l'Église. » Ibid., iii, 15: Vous avez été appelés à la paix, en un seul corps. » Eph., iv, 4: « Un seul corps et un seul esprit, de même que vous avez été appelés en une seule espérance de votre vocation. »

<sup>2.</sup> Cf. I Cor., xii, 12-31.

chaque membre, se développe pour sa propre édification dans l'amour (Eph., v, 11-16).

On n'a pas de peine à reconnaître ici, dans un relief plus puissant et dans une plus vive lumière, la doctrine déjà prêchée par saint Pierre au lendemain de la mort du Christ: « Il n'est point d'autre nom sous le ciel, qui ait été donné aux hommes pour leur salut »; et c'est bien encore le même enseignement que, chez saint Jean, on retrouvera sur les lèvres du Seigneur: « Je suis la vie »; « je suis le cep et vous êtes les branches ».

On comprend dès lors en quel sens saint Paul pouvait dire : « Pour moi, vivre c'est Jésus-Christ », et aussi : « Ici-bas, nous sommes exilés du Seigneur. » Jésus n'est pas seulement ni surtout pour lui l'homme idéal qu'il s'efforce d'imiter, ni l'ami qu'il est impatient de rejoindre, c'est la source de sa vie, c'est le chef dont il est le membre. Mais d'autre part, il faut bien le remarquer, la personne historique de Jésus ne s'évanouit pas dans cette doctrine : pour être « esprit vivifiant » et principe de toute vie, le Christ n'a point dépouillé sa réalité concrète et n'a pas été réduit à un symbole mystique. Les textes rappelés plus haut le disent assez : c'est dans la mort de Jésus que le chrétien a été baptisé, et c'est dans sa résurrection qu'il ressuscite 1. L'épître aux Romains insiste plus encore sur cette vérité, et fait mieux entendre la continuité de la vie du Christ sur terre et de sa vie dans ses fidèles : tout le genre humain apparaît comme concentré en deux hommes, non point en deux symboles, mais en deux hommes réels, Adam et Jésus-Christ 2; il n'y a point seulement en ce

<sup>1.</sup> Cf. Rom., xiv, 7-9: « Nul ne vit pour soi, nul ne meurt pour soi; car si nous vivons, nous vivons pour le Seigneur; si nous mourons, nous mourons pour le Seigneur; soit que nous vivions soit que nous mourions, nous sommes au Seigneur; car c'est pour cela que le Christ est mort et a vécu, c'est pour être Seigneur des morts et des vivants. » II Cor., v, 14-15: « Un seul est mort pour tous; tous donc sont morts; et il est mort pour tous, afin que ceux qui vivent ne vivent plus pour eux-mêmes, mais pour celui qui est mort et ressuscité pour eux. » Sur la mort du Christ et la résurrection du Christ considérées dans leur rapport à notre salut, v. Tobac, l. c., p. 139-173.

2. August., Op. imperf. c. Julian., n, 163 (PL., xiv, 1211): « unde

monde deux forces abstraites, chair et esprit, mort et vie, mais il y a avant tout deux hommes 1, deux chess de l'humanité: de l'un vient la mort, de l'autre la grâce et la justice; et la source de cette action mortelle et vivisiante, c'est la désobéissance de l'un et l'obéissance de l'autre (Rom., v, 12-21).

Avant d'étudier de plus près la personne du Christ, d'où cette action procède, il nous faut nous arrêter encore quelques instants à considérer cette action elle-même, en tant qu'elle nous révèle les relations de Dieu et du Christ.

Dieu est le Père par excellence, il est, comme l'apôtre aime à le répéter, « le Dieu et le Père de Notre-Seigneur Jésus-Christ<sup>2</sup> »; et c'est de lui, comme de la source et de l'idéal suprêmes, que procède toute relation filiale et paternelle<sup>3</sup>; cependant Jésus-Christ seul est « son Fils propre »

fit ut totum genus humanum quodam modo sint homines duo, primus et secundus. »

1. Dans la conception de l'homme céleste opposé à l'homme terrestre (I Cor., xv, 45 sqq.) beaucoup de critiques croient reconnaître soit l'idée philonienne de l'homme générique (Phil. De opif. m., 134 sqq. M., 1, 32) soit la légende rabbinique de l'Homme primitif (cf. Bousset, Judentum, p. 352), soit encore la conception du Messie préexistant telle qu'on la trouve dans Hénoch ou IV Esdras. En réalité, toutes ces spéculations sont étrangères à saint Paul, qui ne s'est jamais représenté le Christ comme préexistant dans son humanité à son existence terrestre; il ne prétend pas non plus les combattre (Bousset, p. 353) en écrivant : ἀλλὶ οὐ πρῶτον τὸ πνευματικὸν ἀλλὰ τὸ ψυχικόν; il les ignore ou les dédaigne. Le Christ est pour lui l'homme céleste, parce qu'il préexistait au ciel en forme de Dieu. — On trouvera la bibliographie de cette question dans Holtzmann, N. T. Theol., II, p. 59 sqq. Cf. Prat, Théol. de s. Paul, II, p. 169-171.

2. Rom., xv, 6; II Cor., 1, 3; x1, 31; Eph., 1, 3; Col., 1, 3. Cf. I Cor., xv, 24. Une fois seulement (Eph., 1, 17) on lit « le Dieu de Notre-Seigneur Jésus-Christ »; cette dernière expression d'ailleurs n'a rien qui puisse surprendre; on la retrouve sur les lèvres de Notre-Seigneur, soit chez les synoptiques (Mc., xv, 34), soit chez saint Jean

(xx, 17).

3. Eph., πι, 14-15: Τούτου χάριν κάμπτω τὰ γόνατά μου πρὸς τὸν πατέρα, ξξ οδ πᾶσα πατριὰ ἐν οὐρανοῖς καὶ ἐπὶ γῆς ὀνομάζεται. Il est difficile d'entendre πατριά au sens de πατρότης; le mot ne signifie pas proprement la paternité, mais la descendance, la tribu, la famille; toutes les relations de ces descendants à leurs chefs ne s'entendent que par analogie avec les relations qui nous unissent au Père.

(Rom., VIII, 32), et, si d'autres peuvent être ses fils, ce n'est que parce qu'ils sont incorporés au Fils premier-né.

Ainsi, dans cette intime union qui fait des chrétiens les membres de la famille de Dieu (Eph., 11, 19), on distingue deux relations subordonnées et analogues entre elles, qui rattachent les chrétiens au Christ et le Christ à Dieu: « Tout est à vous, vous au Christ, le Christ à Dieu » (I Cor., III, 22-23); et un peu plus loin, dans cette même épitre (xi. 3) : « La tête de tout homme est le Christ, l'homme est la tête de la femme, et Dieu la tête du Christ. » Ce serait forcer la pensée de saint Paul que de trop presser ces analogies : il est certain que, pour lui, l'union de l'homme et de la femme n'est qu'une image très imparfaite de l'union du Christ et de l'homme, et que cette dernière, à son tour, est infiniment moins étroite que l'union du Christ et de Dieu : nous aurons occasion bientôt d'insister sur cette unité suprême, que les analyses précédentes font d'ailleurs assez pressentir. Mais ce que ces formules expriment très énergiquement, c'est la dépendance totale des hommes vis-à-vis du Christ, comme du Christ lui-même vis-à-vis de Dien.

Cette dépendance se consommera au dernier jour :

Ce sera la fin, quand le Christ remettra le règne au Dieu et Père, quand il aura abattu toute domination et toute autorité et puissance. Car il faut qu'il règne, jusqu'à ce qu'il ait mis tous les ennemis sous ses pieds... Et lorsque toutes choses lui auront été soumises, lui-même se soumettra à celui qui lui a soumis toutes choses, afin que Dieu soit tout en tous (I Cor., xv, 24-27).

Cette unité suprême est la fin de toute la rédemption : si, dès ici-bas, le Christ est « tout en tous » (Col., III, 11), c'est pour que, éternellement, Dieu soit « tout en tous ».

Cette unité ne se consommera pas par l'absorption des hommes ni du Christ en Dieu; ils lui seront soumis; non identifiés. Il n'y aura pas non plus abdication du Christ, se démettant de sa royauté et de sa seigneurie<sup>1</sup>: il est par

<sup>1.</sup> Contrairement à ce que dit Sabatier, L'Apôtre Paul, p. 363 sqq.

nécessité de nature la sin des hommes et du monde!; mais, ayant récapitulé en lui toute l'humanité, il la soumettra avec lui à son Père<sup>2</sup>. Ainsi se poursuit jusqu'à Dieu même cette conception de l'unité organique si chère à saint Paul.

Au reste, ce n'est pas seulement l'Église qui est conçue par l'Apôtre comme orientée vers le Christ et concentrée en lui; c'est le monde tout entier. On lit dans la première épître aux Corinthiens (viii, 6): « Pour nous, il n'est qu'un Dieu, le Père, de qui tout vient, et pour qui nous sommes; et qu'un Seigneur, Jésus-Christ, par qui tout est, et par qui nous sommes<sup>3</sup>. » Il ne saurait être question de restreindre la portée de ce texte à la rédemption des hommes: le parallélisme des phrases marque assez clairement, que tout ce qui vient de Dieu existe par le Christ.

1. Col., 1, 16: Τὰ πάντα δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτον ἔκτισται. Cf. ce qui est dit du Père dans I Cor., νιιι, 6: ἐξ οῦ τὰ πάντα καὶ ἡμεῖς εἰς αὐτόν. Cf. Rom., κι, 36.

2. Sabatier (Ibid., p. 364) se demande ici : « Quelle sera, au terme de ce développement, la position définitive et naturelle du Sauveur? Rentrera-t-il dans le sein de l'humanité, comme un frère aîné entre plusieurs frères, ou bien rentrera-t-il dans le sein de Dieu, comme un membre intégrant de la divinité? La seconde opinion est l'opinion ecclésiastique; la première, croyons-nous, est celle de Paul, ou du moins, celle que semble imposer la logique de son système. » La question nous semble très mal posée, et les réponses qu'on lui fait ne nous paraissent ni ecclésiastiques ni pauliniennes : à cette heure suprême, le Christ n'aura à rentrer ni dans le sein de l'humanité ni dans le sein de Dieu; il est à la fois dans l'un et dans l'autre, chef de l'humanité et propre Fils de Dieu. C'est comme chef de l'humanité, comme la résumant en lui, qu'il la soumet à Dieu et s'y soumet luimême; mais, comme Fils aussi, il dépend totalement du Père; ces deux relations sont également affirmées par saint Paul, et toutes deux sont également nécessaires à l'unité qu'il reconnaît soit en Dieu, soit dans le monde.

3. Ἡμῖν εἶς θεὸς ὁ πατήρ, ἐξ οỗ τὰ πάντα καὶ ἡμεῖς εἰς αὐτόν, καὶ εἶς κύριος Ἰησοῦς Χριστός, δι' οỗ τὰ πάντα καὶ ἡμεῖς δι' αὐτοῦ. Ε. Norden, Agnostos Theos (Leipzig, 1913), p. 240 sqq., a consacré tout un excursus à ce texte: Eine stoische Doxologie bei Paulus. Geschichte einer Allmachtsformel. Le savant philologue a accumulé des textes de Marc-Aurèle, de Plutarque, de Philon, d'Ælius Aristide, il y a relevé le jeu des prépositions qui mettent en lumière les différentes causes, finale, matérielle, instrumentale, etc. (cf. supra, p. 213 et n. 1); tout cela n'est pas sans intérêt philologique, mais cela ne peut suffire à transformer le texte de saint Paul en une « doxologie stoïcienne ».

Un peu plus tard, des erreurs doctrinales, répandues à Laodicée et à Colosses, amenèrent saint Paul à exposer avec plus de détail cette doctrine et à l'affirmer plus énergiquement. Les chrétiens de ces deux villes s'étaient laissé entraîner aux conceptions dualistes qui régnaient autour d'eux : la matière est essentiellement mauvaise, et Dieu ne saurait être atteint immédiatement par la connaissance religieuse et le culte. Sous prétexte d'humilité, on renonce donc à viser si haut, et on reporte vers les anges le culte qu'on n'ose plus offrir à Dieu<sup>1</sup>.

A ces spéculations qui pervertissaient tout le christianisme, saint Paul oppose le dogme de la médiation universelle du Christ et de sa transcendance :

Dieu nous a délivrés du pouvoir des ténèbres et nous a transférés dans le royaume du Fils de sa charité, en qui nous avons la Rédemption, la rémission des péchés; qui est l'image du Dieu invisible, premier-né avant toute créature; car en lui tout a été créé dans les cieux et sur la terre, les choses visibles et les choses invisibles, trônes, dominations, principautés, puissances; tout a été créé par lui et pour lui. Et il existe avant tout et tout subsiste en lui; et lui-même est la tête du corps, de l'Église; il est le principe, le premier-né d'entre les morts, afin d'avoir la primauté en tout, parce qu'il a plu à toute la plénitude d'habiter en lui, et par lui de tout se réconcilier, pacifiant par le sang de sa croix, par lui, ce qui est sur la terre et ce qui est dans les cieux (Col., 1, 13-20).

Il n'est pas besoin d'insister sur l'importance capitale de ce texte; elle est assez évidente à première lecture; il faut observer d'ailleurs que, dans ce passage, le dogme christologique est exposé pour lui-même, et non point visé, comme le plus souvent, par une allusion rapide; il est donc nécessaire de l'étudier de près<sup>2</sup>. Un aspect de la doctrine ici exposée nous est déjà familier et nous retiendra peu: c'est le rôle du Christ

<sup>1.</sup> Sur cette hérésie v. Lightfoot, Saint Paul's epistle to the Colossians, p. 71-111 et surtout p. 101 sqq.; A. L. Williams, The cult of the angels at Colossae, JTS, x (avril 1909), p. 413-438 et surtout 432-438.

<sup>2.</sup> Cette étude a été excellemment faite par Lightfoot, l. c., p. 139-158 et par le P. Prat, La Théologie de saint Paul, i, p. 398-403; ii, p. 185-186.

comme rédempteur et comme chef de l'Église; c'est là que se porte d'abord la pensée de l'apôtre (13-14), c'est là qu'elle revient ensuite pour s'y fixer (18-20). Entre ces deux développements, il ouvre une perspective plus large sur l'activité créatrice du Christ et sur ses rapports avec Dieu.

Il est, nous dit-il, « l'image du Dieu invisible ». Déià saint Paul, écrivant aux Corinthiens, avait représenté le Christ comme « l'image de Dieu » (II Cor., IV, 5)1; on retrouvera encore la même idée dans l'épître aux Hébreux : le Fils de Dieu est « le rayonnement de sa gloire et l'empreinte de sa substance » (Hebr., 1, 3). Ces métaphores et ces conceptions, qui apparaissent ainsi avec saint Paul dans le Nouveau Testament, étaient d'un emploi fréquent dans la théologie alexandrine; Philon en offre beaucoup d'exemples2 et on les rencontre déjà dans la Sagesse de Salomon (VII, 26); on peut avec une grande vraisemblance reconnaître l'influence de ce livre dans ces textes de l'épître aux Colossiens et surtout de l'épître aux Hébreux<sup>3</sup> : D'ailleurs, dans la théologie chrétienne, cette conception du Fils comme image de Dieu recoit une nouvelle signification du fait de l'incarnation : le Fils, en s'incarnant et en se manifestant aux hommes, leur révèle le Père; cette doctrine, dont on peut saisir la trace chez saint Paul 4, sera plus explicite chez saint Jean et dans la théologie patristique.

Le Père, dont le Fils est l'image<sup>5</sup>, est appelé le Dieu invisible; de même, écrivant à Timothée (I *Tim.*, vi, 16), saint

3. Cf. J. Rendel Harris, The Origin of the Prologue to St John

(Cambridge, 1917), p. 13.

<sup>1.</sup> On peut comparer aussi : II Cor., III, 48 : Ἡμεῖς δὲ πάντες... τὴν δόξαν χυρίου κατοπτριζόμενοι τὴν αὐτὴν εἰκόνα μεταμορφούμεθα ἀπὸ δόξης εἰς δόξαν, et Phil., II, 6 : Ἐν μορφή θεοῦ ὑπάρχων.

<sup>2.</sup> Cf. supra, p. 226 sqq. Pour la comparaison de l'Épître aux Colossiens et des écrits de Philon, cf. Aall, Gesch. der Logosidee, 11, p. 28 sqq.

<sup>4.</sup> Aux textes cités ici on peut comparer *Tit.*, II, 11 et III, 4, où la venue du Christ est représentée comme une « épiphanie » de la grâce du Père, de sa bonté et de sa charité pour les hommes.

<sup>5.</sup> Sur ce concept appliqué au Fils dans ce texte, on peut lire: August., Quaest. LXXXIII, 74 (PL, XL, 85, 86); Gréc. NAZ., Orat. theol. IV, 20 (PG, XXXVI, 129); BASIL., Epist. XXXVIII, 8 (PG, XXXII, 340).

Paul parlera du Dieu bienheureux « qui habite une lumière inaccessible, que nul homme n'a vu ni ne peut voir »; dans ces textes, l'invisibilité est présentée comme un attribut propre du Père¹; le Fils, qui est sa splendeur et son image, le manifeste aux hommes.

Le Fils est appelé le « fils de l'amour » de Dieu (τοῦ υίοῦ τῆς ἀγάπης αὐτοῦ) et, un peu plus bas, le premier-né; dans le premier de ces deux titres on doit très probablement? reconnaître le titre de bien-aimé (ἀγαπητός, ἡγαπημένος) dont nous connaissons déjà l'emploi messianique et la signification équivalente à celle de μονογενής3. Il faut en dire autant de « premier-né » (πρωτόποκος); c'était un titre messianique qui, comme beaucoup d'autres, avait été d'abord appliqué au peuple de Dieu, puis au roi qui le représentait 4. C'est ainsi qu'on lit dans l'Exode (IV, 22): « Israël, mon premier-né »; dans Jérémie (xxx1, 9): « Ephraïm, mon premier-né »: de même, dans les psaumes (LXXXIX, 28) : « je l'établirai mon premier-né au-dessus de tous les rois de la terre ». L'auteur sacré, en parlant ainsi, n'entend pas dire que les autres peuples ou les autres rois soient les fils de Dieu5; le fils premier-né est pour lui le fils bien-aimé et, dans l'espèce, le fils unique. L'équivalence des deux termes est telle qu'on peut lire dans les Psaumes de Salomon (xvIII, 4): « tu prends soin de nous élever comme un fils premier-né, unique 6 » et, dans le IVe livre d'Esdras (vi, 58) : « Nous sommes ton peuple, que tu as appelé premier-né, unique 7. »

<sup>1.</sup> Il ne s'ensuit pas que la nature du Père soit différente de celle du Fils, mais seulement que le Père ne se manifeste que par le Fils. Cf. IRÉNÉE, II, 30, 9: « Pater... per eum (Filium) revelatur et manifestatur omnibus, quibus revelatur. » Cf. in/ra, p. 505; Petau, De Trinit., vIII, 2.

<sup>2.</sup> Lightfoot (p. 140) écarte cette équivalence, et interprète ainsi le texte, avec saint Augustin (De Trinit., xv, 19): « Caritas quippe Patris... nihil est quam ejus ipsa natura atque substantia... ac per hoc filius caritatis ejus nullus est alius quam qui de ejus substantia est genitus. » — 3. Supra, p. 324 et n. 2.

<sup>4.</sup> Cf. A. Durand, Le Christ « premier-né », Rech. de Science Rel., 1, (1910), p. 56-66; Prat, Théol. de S. Paul, 11, p. 196-197.

<sup>5.</sup> Cf. supra, p. 109 et n. 3.

<sup>6.</sup> Ἡ παιδεία σου ἐφ' ἡμᾶς ὡς υίὸν πρωτότοχον μονογενῆ.

<sup>7. «</sup> Nos populus tuus, quem vocasti primogenitum, unigenitum. »

Ces deux derniers textes, dont le premier est peu antérieur à Notre-Seigneur, et le second, à peu près contemporain de l'épitre aux Colossiens, sont spécialement intéressants : par l'équivalence qu'ils établissent, dans ce vocabulaire figuré, entre « premier-né » et « fils unique », ils nous invitent à rapprocher le πρωτότοκος de saint Paul du μονογενής de saint Jean¹.

La détermination qui est ajoutée, « premier-né de toute la création<sup>2</sup> », ne modifie pas la valeur de cette expression<sup>3</sup>; le contexte exclut certainement une interprétation qui ferait rentrer le Christ dans la création comme dans une série dont il serait le premier terme, au sens, par exemple, où il est dit un peu plus bas, « premier-né d'entre les morts<sup>4</sup> », et, dans l'épître aux Romains, premier-né parmi beaucoup de frères<sup>5</sup>. Saint Paul en effet explique ainsi sa pensée : « il est

1. Peut-être faut-il aussi rappeler ici la spéculation alexandrine : chez Philon, le logos est plusieurs fois appelé le premier-né de Dieu : De Agricult., 51 (M. 1, 308): De Confus. ling., 63 (414); 146 (427); De Somn., 1, 215 (653). Cf. Drummond, Philo Judaeus, 11, 185. Toutefois l'expression, qui est un peu différente chez Philon (πρωτόγονος), non πρωτότονος), et l'omission du terme logos par saint Paul rendent ce rapprochement incertain.

2. Πρωτότοχος πάσης κτίσεως. Il semble que πᾶσα κτίσις a le sens collectif (« toute la création ») plutôt que le sens distributif (« toute créature »). Gf. Judith, ix, 12: Βασιλεῦ πάσης κτίσεως (Lightfoot, ad h. l.).

3. Le sens en a été bien rendu par Lightfoot: « He stands in the relation of πρωτότοχος to all creation, i. e. He is the Firstborn, and, as the Firstborn, the absolute Heir and sovereign Lord, of all creation. » Cf. Durand, art. cité, p. 61 sq. — Plusieurs exégètes (Haupt, Abbott, in h. l.; Prat, l. c., p. 401, n. 1) pensent que le génitif πάσης κτίσεως dépend de l'élément comparatif renfermé dans πρωτότοχος et comparent Jo., 1, 15: Πρῶτός μου ἢν; on peut douter de la valeur de cette explication grammaticale: cette construction comparative se rencontre certainement avec πρῶτος (Μουιτον, Grammar of. N. T. Greek², p. 79 et 245), mais on n'en cite aucun exemple avec les composés de πρῶτος. — L'histoire de l'exégèse de ce texte a été donnée très complètement par Lightfoot, p. 146-148.

4. Ι, 18 : Πρωτότοχος ἐχ τῶν νεχρῶν. Cf. Apocal., Ι, 5 : Ὁ πρωτότοχος

τῶν νεχρῶν.

5. Rom., viii, 29: Πρωτότοχος ἐν πολλοϊς ἀδελφοῖς. On remarquera que, dans ces deux textes de saint Paul, la construction n'est pas la même que dans le nôtre, et accuse nettement le sens partitif. — Sanday note sur Rom., viii, 28: « As Christ was the first to rise, He is the Eldestborn (Col., 1, 48). This is different from the « first-born of all crea-

le premier-né de toute la création, parce qu'en lui tout a été créé dans les cieux et sur la terre. » Il ne dit pas : « tout le reste », mais « tout », exprimant par là l'opposition entre toute créature et le Christ. L'expression et la pensée sont exactement parallèles au texte de saint Jean : πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο, sauf la nuance qui distingue δι 'αὐτοῦ de ἐν αὐτοῦ 1.

Saint Paul cependant insiste; énumérant toutes les hiérarchies angéliques que distinguent les Colossiens, trônes, dominations, principautés, puissances, tout cela, dit-il, a été créé dans le Christ, et, par conséquent, c'est au Christ luimême, et non à ces créatures, que le culte doit s'adresser. Puis, passant de l'acte créateur (ἐκτίσθη) à l'état actuel de la création, il ajoute: « Par lui et pour lui tout a été créé: τὰ πάντα δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν ἔκτισται. »

De ces deux expressions nous avons déjà rencontré la première dans l'épître aux Corinthiens; elle traduit le rôle que le Christ joue dans l'œuvre de Dieu; elle sera reprise dans le même sens par saint Jean<sup>2</sup>. La seconde, εἰς αὐτόν, est plus

tion » (Col., 1, 15). Πρωτότοχος is a metaphorical expression, the sense of which is determined by the context; in Col., 1, 15 it is relative to creation, here it is relative to the state to which entrance is through the Resurrection. »

- 1. Saint Paul ne fait qu'étendre au monde la conception qu'il a déjà appliquée à l'Église: Ἐν αὐτῷ ἐκτίσθη τὰ πάντα est parallèle à Eph., II, 10: αὐτοῦ γάρ ἐσμεν ποίημα, κτισθέντες ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ. Or, le sens de cette seconde expression est très clair: elle implique la volonté de Dieu choisissant, avant tous les siècles, ses élus dans le Christ (Eph., I, 4. 11.19; II Tim., I, 9) et, dans le temps, les appelant en lui et les créant en lui comme une καινὴ κτίσις (Gal., vi, 15; II Cor. v, 17). De même on doit concevoir le monde comme voulu par Dieu dans le Christ, puis réalisé en lui et par lui. Cette conception est fort différente de l'exemplarisme platonicien de Philon; J. Weiss (Urchristentum, p. 372) croît cependant le reconnaître ici: le Fils de Dieu préexistant serait l' « Idée des idées », le κόσμος νοητός, comme le logos philonien. Ces spéculations alexandrines sont bien éloignées de ce texte de saint Paul.
- 2. Ι Cor., VIII, 6: Ἡμῖν εἶς θεὸς ὁ πατήρ, ἐξ οδ τὰ πάντα καὶ ἡμεῖς εἰς αὐτόν, καὶ εἶς κύριος Ἡησοῦς Χριστός, δι' οῦ τὰ πάντα καὶ ἡμεῖς δι' αὐτοῦ. Cf. Hebr. 1, 2: Δι' οῦ καὶ ἐποίησεν τοὺς αἰῶνας. Jo., 1, 3: Πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο. 10: Ὁ κόσμος δι' αὐτοῦ ἐγένετο. La même construction est employée parfois pour exprimer l'action du Père: Rom. κι, 36: Ἐξ αὐτοῦ καὶ δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν τὰ πάντα. Hebr., 11, 10: Ἦρεπεν γὰρ αὐτῷ, δι' ὄν τὰ πάντα καὶ δι' οῦ τὰ πάντα.... Saint Chrysostome a attiré

rarement appliquée au Christ; on la retrouve cependant équivalemment dans d'autres passages de saint Paul et de saint Jean, où toute la création est représentée, comme ici. orientée vers le Fils comme vers sa fin1. S'il est permis de rappeler ici la conception storcienne du logos, ne saisit-on pas, par le contraste des deux doctrines, la transcendance de la révélation chrétienne? Pour Chrysippe, tout vient du logos et tout y retourne, mais tout en vient par dissociation physique et par dégénérescence, tout y retourne par l'absorption progressive de tous les êtres individuels dans l'être total. Ici tout vient du Christ, mais par une libre création qui n'a point diminué sa grandeur; tout tend vers le Christ, non point pour s'y absorber et s'y perdre, mais pour s'unir à lui et vivre en lui. De plus, le Christ de saint Paul n'est point un logos impersonnel; c'est par identité le crucifié du Calvaire. qui, par son sang et sa croix, a tout réconcilié (20).

« Il est avant toutes choses. » L'Auteur du IV° livre contre Eunomius attribué à saint Basile remarque à ce sujet : « L'apôtre ayant dit : Tout a été créé par lui et pour lui, eût

l'attention sur ce fait, et montré par là que cette construction n'implique pas une inégalité ni une subordination : in Hebr. hom. IV, 3 (PG, LXIII, 40) : Περὶ τοῦ Πατρὸς ἐνταῦθα λέγει. 'Ορᾶς πῶς πάλιν τὸ δι' οδ αὐτῷ ἀρμόζει; οὐχ ἄν τοῦτο ἐποίησεν, εἴ γε ἐλαττώσεως ἦν, καὶ τῷ υἰῷ μόνον προσῆχον. — Philon se sert souvent de cette construction pour décrire le rôle instrumental qu'il prête au logos : De Cherub., 125-127 (M. I, 161-162) : Πρὸς γὰρ τήν τινος γένεσιν πολλὰ δεῖ συνελθεῖν, τὸ ὑφ' οὖ, τὸ ἑξ οὖ, τὸ δι' οὖ, τὸ δι' δι καὶ ἔστι τὸ μὲν ὑφ' οὖ τὸ αἴτιον, ἐξ οὖ δὲ ἡ ΰλη, δι' οὖ δὲ τὸ ἐργαλεῖον, δι' ὁ δὲ ἡ αἰτία... εὑρήσεις γὰρ αἴτιον μὲν αὐτοῦ (τοῦ χόσμου) τὸν θεὸν ὑφ' οὖ γέγονεν, ῦλην δὲ τὰ τέσσαρα στοιχεῖα ἐξ ὧν συνεκράθη, ὄργανον δὲ λόγον θεοῦ δι' οὖ κατεσκευάθη, τῆς δὲ κατασκευῆς αἰτίαν τὴν ἀγαθότητα τοῦ δημιουργοῦ. Ailleurs il se sert du datif pour exprimer la même conception, v. g. Leg. alleg., III, 96 (I, 106) : Σκιὰ θεοῦ δὲ ὁ λόγος αὐτοῦ ἐστιν, ῷ καθάπερ ὀργάνψ προσχρησάμενος ἐκοσμοποίει. Lightfoot remarque avec raison que cette dernière construction, dont le sens instrumental est plus accusé, ne se trouve jamais dans le N. T. Pour les chrétiens, le Christ n'est pas un instrument, mais un médiateur. Gf. infra, note G, 4, et note J, 4.

1. Lightfoot compare Rom., viii, 19 sqq. (toute la création gémit et se lamente, mais elle sera délivrée par le Christ); I Cor., xv, 28 (tout lui sera soumis); Ephes., i, 10 (tout sera récapitulé en lui). On peut ajouter: Apoc., i, 17; ii, 8 : Ὁ πρῶτος χαὶ ὁ ἔσχατος, χχι, 6 : Ἐγὰ τὸ ἄλφα

κάι τὸ ώ, ἡ ἀρχὴ και τὸ τέλος, ΧΧΙΙ, 13.

dû ajouter: Et il devint avant toutes choses. Mais en disant au contraire: Il est avant toutes choses, il montre qu'il est toujours et que la création devient<sup>1</sup>. » Le meilleur parallèle à cette expression emphatique est celle du Christ chez saint Jean (VIII, 58): « Avant qu'Abraham devint, je suis. »

« Et tout subsiste 2 en lui, et lui-même est la tête du corps, de l'Église... » On saisit tout particulièrement dans ce verset l'unité de la pensée de saint Paul; il ne sépare pas le rôle du Christ dans l'Église de son rôle dans le monde : partout le Christ est le premier, partout il est le centre, partout il est le principe de la vie. En cela il se distingue nettement de tous l'es philosophes, qui, de son temps, dissertaient sur l'origine des choses : ils se demandaient d'où vient le monde, et comment il subsiste, et, parce qu'ils jugaient indigne du Dieu bienheureux de prendre immédiatement contact avec la matière, plusieurs imaginaient des êtres intermédiaires, comme le logos et les puissances 3. L'intérêt de saint Paul n'est pas là; le problème qu'il tranche n'est pas cosmologique, mais religieux; il ne se demande pas d'où vient le monde, mais

1. Advers. Eunom., iv (PG, xxix, 701).

3. V. supra, p. 198 sqq., 211 sqq.

<sup>2.</sup> Πάντα ἐν αὐτῷ συνέστηκε. Cette expression appartient à la langue philosophique beaucoup plus qu'à la langue biblique. Platon surtout s'était souvent servi du verbe συνίστημι pour exprimer l'action de son démiurge sur le monde, v. g. Tim., 29 d : λέγωμεν δή δι' ήν τινα αίτίαν γένεσιν καὶ τὸ πᾶν τόδε ὁ ξυνιστάς ξυνέστησεν. Cf. Ibid., 41 d, 48 a, etc.; de là, l'emploi analogue des temps intransitifs : De re publ., 530 a : ξυνεστάναι τῷ τοῦ οὐρανοῦ δημιουργῷ αὐτόν τε καὶ τὰ ἐν αὐτῷ. On retrouve cet emploi chez les philosophes postérieurs, v. g. Pseudo-Aristote, Eth. Eud., VII, 9; Pseudo-Aristote, De mundo, 6 : ἐκ τοῦ θεοῦ πάντα καὶ διὰ θεοῦ ήμιν συνέστηκεν. De même Philon parlant de l'influence des astres : O. rer. divin. her., 280 (M. 1, 513) : την γὰρ τῶν κατὰ γῆν ἀπάντων γένεσιν διὰ τούτων λόγος ἔχει συνίστασθαι. cf. 1bid., 58 (481) : δ ἔναιμος ὄγχος... συνέστηχε χαὶ ζωπυρεϊται προνοία θεοῦ. — De là, chez les doxographes, la question classique : πῶς συνέστηκεν ὁ κόσμος (Diels, Doxogr. gr., 289). - Dans le N. T. on ne trouve qu'un autre texte comparable à celui-ci : II Petr., III, 5 : γη έξ υδατος και δι' ύδατος συνεστώσα τω του θεού λόγω, encore ce passage exprime-t-il l'origine des choses, tandis que le nôtre signifie que tout est maintenu par le Christ et dépend de lui; on remarquera d'ailleurs que cette construction, συνέστηχεν έν, est caractéristique de saint Paul et ne se rencontre pas dans les autres exemples cités.

ce qu'est le Christ. S'il insiste sur son rôle dans la création et le gouvernement du monde, ce n'est pas pour résoudre par son moyen une antinomie philosophique, c'est pour lui rendre dans la religion des Colossiens la place qui est la sienne.

D'ailleurs cette préoccupation ne lui fait pas perdre de vue ce qui pour lui est capital dans l'action du Christ, c'est-à-dire la rédemption; c'est par là qu'il commence et c'est par là qu'il termine : on aime à reconnaître cette insistance dans ce texte, le premier dans toute la littérature chrétienne où le rôle créateur du Fils de Dieu apparaisse en pleine lumière; plus d'une fois, plus tard, nous aurons à remarquer que la préoccupation trop exclusive de ce rôle a été un grand danger pour le dogme trinitaire; elle a entraîné des philosophes chrétiens sur le terrain de leurs adversaires et parfois leur a fait interpréter le Christ d'après des conceptions purement humaines et indignes de lui; chez saint Paul rien de tel : « Les Juifs demandent des signes, et les Grecs cherchent la sagesse; mais nous, nous prêchons le Christ crucifié » (I Cor., 1, 22-23).

Tout, d'ailleurs, est saisi par saint Paul dans cette perspective du salut : l'homme n'est pas le seul que le péché ait atteint et que le Christ relève; la création entière gémit. asservie à la vanité, mais de la servitude de la corruption elle passera, affranchie, à la liberté de la gloire (Rom., viii, 20-22); ici, de même, nous lisons que Dieu a voulu tout se réconcilier par le Christ et faire la paix, par le sang de sa croix, sur terre et aux cieux (Col., 1, 20). Ces conceptions étaient familières aux juiss; le messianisme des prophètes, plus encore celui des apocalypses, associait la délivrance de la nature à celle d'Israël1; plus d'une fois sans doute, dans les apocalypses judaïques, l'imagination a pris le pas sur la religion, et le millénarisme a perverti le messianisme; mais il serait très fâcheux que ces excès nous rendissent suspecte la vérité profonde prêchée par l'apôtre : le monde et l'homme ne sont point deux êtres juxtaposés, indépendants l'un de

<sup>1.</sup> Cf. Sanday-Headlam, Romans, p. 210-212 et surtout Strack-Billerbeck, III, p. 247-255.

l'autre : s il est vrai que le monde a été créé pour l'homme, il n'est pas difficile de concevoir que, du fait de la chute de l'homme, il a été dévié de sa fin et asservi à la vanité, et que seul le relèvement de l'homme peut l'en affranchir1.

Cette union intime de l'homme et du monde nous aide à comprendre comment saint Paul passe si aisément de la concention du Christ chef de l'Église à celle du Christ créateur et soutien du monde : sans doute, ces deux relations ne sont pas équivalentes; les chrétiens sont « créés dans le Christ Jésus » (Eph., II, 10) de tout autre façon que le monde a été « créé en lui » (Col., 1, 16)2; ils sont de la famille de Dieu, ses fils; c'est un privilège singulier, qu'ils tiennent de leur « participation au Fils de Dieu, Jésus-Christ » (I Cor., 1, 9); loin d'être confondus dans la foule des créatures, ils peuvent dire que « tout est à eux, eux au Christ, le Christ à Dieu » (ib., m, 22-23). Mais cette hiérarchie organique ne se comprend ellemême que si l'action du Christ s'étend à toutes ces créatures que les chrétiens dominent; c'est en lui qu'elles subsistent et qu'elles vivent, et c'est pour cela que les chrétiens, ses membres, participent à la seigneurie qu'il a sur elles.

De tout cela il ne résulte pas qu'on ne puisse très légitimement, et d'après la pensée de saint Paul lui-même, distinguer les relations qui appartiennent au Christ, comme créateur, dans sa préexistence, et, comme Sauveur, dans sa vie humaine, terrestre ou glorieuse3. Mais il faut remarquer que toutes ces relations sont coordonnées entre elles et orientées

2. Cela n'empêche pas que, comme il a été dit plus haut (p. 400,

n. 1), les deux conceptions soient étroitement parallèles.

<sup>1.</sup> La paix faite « sur terre et aux cieux » (Col., 1, 20) n'implique pas que le Christ, par le sang de sa croix, ait racheté les anges; mais il a réconcilié l'homme à Dieu et par là fait la paix aux cieux et sur terre.

<sup>3.</sup> On sait que, sous la pression des objections ariennes, un certain nombre de Pères ont interprété du Christ incarné Col., 1, 15 sqq. (Cf. LIGHTFOOT, p. 147; DURAND, art. cité, p. 57 sq.); mais cette exégèse, qui était alors une innovation et qui ne fut jamais universelle, ne s'explique guère en dehors des préoccupations de la controverse. « To suppose, écrit Lightfoot, that such expressions as έν αὐτῷ ἐκτίσθη τὰ πάντα έν τοῖς οὐρανοῖς καὶ ἐπὶ τῆς γῆς, Οr τὰ πάντα δι' αὐτοῦ... ἔκτισται, Οr τὰ πάντα ἐν αὐτοῦ συνέστηπεν, refer to the work of the Incarnation, is to strain language in a way which would reduce all theological exegesis to chaos. »

vers une même fin: l'œuvre du Christ incarné est la restauration et, en même temps, la consommation de l'œuvre du Christ préexistant; et cette œuvre intégrale peut s'énoncer dans cette formule: « Tout a été créé par lui et pour lui ». Et tout cela se résume pour saint Paul dans le dogme fondamental de la foi chrétienne, dans cette confession si efficace qu'elle suffit au salut, si divine que l'Esprit seul peut l'inspirer: Κύριος Ἰησοῦς, Jésus est Seigneur.

Nous avons déjà rencontré cette profession de foi, quand nous avons analysé la croyance de l'Église naissante (p. 354 sqq.). Chez saint Paul, comme chez les autres apôtres, elle est inspirée des souvenirs de l'Ancien Testament, et reconnaît dans le Seigneur Jésus la majesté du Seigneur Iahvé<sup>2</sup>.

Mais elle affirme avec une énergie particulière certains traits divins, que ce nom de Seigneur rappelait aux auditeurs juifs³ ou païens⁴ de l'apôtre: Le Seigneur, c'est le juge; c'est lui qui « éclairera ce que les ténèbres cachent, qui manifestera les secrets des cœurs » (I Cor., IV, 5); c'est comme juge que l'apôtre le représente quand il parle du « jour du Seigneur⁵ », de la « parousie du Seigneur ° », de « l'épiphanie du Seigneur ° ».

1. Rom., x, 9: « Si tu confesses de bouche que Jésus est Seigneur, et si tu crois de cœur que Dieu l'a ressuscité d'entre les morts, tu seras sauvé » (Cf. Act., xvi, 29); I Cor., xii, 3: « Nul ne peut dire, sinon dans l'Esprit-Saint, Jésus est Seigneur ». — Sur Jésus Seigneur chez saint Paul cf. Kattenbusch, Das apostolische Symbol., ii (Leipzig, 1900), p. 608-610.

2. Ceci apparaît particulièrement dans l'attribution faite au Christ des paroles de l'A. T. rapportées à Iahvé, p. ex.: « Quiconque invoquera le nom du Seigneur, sera sauvé » (Rom., x, 43). — De là vient aussi l'application faite au Christ (I Cor., x, 4) de l'expression « le Rocher », et l'affirmation du rôle divin du Christ préexistant dans l'histoire d'Israël: « le Rocher spirituel qui accompagnait les Israélites au désert, c'était le Christ ». Cf. Prat, Théol. de S. Paul, 11, p. 216-217.

3. On sait que, pour Philon, xópios exprime le rôle de roi et de juge

qui appartient à Dieu (supra, p. 204 et n. 4).

4. Les païens, en appelant leurs dieux χύριοι, se les représentent comme des maîtres dont ils sont eux-mêmes les esclaves (cf. supra, p. 360, n. 1).

5. I Cor., IV, 5; V, 5; II Cor., I, 14; I Thess., V, 2; II Thess., II, 2.

6. I Thess., 11, 19; 111, 13; v, 23; II Thess., 11, 1.

7. I Tim., vI, 14. Cf. II Thess., I, 7: ἐν τῆ ἀποκαλύψει τοῦ κυρίου Ἰησοῦ,

Dès maintenant, le Seigneur est le maître à qui tout appartient :

Nul d'entre nous ne vit pour soi, nul ne meurt pour soi; si nous vivons, nous vivons pour le Seigneur; si nous mourons, nous mourons pour le Seigneur; soit donc que nous vivions, soit que nous mourions, nous sommes au Seigneur. Car c'est pour cela que le Christ est mort et est revenu à la vie, c'est pour être le Seigneur des morts et des vivants (Rom., xiv, 7-9).

Ainsi la confession de Jésus comme Seigneur est d'abord une reconnaissance du domaine absolu qu'il a sur les siens, sur ses « esclaves », comme saint Paul aime à dire ¹. Les autres ont pour seigneur le péché², la mort³, la loi⁴; de cette servitude le Christ nous a rachetés⁵, mais, en nous rachetant, il nous a faits siens : « Vous ne vous appartenez pas, vous avez été achetés et payés ⁶. » Pour mieux faire entendre sa pensée, saint Paul emploie les termes mêmes dont on se servait dans les affranchissements sacrés ² : l'esclave qui voulait mettre

2. Rom., νι, 14 : Άμαρτία γὰρ ὑμῶν οὐ πυριεύσει. 17 : Ότι ἢτε δοῦλοι τῆς

άμαρτίας. 20 : "Ότε γὰρ δοῦλοι ἢτε τῆς άμαρτίας.

3. Rom., v, 14 : 'Εδασίλευσεν ὁ θάνατος... Cf. 17; vi, 9.

4. Rom., vi, 1 : Ό νόμος χυριεύει τοῦ ἀνθρώπου ἐφ΄ δσον χρόνον ζῆ. Cf. Gal., iv, 5; iii, 23.

5. Gal., IV, 4-5: Ἐξαπέστειλεν ὁ θεὸς τὸν υίὸν αὐτοῦ... γενόμενον ὑπὸ νόμον, ἵνα τοὺς ὑπὸ νόμον ἐξαγοράση. Cf. III, 13: Χριστὸς ἡμᾶς ἐξηγόρασεν ἐχ τῆς χατάρας τοῦ νόμου.

6. I Cor., vi, 19-20 : Οὐκ ἐστὲ ἐαυτῶν ἡγοράσθητε γὰρ τιμῆς. vii, 23 :

Τιμής ηγοράσθητε μη γίνεσθε δούλοι ανθρώπων.

7. ᾿Αγοράζειν est le terme technique pour exprimer l'achat d'un esclave : τιμῆς, accompagné le plus souvent d'un déterminatif, lui est joint pour indiquer la somme versée; employé absolument comme il l'est ici, τιμῆς garde le même sens; il signifie non pas « à grand prix », pretio magno (vulg. I Cor., vı, 20), mais simplement pretio (ibid., vıı, 23). Voici un exemple de formule d'affranchissement par vente fictive à Apollon : inscr. de Delphes de 200/199 a. Chr. (Dittenberger, Sylloge, 845) : Στραταγέοντος τῶν Αἰτωλῶν Δαμοκρίτου Καλυδωνίου, ἐπρίατο ὁ ᾿Απόλλων ὁ Πύθιος παρὰ Σωσιβίου ᾿Αμφισσέος ἐπ᾽ ἐλευθερίαι σῶμ[α] γυναικείον, ἆι ὄνομα Νίκαια, τὸ γένος Ῥωμαίαν, τιμᾶς ἀργυρίου μνᾶν τριῶν καὶ ἡμιμναίου. Προαποδότας κατὰ τὸν νόμον Εὔμναστος ᾿Αμφισσεύς. Τὰν τιμὰν ἀπέχει, τὰν δὲ ἀνὰν ἐπίστευσε Νίκαια τῶι ᾿Απόλλωνι ἐπ᾽ ἐλευθερίαι. Ces affranchissements nous sont surtout connus par de très

<sup>1.</sup> Rom., 1, 1; I Cor., vII, 22; Gal., 1, 10; Eph., vI, 6; Phil., I, 1; Col., IV, 12. Ce terme se rencontre de même dans les autres écrits apostoliques.

sa liberté recouvrée sous le patronage d'une divinité versait d'abord au temple le prix du rachat; puis, par une vente fictive, son maître le cédait au dieu, en échange de la rançon; désormais l'esclave était racheté « pour la liberté¹ » et nul ne pouvait de nouveau l'asservir. Le chrétien aussi a été affranchi « pour la liberté² »; c'est en vain que quelques faux frères « épient cette liberté que nous avons dans le Christ, pour nous asservir de nouveau » (Gal., 11, 4). Quel qu'il soit, libre ou esclave, le chrétien n'appartient qu'au Christ: « Celui qui a été appelé dans le Seigneur étant esclave, est l'affranchi du Seigneur; de même celui qui a été appelé étant libre, est l'esclave du Christ; vous avez été achetés et payés; ne devenez pas les esclaves des hommes » (I Cor., vii, 22-24).

On sait les conséquences morales que saint Paul tire de cette doctrine: tous les chrétiens ont le même maître<sup>3</sup>, et c'est à lui seul qu'ils doivent obéissance<sup>4</sup>. Et, de même que cette servitude les a rachetés de toutes les autres, de même, la responsabilité qu'ils ont devant leur Seigneur les met au-dessus de tous les autres juges<sup>5</sup>.

Mais l'on voit aussi l'immense différence qui distingue cette rédemption réelle des rachats fictifs auxquels l'apôtre fait allusion : le Dieu qui a racheté le chrétien a payé lui-même sa rançon, et il l'a payée de son sang<sup>6</sup>; et la liberté qu'il lui

nombreuses inscriptions de Delphes; cf. P. Foucart, Mémoire sur l'affranchissement des esclaves par forme de vente à une divinité d'après les inscriptions de Delphes, dans Archives des missions scientifiques, 2° partie, t. III (Paris, 1866), p. 375-424; Bulletin de correspondance hellénique, VIII (1884), p. 53-75; XVII (1893), p. 343-409. — Le rapprochement entre cet usage et les textes de saint Paul est dû à A. Deissmann, Licht vom Osten<sup>4</sup>, p. 274 sqq.

- Έπ' ἐλευθερία. Cf. l'inscription citée ci-dessus.
   Gal., v, 19: Ἐπ' ἐλευθερία ἐκλήθητε. Cf. v, 1.
- 3. Rom., x, 12; Eph., vi, 9; Col., iv, 1. 4. Eph., v, 22; vi, 7-8; Col., iii, 23-24.

5. Rom., xiv, 4: Σὸ τίς εἶ ὁ κρίνων ἀλλότριον οἰκέτην; τῷ ἰδίω κυρίω στήκει ἢ πίπτει. Ι Cor., iv, 3-4: Έμοὶ δὲ εἰς ἐλάχιστόν ἐστιν ἶνα δφ' ὑμῶν ἀνακριθῶ ἢ ὑπὸ ἀνθρωπίνης ἡμέρας... ὁ δὲ ἀνακρίνων με κύριός ἐστιν. Cf. II Cor., x, 18.

6. Eph., 1, 7: Έν ῷ ἔχομεν τὴν ἀπολύτρωσιν διὰ τοῦ αΐματος αὐτοῦ. Sur le sens de ἀπολύτρωσις et son rapport avec ἀγοράζειν, cf. Westcott, Hebrews, p. 298.

a ainsi acquise n'est pas, comme celle qu'Apollon donnait à ses affranchis, la liberté « d'aller où il veut », et « de faire ce qu'il veut¹ », c'est la liberté des enfants de Dieu. Aussi l'empire que le Seigneur a sur les chrétiens est intime et total; parce qu'ils tiennent de lui tout ce qu'ils sont, ils lui appartiennent tout entiers; les païens peuvent reconnaître plusieurs dieux et plusieurs seigneurs; le chrétien ne peut faire ce partage, il n'y a pour lui qu'un Seigneur, Jésus-Christ (I Cor., viii, 6).

On comprend sans peine qu'une foi si exclusive et si profonde ne puisse venir que de l'Esprit-Saint : « Nul ne peut dire, sinon dans l'Esprit-Saint : Jésus est Seigneur » (I Cor., xu, 3).

Mais cette seigneurie n'a pas en elle-même sa raison d'être; cette unité, que l'action vivifiante du Christ constitue et maintient dans le monde, dérive d'une autre source et se réfère à un autre chef: « Le chef de tout homme est le Christ,... le chef du Christ est Dieu » (I Cor., xi, 3). C'est cette relation suprême qu'il faut déterminer maintenant.

Le passage même que nous considérions ci-dessus nous fait pénétrer cette doctrine : « Il a plu à Dieu de faire habiter dans le Christ toute la plénitude<sup>2</sup> », et un peu plus bas : « en lui habite corporellement toute la plénitude de la divinité,

1. On trouvera des exemples de ces formules chez Deissmann,  $l.\ c.$ , p. 276.

<sup>2.</sup> Col., 1, 19 : Έν αὐτῷ εὐδόκησεν πᾶν τὸ πλήρωμα κατοικῆσαι. Lightfoot compare II Mach., xix, 35 : Σύ, Κύριε, εὐδόχησας ναὸν τῆς σῆς κατασχηνώσεως έν ήμιν γενέσθαι. — Εύδοχω exprime la complaisance divine, non un bon plaisir arbitraire; c'est le même terme que l'on a rencontré plus haut dans les textes évangéliques relatifs au baptême et à la transfiguration. - Πλήρωμα, substantif de sens passif dérivé de πληρούν, signifie ce qui est complet, achevé, parfait, la plénitude. Cf. la dissertation de Lightfoot, « on the meaning of πλήρωμα », Colossians, p. 255-271. — Κατοικώ signifie une habitation stable et définitive, et s'oppose à παροιχώ qui exprime un séjour transitoire; Lightfoot (sur I Clem., 1, 1) compare: Philon, De sacrif. Ab. et C., 44 (M. 1, 170): '0 γάρ τοῖς ἐγχυχλίοις μόνοις ἐπανέχων παροικεῖ σοφία, οὐ κατοικεῖ. De confus. ling., 76 (1, 416): Κατώνησαν ως έν πατρίδι, ούχ ως έπὶ ξένης παρώνησαν. Gen., xxxvi, 44; Greg. Naz., Orat. vii, 4 (PG, xxxv, 760): Έχ τῆς παροιπίας είς την κατοικίαν μετασκευαζόμενοι. κιν. 21 (ibid., 884) : Τίς (διαιρήσει) τὴν κάτω σκηνήν, καὶ τὴν ἄνω πόλιν; τίς παροικίαν καὶ κατοικίαν;

et en lui vous êtes remplis, et il est le chef de toute puissance et de toute domination » (II, 9-10); on reconnaît ici, et dans des termes presque identiques, l'enseignement que donnera plus tard saint Jean : « Nous avons tous reçu de sa plénitude¹. » Au reste, on ne trouve rien dans ces passages que ne suppose l'enseignement des épîtres antérieures : dire que Dieu a fait pour nous le Christ Jésus sagesse, justice, sanctification, rédemption (I Cor., I, 30), c'est dire qu'il a fait habiter en lui cette plénitude dont nous participons. De même, la doctrine de notre filiation adoptive, telle qu'elle est prêchée par saint Paul, s'appuie nécessairement sur la doctrine de la filiation unique du Christ, le « propre Fils » de Dieu (Rom., VIII, 29-32).

La plupart de ces textes ne se rapportent immédiatement qu'au Christ glorieux; c'est comme tel en effet qu'il est le chef de l'Église et le principe de sa vie; c'est par sa résurrection qu'il est devenu « esprit vivifiant » (1 Cor., xv, 45). Par son incarnation et sa passion il s'était humilié et avait obéi jusqu'à la mort<sup>2</sup>; « c'est pourquoi Dieu l'a exalté et lui a donné le nom qui est au-dessus de tout nom, afin qu'au nom de Jésus tout genou fléchisse au ciel, sur terre et aux enfers, et que toute langue confesse que Jésus-Christ est Seigneur, à la gloire de Dieu le Père » (Phil., II, 9-11).

Cette même doctrine se retrouve, moins développée, dès les premiers versets de l'épître aux Romains : « Paul, serviteur du Christ Jésus, appelé à l'apostolat, séparé pour l'évangile de Dieu, qu'il avait promis par ses prophètes dans les Écritures saintes au sujet de son Fils³; qui est né de la race de David selon la chair, qui a été déclaré Fils de Dieu avec puissance 4 selon l'esprit de sainteté, du fait de sa résurrection

<sup>1.</sup> Col., 11, 9-10 : Έν αὐτῷ κατοικεῖ πᾶν τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος σωματικῶς, καὶ ἐστὲ ἐν αὐτῷ πεπληρωμένοι.  $Cf.\ Jo.$ , 1, 16 : Ἐκ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ἡμεῖς πάντες ἐλάδομεν.

<sup>2.</sup> II Cor., viii, 9; Phil., ii, 7-8.

<sup>3.</sup> Περὶ τοῦ υίοῦ αὐτοῦ ne dépend pas directement de εὐαγγέλιον θεοῦ, mais de προεπηγγείλατο.

<sup>4.</sup> Plusieurs exégètes rapportent ἐν δυνάμει à υίοῦ θεοῦ et traduisent : « Fils de Dieu puissant »; il me semble plus probable que ces mots décrivent l'action de Dieu, ressuscitant le Christ et l'intronisant ainsi

d'entre les morts, Jésus-Christ Notre-Seigneur... » Tous ces membres de phrase, si étrangement accumulés, ne rendent que très imparfaitement l'élan et la puissance de la pensée de l'apôtre; on hésite à les analyser, après tant d'autres exégètes. de peur de briser l'image un peu confuse, mais si ardente, qu'ils ressètent; il faut bien cependant les considérer de plus près, en les éclairant par les enseignements de l'apôtre, ceux surtout de l'épître aux Romains, d'où ce passage est tiré. Ce qu'on y aperçoit à première vue, c'est le contraste de deux éléments dans le Christ, la chair et l'esprit de sainteté; selon le premier, il est né de la race de David; selon le second, il a été intronisé fils de Dieu, du fait de sa résurrection. Cette opposition a quelque analogie avec celle que saint Paul signale chez les autres hommes : ils sont, eux aussi, chair et esprit: mais les différences sont profondes : chez eux, la chair est asservie au péché, c'est une chair de péché qui convoite contre l'esprit 1: le Christ au contraire n'a pas pris une chair de péché, mais une chair semblable à la chair de péché2; la chair n'a pas été en lui un principe de convoitise, mais seulement un principe d'infirmité : « il a été crucifié par suite de l'infirmité, mais il vit par la force de Dieu » (II Cor., XIII, 4); c'est la même pensée qu'on retrouve chez saint Pierre : « le Christ a été tué dans la chair et vivifié dans l'esprit » (I Pet., III, 18).

Si l'on considère l'esprit de sainteté 3, on trouve encore ici entre le Christ et les chrétiens une ressemblance impar-

comme son Fils. Cf. I Cor., vi, 14: 'Ο δὲ θεὸς καὶ κύριον ἤγειρεν καὶ ἡμᾶς ἔξεγερεῖ διὰ τῆς δυνάμεως αὐτοῦ. Eph., i, 19-20: ... Κατὰ τὴν ἐνέργειαν τοῦ κράτους τῆς ἰσχύος αὐτοῦ, ἢν ἐνήργηκεν ἐν τῷ Χριστῷ ἐγείρας αὐτὸν ἐκ νεκρῶν, καὶ καθίσας ἐν δεξιᾳ αὐτοῦ. II Cor. Σίπ, 4: Ἐσταυρώθη ἐξ ἀσθενείας, ἀλλὰ ζῆ ἐκ δυνάμεως θεοῦ.

<sup>1.</sup> Rom., vii, 14.25; viii, 6-14; Gal., v, 17.

<sup>2.</sup> Rom., viii, 3. Cf. Hebr., iv, 15.

<sup>3.</sup> L'expression πνεϋμα άγιωσύνης est équivalente à πνεϋμα άγιον. Cf. Test. XII Pat., Lévi, κνιιι, 11: Καὶ δώσει τοῖς άγιοις φαγεῖν ἐκ τοῦ ξύλου τῆς ζωῆς, καὶ πνεϋμα άγιωσύνης ἔσται ἐπ' αὐτοῖς. Mais on ne la rencontre pas ailleurs dans le N. T. Saint Paul, qui appelle l'Esprit-Saint πνεϋμα άγιον, a peut-être préféré cette autre formule pour éviter une équivoque, et signifier non l'Esprit-Saint, mais la nature divine du Christ. Cf. Cornely et Lagrange in h. l.

faite: en Jésus, si la chair est le principe d'infirmité, l'esprit est le principe de vie; si la chair est le principe de la filiation davidique, l'esprit est le principe de la filiation divine. Ce sont là aussi, chez les chrétiens, les deux effets de l'habitation de l'Esprit:

Si l'Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d'entre les morts habite en vous, celui qui a ressuscité Jésus d'entre les morts vivifiera aussi vos corps mortels par son esprit qui habite en vous '... Tous ceux qui sont mus par l'Esprit de Dieu, ceux-là sont fils de Dieu; car vous n'avez pas reçu un esprit de servitude pour retomber dans la crainte, mais vous avez reçu un esprit d'adoption, dans lequel nous crions : Abba, Père (Rom., viii, 11-15).

ll faut remarquer encore que, dès cette vie mortelle, nous avons en nous l'Esprit de Dieu; et cependant « nous soupirons dans l'attente de l'adoption, de la rédemption de nos corps » (ib., 23); ainsi ce n'est pas au jour de la résurrection que l'Esprit nous sera donné, mais c'est en ce jour qu'il se manifestera pleinement, alors qu'aura lieu « la révélation des fils de Dieu<sup>2</sup> ». N'est-ce pas de la sorte qu'il faut concevoir cette manifestation, cette intronisation du Christ comme fils de Dieu au jour de sa résurrection? Lui non plus n'a pas reçu en ce jour l'esprit, mais c'est en ce jour que la puissance de l'esprit s'est manifestée en lui par les œuvres qui lui sont propres. A sa résurrection, modèle de la nôtre, tout ce qu'il y avait de mortel en lui fut absorbé par la vie; son corps devint un corps spirituel, et lui-même, le second Adam, devint « esprit vivifiant » (I Cor., xv, 45), non seulement en ce sens qu'il vivifia son propre corps, mais parce que, en lui, tous seront vivifiés (ib., 22).

Ces analogies très profondes ne doivent pas cependant faire perdre de vue l'infinie distance qui sépare ici encore le Christ des chrétiens : on vient de le rappeler, les chrétiens sont vivifiés par le Christ, le Christ est esprit vivifiant; ils reçoivent l'esprit d'adoption, et sont faits cohéritiers du

<sup>1.</sup> Cf. E. Sokolowski, Geist und Leben, p. 61 sqq.

<sup>2.</sup> Rom., VIII, 19 : ἡ γὰρ ἀποκαραδοκία τῆς κτίσεως τὴν ἀποκάλυψιν τῶν υίῶν τοῦ θεοῦ ἀπεκδέγεται.

Christ, il est le « propre Fils » de Dieu; en un mot, ils reçoivent l'esprit du Christ comme une grâce et par participation; le Christ possède l'esprit comme sa nature et en plénitude; « le Seigneur est l'Esprit même » (II Cor., III, 17<sup>1</sup>).

Aussi c'est dans le Christ comme dans leur source que se trouvent les richesses propres de l'Esprit, la gloire, la puissance, la vie : il est « le Seigneur de gloire » (I Cor., π, 8)²; les fidèles contemplant sa gloire à visage découvert sont transformés en la même image et glorifiés par sa gloire (II Cor., π, 18); les infidèles, au contraire, aveuglés par le prince de ce monde, « ne peuvent fixer leurs regards sur l'éclat de l'évangile de la gloire du Christ, qui est l'image de Dieu » (ib., rv, 4); ce dernier trait rappelle et complète ce qui

- 1. Sur l'interprétation de ce texte, v. la note F, à la fin du volume. Au tome II de cette Histoire, nous relèverons chez les écrivains ecclésiastiques du 11º siècle l'emploi fréquent du mot πνεύμα pour signifier la nature divine du Christ, par exemple dans la IIª Clementis, ax, 5. Χριστός... ων μέν το πρώτον πνεύμα έγένετο σάρξ. De même chez saint Ignace; cf. Rech. de Sc. Relig., xv (1925), p. 114 et 125-126. Cet emploi du mot πνεδμα a son origine dans la langue de saint Paul, quoiqu'il ne s'y rencontre pas encore avec la valeur technique qu'il prendra chez les théologiens du second siècle; par lui-même il signifie plutôt une force divine et vivifiante et de ce point de vue je reconnais volontiers la justesse des observations faites par Bertrams, p. 101-108; mais dans certains contextes ce terme prend déjà le sens de « nature divine » qui, plus tard, deviendra un de ses sens propres. C'est ainsi que Lagrange interprète Rom., 1, 4 : « On ne peut pas conclure la divinité du seul terme d'esprit, car tout ce qui est esprit n'est pas nécessairement synonyme de nature divine. Cependant l'opposition de chair et d'esprit... met sur la voie de cette conclusion. Et il s'agit de celui qui tout d'abord a été nommé le Fils de Dieu. De sorte que πνευμα serait bien une allusion à la nature divine, non pas vi verborum, pourrait-on dire, mais parce que l'esprit est nature divine chez celui qui est à la fois esprit et Fils de Dieu » (p. 8); cf. p. 9, citant Cornely « qui interprète secundum spiritum sanctificationis par secundum divinam suam naturan ». Zorell, Lexicon, col. 467 b, entend aussi par πνεύμα (du moins probabiliter) la nature divine du Christ dans Rom., 1, 4; I Tim., 111, 16; Hebr.,
- 2. Dans le livre d'Hénoch, le « Seigneur de gloire » est un des noms propres de Dieu: xxII, 14; xxv, 3.7; xxvII, 3.5; xxxvI, 4; xl, 3; lxIII, 2; lxxv, 3; lxxxI, 3; lxxXIII, 8. Cf. Grill, Untersuchungen, p. 275; Dalman, Die Worte Iesu, p. 139; J. Weiss, I Kor. (1925), p. 126 voit dans ce titre divin « vielleicht die höchstgreifende Aussage über Christus, die wir bei Paulus finden ».

a été dit plus haut des rapports du Christ à son Père<sup>1</sup>: si, par sa gloire il illumine ses fidèles, c'est qu'il est lui-même l'image de Dieu, et, comme saint Paul l'ajoute un peu plus bas (IV, 6), c'est la gloire de Dieu qui rayonne sur sa face<sup>2</sup>.

De même qu'il est l'image de Dieu, il est aussi force et sagesse de Dieu (I Cor., 1, 24); c'est lui qui fortifie ses fidèles: c'est son énergie qui opère puissamment en eux (Col., 1, 29. Cf. Eph., 1v, 7)<sup>3</sup>; ils peuvent tout en celui qui les fortifie (Phil., 1v, 13).

Enfin il est leur vie<sup>4</sup>, vie cachée maintenant, mais qui se manifestera en gloire, lorsque le Christ, notre vie, apparaîtra (Col., III, 4).

Ainsi fut jadis cachée la vie du Christ lui-même: son corps n'était pas encore un corps de gloire (Phil., III, 21), un corps spirituel; on ne voyait en lui que l'infirmité de sa chair, et les princes de ce monde le crucifièrent, méconnaissant en lui le Seigneur de gloire (I Cor., II, 8); dès lors cependant, il était tel, non seulement par vocation, mais en réalité<sup>5</sup>. Les premiers versets de l'épître aux Romains nous ont fait constater que, déjà pendant sa vie mortelle, le Christ possédait cet esprit de sainteté qui devait se manifester, au jour de la résurrection, dans la gloire, la puissance, la vie, et que, dès lors, on devait distinguer dans le Christ le fils de David et le Fils de Dieu.

Cette distinction se retrouve au chapitre ix de la même épitre, dans le texte fameux où saint Paul, célébrant toutes les prérogatives des Israélites, rappelle enfin que « d'eux est issu selon la chair le Christ, qui est au-dessus de tout, Dieu béni dans les siècles. Amen <sup>6</sup>! » Bien d'autres passages d'ailleurs

<sup>1.</sup> Supra, p. 397.

<sup>2.</sup> Au sujet de la gloire du Christ, cf. Phil., III, 21; I Tim., III, 16; Tit., II, 13; sur le concept de gloire dans le N. T. en dehors des écrits johanniques, cf. Grill, p. 278-284.

<sup>3.</sup> On peut comparer les expressions toutes semblables par lesquelles saint Paul décrit l'action fortifiante de Dieu en nous : Col., 1, 11; Eph., 11, 16. — 4. Gal., 11, 20; Phil., 1, 21.

<sup>5.</sup> Cf. J. WEISS, I Kor., in h. loc.

<sup>6.</sup> Rom., ix, 5 : ἐξ ὧν ὁ Χριστὸς τὸ κατὰ σάρκα, ὁ ὢν ἐπὶ πάντων θεὸς εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας, ἀμήν. Cf. Sanday-Headlam, Romans, p. 233-238;

enseignent plus ou moins explicitement cette doctrine et con-

firment notre interprétation 1.

C'est d'abord le texte si clair de l'épître à Tite (II, 13-14), que nous avons déjà relevé plus haut (p. 371) : « Nous attendons la manifestation glorieuse de notre grand Dieu et Sauveur Jésus-Christ. » Ce sont ensuite les textes qui rappellent

A. Durand, La divinité de Jésus-Christ dans saint Paul, Rom., IX, 5 (RB. 1903, p. 550-570); PRAT, Théol. de S. Paul, II, p. 181-184. - Le texte de ce verset ne présente aucune variante ni dans les manuscrits du N. T. (sur la ponctuation des manuscrits v. Sanday, p. 233-234), ni chez les Pères; il est déjà cité par saint Irénée (Haer., 111, 16, 3) et par Terrullien (Prax., 13. 15). Dans ces conditions, il est tout à fait arbitraire de supprimer comme une glose, ainsi que fait Baljon, les mots ὁ ὢν... ἀμήν, ou de corriger ὁ ὤν en ὧν δ, ainsi que fait C. Ström-MANN (ZNTW, viii (1907), p. 319); d'ailleurs cette dernière correction fait violence au texte et lui prête une construction invraisemblable : ων οι πατέρες, και έξ ων ο Χριστός το κατά σάρκα, ων ο έπι πάντων θεός κτλ; il faudrait au moins : καὶ ὧν ὁ θεὸς ἐπὶ πάντων κτλ. — Le texte étant ce qu'il est, il est difficile de ne pas y voir une doxologie en l'honneur du Christ; pour la rapporter au Père, il faudrait renverser la construction grammaticale de la phrase et lire : εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας ὁ ἐπὶ πάντων θεός. — D'ailleurs contre l'interprétation christologique on ne peut faire valoir aucune raison décisive : l'usage paulinien réserve le plus souvent le titre de θεός au Père comme celui de χύριος à Jésus-Christ; mais parfois aussi il applique θεός au Christ, comme χύριος au Père (supra, p. 370 sq.). Strömmann remarque que θεὸς εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας est, dans l'A. T. et dans le N. T., une formule strictement théologique; nul n'en doute, mais l'application au Christ de formules semblables n'est pas exceptionnelle chez saint Paul. Enfin on fait valoir surtout le développement progressif de la christologie paulinienne: B. H. Kennedy, Examination of Rom., IX, 5 (Cambridge, 1883), p. 68: « The case against these two verses - Rom., IX, 5, as commonly punctuated and interpreted, and Tit., 11, 13, as translated in the R. V. - is, in sum, the following. They break and mar, by the strong discordance of their language, the harmonious progress of St Paul's gradually developed doctrine concerning the Person of our divine Lord and Saviour Jesus-Christ. » Cette dernière objection part d'une conception étroite et, en partie, gratuite de la christologie de saint Paul et de son vocabulaire; étant donné ce que nous savons de la pensée et de la langue de l'apôtre, il est bien périlleux d'affirmer, comme le fait Kennedy, qu'il ne pouvait énoncer dans l'épître aux Romains une doctrine qu'on reconnaît chez lui dans les lettres de la captivité.

1. Cette christologie nous permet d'interpréter avec une pleine sécurité Act., XIII, 33 au sens d'une manifestation de la filiation du

Christ (supra, p. 345).

la mort du Christ: ils la représentent comme réconciliant le monde à Dieu<sup>1</sup>, rachetant les hommes <sup>2</sup>, satisfaisant pour les péchés<sup>3</sup>, abolissant la mort<sup>4</sup>; cette efficacité souveraine de la Passion a toujours été regardée à juste titre comme la preuve la plus certaine de la divinité du Sauveur; et saint Paul lui-même a assez marqué, dans son épitre aux Colossiens, le lien de ces deux doctrines<sup>5</sup>.

Cependant la relation transcendante qui unit le Père et le Fils est plus explicitement marquée dans les textes où la mort du Christ est représentée comme la preuve suprème de l'amour de Dieu : « Dieu fait paraître son amour pour nous en ce que, quand nous étions encore pécheurs, le Christ est mort pour nous » (Rom., v, 8). « Il n'a pas épargné son propre Fils, mais l'a livré pour nous tous; comment donc ne nous donnera-t-il pas tout avec lui? » (ib., viii, 32). Toute la valeur de cet argument dépend de la relation qui unit Dieu au Christ : si cette preuve d'amour est décisive, c'est que celui que Dieu a livré était son propre Fils<sup>6</sup>.

Mais, si on veut atteindre la racine de cette relation, il faut remonter plus haut, à la suite de l'apôtre : de même que son point de départ n'est pas la résurrection du Christ ni sa passion, il n'est pas davantage son baptême ni sa nativité; deux fois saint Paul parle de la mission qui eut pour terme l'incarnation, et, dans ces deux passages, celui qui est envoyé par Dieu est déjà présenté comme son Fils : « Quand vint la

<sup>1.</sup> II Cor., v, 18-20: « Tout vient de Dieu, qui nous a réconciliés avec lui par le Christ, et qui nous a confié le ministère de la réconciliation, car en vérité c'était Dieu qui, dans le Christ, se réconciliait le monde... » Cf. Rom., IV, 10-11; Eph., II, 14-16; Col., I, 20-22.

monde... » Cf. Rom., IV, 10-11; Eph., II, 14-16; Col., I, 20-22. 2. I Cor., VI, 20; VII, 23; Gal., III, 13; IV, 5; Rom., III, 24; Eph., I, 7; I Tim., II, 6.

<sup>3.</sup> Gal., I, 4; Rom., III, 25; IV, 25; VIII, 3; I Cor., XV, 3; Eph., V, 2.
4. I Cor., XV, 54-55. — Il n'entre pas dans le plan de ce travail d'étudier de plus près ces différentes conceptions; V. Tobac, p. 139-156, 173-225. — 5. Col., I, 19-20.

<sup>6.</sup> Sanday-Headlam sur Rom., v, 8: « Gifford excellenty remarks that the « proof of God's love towards us drawn from the death of Christ is strong in proportion to the closeness of the union between God and Christ ». It is the death of One who is nothing less than the Son. »

plénitude du temps, Dieu envoya son Fils, né d'une femme, né sous la loi, pour racheter ceux qui étaient sous la loi » (Gal., IV, 4); « Dieu a envoyé son propre Fils dans la ressemblance de la chair du péché » (Rom., VIII, 3).

Cette démarche fut pour le Seigneur une humiliation et un appauvrissement : « Vous connaissez la grâce de Notre-Seigneur Jésus-Christ, comment, étant riche, il s'est pour vous réduit à la pauvreté, afin que vous soyez riches par sa pauvreté » (II Cor., VIII, 9).

Cette conception est beaucoup plus développée dans le texte classique de l'épître aux Philippiens, II, 5-11:

Ayez en vous les sentiments qui étaient dans le Christ Jésus', lequel, alors qu'il subsistait dans la forme de Dieu, n'a pas regardé comme une proie l'égalité avec Dieu, mais s'anéantit lui-même en prenant la forme d'esclave, et en devenant semblable aux hommes; et, reconnu comme homme par ses dehors, il s'abaissa, se faisant obéissant jusqu'à la mort, et la mort de la croix. C'est pourquoi Dieu l'a exalté et lui a donné le nom qui est au-dessus de tout nom, afin qu'au nom de Jésus tout genou fléchisse aux cieux, sur la terre et dans les enfers, et que toute langue confesse que Jésus-Christ est Seigneur, à la gloire de Dieu le Père.

Ce passage, dont la portée dogmatique est incalculable a été dès l'origine interprété en tant de sens divers, qu'on ne peut en commenter ni en traduire un seul mot sans prendre parti; on nous permettra de nous dégager ici de la controverse pour exposer la pensée de l'apôtre telle qu'elle nous apparaît, nous contentant d'exposer brièvement dans des notes les raisons de nos préférences <sup>2</sup>.

1. Deissmann (in Christo Jesu, p. 113) traduit: « habt dieselbe Gesinnung intra vestrum coetum, wie ihr sie auch im Christus Iesus habt. » Cette interprétation est plus conforme à la grammaire, mais elle me semble faire violence au contexte.

2. Parmi les Pères, le plus utile à consulter ici est saint Chrys., In Phil. hom. vi, vii (PG, lxii, 217-238). Parmi les exégètes modernes, ceux qui ont le plus contribué à l'interprétation du texte sont Lightfoot, Philippians, p. 110-115 et 127-138, et Gifford, The incarnation, a study of Phil., ii, 5-11 (Expositor, sept. et oct. 1896, et Londres, 1897). Parmi les travaux français on doit citer surtout J. Labourt, Notes d'exégèse sur Phil., ii, 5-11 (RB, 1898), p. 402-415, 553-563, et Prat, Théologie de saint Paul, i, p. 373-378 et 533-543; ii, p. 154-155. L'histoire

Le chapitre où l'on rencontre ce passage, n'a pas, dans son ensemble, un caractère dogmatique; c'est une exhortation à la paix, à la charité, à l'humilité chrétienne; l'exemple du Christ est invoqué incidemment pour porter les fidèles à la pratique de ces vertus, de même que, dans le passage parallèle de l'épître aux Corinthiens, l'appauvrissement du Christ à l'incarnation n'était rappelé que pour les provoquer à l'aumône; on ne cherchera donc pas ici une thèse de théologie énoncée en langage technique, mais la mention d'une vérité très familière.

Cette vérité consiste dans l'abaissement spontané du Christ: alors qu'il était en forme de Dieu, il ne s'est point attaché à cette égalité de droits avec Dieu comme à une proie jalousement défendue, mais il s'est dépouillé en prenant une forme d'esclave, en devenant semblable aux hommes. La comparaison de ces deux conditions, de Dieu et d'esclave, permettait aux Philippiens d'apprécier cette humiliation volontaire du Christ; pour nous, ce que nous y remarquerons surtout, c'est l'affirmation et la description de la préexistence divine : quand le Christ a fait cette démarche décisive, quand il s'est dépouillé pour devenir homme, il se trouvait en forme de Dieu : le contraste est très nettement marqué entre cette existence permanente, ἐν μορφή θεοῦ ὑπάργων, et la nouvelle existence que le Christ va commencer, ἐν μοιώματι ἀνθρώπων γενόμενος. Saint Chrysostome a souligné l'antithèse de ces deux termes, ὑπάρχων, γενόμενος², et, en effet, elle n'est ni

de l'interprétation de ce texte a été étudiée en grand détail par H. Schu-MACHER, Christus in seiner Präexistenz und Kenose nach Phil., 11, 5-8.

I. Historiche Untersuchung. Rom, 1914.

2. Hom., vi, 4 (PG, LXII, 223) : Διὰ τί μη εἶπεν, ἐν μορφή θεοῦ γενό-

μενος, άλλ' ὑπάρχων; ἴσον ἐστὶ τοῦτο τοῦ είπεῖν, ἐγώ είμι ὁ ὤν.

<sup>1.</sup> Le P. Prat remarque justement (p. 373): « On est stupéfait de rencontrer cette doctrine sublime jetée comme en passant, dans un morceau parénétique, sans arrière-pensée de controverse, comme s'il s'agissait d'un dogme vulgaire, depuis longtemps connu et cru de tous, qu'il suffit de rappeler pour en faire la base d'une exhortation morale : fait déconcertant en vérité et tout à fait inexplicable, si l'on ne suppose que la préexistence du Christ et l'union en sa personne de la divinité et de l'humanité faisaient partie de la catéchèse apostolique et appartenaient à ces articles élémentaires que nul chrétien ne devait ignorer. »

fortuite ni isolée chez saint Paul<sup>1</sup>; au reste, la condition antérieure du Christ n'est pas supplantée par sa condition nouvelle, elle persévère<sup>2</sup>.

Ces deux conditions sont décrites par deux expressions parallèles, μορφή θεοῦ, μορφή δούλου. Le parallélisme des deux membres, beaucoup plus sûrement que la valeur du mot μορφή ³, détermine le sens de l'expression. On ne peut douter que, pour saint Paul, le Christ soit devenu vraiment homme, et que cela soit signifié par ces mots, μορφήν δούλου λαθών; il faut donc reconnaître que déjà il était vraiment Dieu, ἐν μορφή θεοῦ ὑπάργων.

De cette condition naturelle lui venait l'égalité des droits avec Dieu, τὸ εἶναι ἴσα θεῷ ⁴. Mais, loin de s'attacher comme à une proie 5 à ces prérogatives qui étaient les siennes, il s'en

1. Cf. Col., 1, 17 : Καὶ αὐτός ἐστιν πρὸ πάντων; au contraire, en parlant de la naissance humaine du Christ : Rom., 1, 3 : Τοῦ γενομένου ἐχ σπέρματος Δαυείδ χατὰ σάρχα. Gal., IV, 4 : Ἐξαπέστειλεν ὁ θεὸς τὸν υίὸν

αὐτοῦ, γενόμενον ἐχ γυναιχός, γενόμενον ὑπὸ νόμον.

2. M. Gifford (p. 16) compare l'emploi analogue de δπάρχων avec un verbe principal à l'aoriste dans Lc., xxiii, 50; Act., ii, 30; II Cor., viii, 17; xii, 16; Rom., iv, 19: l'état, exprimé par δπάρχων, persévère après l'action indiquée par le verbe principal. Cf. I Cor., xi, 17; Gal., i, 14; ii, 14. On retrouve une construction semblable dans la lettre de l'église de Lyon en 178 (Eus., h. e., v, 2, 2, GCS, i, p. 428, 7 sqq.): Οξ καὶ ἐπὶ τοσοῦτον ζηλωταὶ καὶ μιμηταὶ Χριστοῦ ἐγένοντο, δς ἐν μορφῆ θεοῦ δπάρχων οὐχ ἀρπαγμὸν ἡγήσατο τὸ εἶναι ἴσα θεῷ, ιστε ἐν τοιαύτη δόξη ὑπάρχοντες... οὕτ² αὐτοὶ μάρτυρας ἐαυτοὺς ἀνεκήρυττον...

3. Cf. Lightfoot, Philippians, p. 127-133, « the synonymes µорфф

and σχημα ».

4. Cette expression ne marque pas directement l'égalité de nature et d'essence, comme ferait ἴσος θεφ, mais l'égalité de droits et d'attributions.

5. Οὐχ άρπαγμὸν ἡγήσατο. Ces deux mots sont les plus discutés de tout le texte; on les entendra en sens tout opposé, selon que l'on donnera à άρπαγμός le sens actif (enlèvement, usurpation) ou le sens

passif (proie, butin).

En faveur du sens actif, on fait valoir les considérations suivantes : les dérivés en -μός ont normalement le sens actif; au sens passif, ἄρ-παγμα était très usuel, et se rencontrait dix-sept fois dans les Septante; saint Paul lui eût-il préféré le terme très rare ἀρπαγμός, s'il eût voulu signifier proie ou butin? Chez les auteurs profanes, on ne cite qu'un seul exemple du mot ἀρπαγμός, il est pris au sens actif de rapt ou enlèvement : Τὸν ἐν Κρήτη καλούμενον ἀρπαγμόν (Plut., De educat. puer., 15). Ces considérations sont sérieuses, mais non décisives : certains

est dépouillé. Ce dépouillement n'est point une abdication de la nature divine, ni de ses attributs essentiels de vie, de

dérivés en -μός sont susceptibles du sens passif, ainsi φραγμός, στα-λαγμός: Æschl., Theb., 60; Eum., 260; Soph., Fr. 340; Eurip., Ion, 351 (Gifford, p. 63, 64); άρπαγμός lui-même se rencontre plusieurs fois au sens passif dans des textes patristiques qui sont indépendants de ce passage de saint Paul: Euseb., in Luc., vi (PG, xxiv, 537 c): Ό Πετρός δὲ άρπαγμὸν τὸν διὰ σταύρου θάνατον ἐποιεῖτο διὰ τὰς σωτηρίους ἐλπίδας. Cyrill. Al., De Adorat., i, (PG, lxviii, 172 c): Ὁ δὴ καὶ συνεὶς ὁ δίκαιος (Λὼτ) μειζόνως κατεδιάζετο, καὶ οὐχ άρπαγμὸν τὴν παραίτησιν ὡς ἐξ άδρανοῦς καὶ ὁδαρεστέρας ἐποιεῖτο φρενός. Anon. in Catena Possini, in Mc., x, 42: Ὁ σωτὴρ θεραπεύει αὐτοὺς (τοὺς ἀποστόλους) τῷ δεῖξαι, ὅτι οὐκ ἔστιν άρπαγμὸς ἡ τιμή, τῶν ἐθνῶν γὰρ τὸ τοιοῦτον (Lightfoot, p. 111).

Dans ces différents textes, άρπαγμός semble avoir la même valeur que ἄρπαγμα; ainsi du texte d'Eusèbe, in Luc., on rapprochera h. e.. VIII, 12, 2 (GCS, II, p. 766, 22) : Τὸν θάνατον ἄρπαγμα θέμενοι τῆς τῶν δυσσεέων μοχθηρίας. Constantin, ap. Euseb., Vit. Const., II, 31 (GCS, p. 54, 23) : Οξον άρπαγμά τι την ἐπάνοδον ποιησάμενοι. - Cette équivalence est confirmée par l'interprétation de beaucoup de Pères grecs : de même que ξρμαιον est le synonyme de ἄρπαγμα (Héliod., VII, 20 : Οὐχ ἄρπαγμα οὐδὲ ἔρμαιον ἡγεῖται τὸ πρᾶγμα), ainsi il est donné par saint Isidore de Péluse comme synonyme de άρπαγμός : Epist., IV, 22 (PG, LXXVIII, 1072 b); et, en poursuivant son interpétation, saint Isidore substitue à άρπαγμός, άρπαγμα et εύρεμα : εί έρμαιον ήγήσατο τὸ είναι ίσον, οὐκ αν έαυτον έταπείνωσεν... δούλος μεν γάρ και έλευθερωθείς και υίοθεσία τιμηθείς, άτε άρπαγμα ή εύρεμα την άξίαν ήγησάμενος, ούκ αν υποσταίη οίκετικὸν ἔργον ἀνῦσαι. De même, ἀρπαγμός est interprété comme « quelque chose de grand, de précieux » : ORIG., in Rom., v, 2 (PG, xiv, 1022 c) : « Nec rapinam ducit esse se aequalem Deo; hoc est, non sibi magni aliquid deputat quod ipse quidem aequalis Deo et unum cum Patre est »; Theod. Mors., in h. l. (éd. Swete, Cambridge, 1880, t, p. 216): « Non rapinam arbitratus est, ut sit aequalis Deo; hoc est, non magnam reputavit illam quae ad Deum est aequalitatem »; Thor., in h. l. (PG, LXXXII, 569 b) : Οδ μέγα τούτο δπέλαδε. Saint Chrysostome surtout a longuement défendu (Hom., vi-vii. PG, LXII, 219-229) l'interprétation passive de άρπαγμός contre les Ariens qui traduisaient ούχ άρπαγμον ήγήσατο par ούχ ήρπασε; il apporte deux raisons tirées du contexte : l'Apôtre vient de dire : Έν μορφή θεοῦ ὁπάρχων, or, comment peut-on ravir ce qu'on a (220)? De plus, l'exemple du Christ est allégué comme un exemple d'humilité; or, ce ne serait pas une marque d'humilité que de ne pas prétendre usurper la divinité (221). — Parmi les Pères grecs, on ne peut citer que Didyme, De Trin., 1, 26 (PG, XXXIX, 389 a) et peut-être PSEUDO-ATHANASE, Hom. De semente, 9 (XXVIII, 153 d) à avoir entendu άρπαγμός au sens actif.

Dans ces conditions, on doit reconnaître, pour le moins, que nul argument philologique n'impose l'interprétation active; or, dans ce passage, tout la déconseille. Si, avec Didyme et les Ariens combattus par saint Chrysostome, on fait de άρπαγμὸν ἡγεῖσθαι une expression

sainteté, de science, de puissance<sup>1</sup>, mais une renonciation à la jouissance des droits et honneurs divins<sup>2</sup>; le Christ incarné n'a pris pour lui que la forme d'esclave et la mort de la croix<sup>3</sup>.

« C'est pourquoi Dieu l'a exalté, et lui a donné le nom qui est au-dessus de tout nom... » Ainsi, après avoir rappelé la préexistence divine du Christ et sa vie humiliée ici-bas, saint Paul revient au Christ glorieux, objet habituel de sa contem-

verbale équivalente à άρπάζειν, on se heurte à l'objection de saint Chrysostome: comment l'Apôtre, après avoir dit, ἐν μορφή θεοῦ ὑπάργων, a-t-il ajouté: οὐν ήρπασε τὸ εἶναι ἴσα θεω? Il y aurait là une invraisemblable tautologie. Si, avec la plupart des Pères et commentateurs, on maintient à ἡγήσατο un sens indépendant (arbitratus est). άρπαγμός devient l'attribut de είναι ίσα θεώ; mais alors il paraît impossible de donner à άρπαγμός un sens actif, quel qu'il soit (rapt, enlèvement, usurpation); ainsi que le remarque Haupt dans son commentaire (p. 71), « gegen alle Fassungen von άρπαγμός als nom. action. gleichmässig gilt die Bemerkung Hofmann's, dass eine Seinsweise (μορφή θεοῦ, εἶναι ἴσα θεῷ) nicht einem Thun (ἀρπάζειν) gleichgesetzt werden könne. » De plus, ainsi que le remarquait saint Chrysostome, l'Apôtre veut donner ici une leçon d'humilité; ce n'est donc pas le lieu de rappeler les revendications du Christ (« il n'a pas regardé comme une usurpation l'égalité avec Dieu »), mais son renoncement (« il ne s'est pas attaché, comme à une proie, à l'égalité avec Dieu »). Enfin ce dernier sens semble exigé par la corrélation des deux membres (οὐχ.., ἀλλά...) : « Il ne s'est pas attaché à ces prérogatives, mais s'en est dépouillé » (Lightfoot, p. 134; Gifford, p. 68 sqq.). — Récemment l'interprétation active a été défendue par M. J. Ross (JTS, juillet 1909, p. 573, 574) qui voit dans ce passage la condamnation du Messianisme belliqueux et conquérant, et par M. A. d'Alès (RSR. mai 1910) qui, s'appuyant surtout sur le texte de Plutarque, reconnaît dans άρπαγμός un terme dialectal (crétois) du vocabulaire érotique. signifiant rapt, enlèvement. - L'histoire de l'interprétation du mot άοπαγμός a été retracée par Schumacher, l. l., p. 17-129.

1. Sur les diverses théories de la « kénose » émises par les théolo-

giens protestants, v. Gore, Dissertations, p. 184-192 et 202-207.

2. L'objet de ce dépouillement est clairement marqué par le contexte: τὸ εἶναι ἴσα θεῷ détermine à la fois les deux membres parallèles: οὸχ ἀρπαγμὸν ἡγήσατο et ἑαυτὸν ἐκένωσεν. L'Apôtre ne dit pas que le Christ se soit dépouillé de la μορφή θεοῦ, tout au contraire, mais bien de l'égalité d'honneurs avec Dieu, qui en est l'apanage. Cf. Gifford, p. 54: « Since the phrase ἑαυτὸν ἐκένωσεν conveys of itself an incomplete idea, we are at once driven to ask, Of what did Christ empty Himself? And the only possible answer is, He emptied Himself of that which He did not regard as an ἀρπαγμόν. »

3. On peut comparer Rom., xv, 3: 'Ο Χριστός οὐχ ξαυτώ ήρεσεν άλλα

καθώς γέγραπται, οί δνειδισμοί των δνειδιζόντων σε ἐπέπεσαν ἐπ' ἐμέ.

plation et de sa prédication; c'est lui, jadis crucifié et maintenant exalté, que l'univers entier doit adorer et reconnaître comme Seigneur « à la gloire de Dieu le Père ».

Dans les analyses qui précèdent, on n'a cherché qu'à suivre l'Apôtre, à pénétrer dans le mystère du Seigneur sur ses pas, par son chemin; aussi c'est l'action du Christ dans ses fidèles, dans l'Église, dans le monde, qui a guidé notre marche jusqu'au cœur même du dogme. Peut-être ne sera-t-il pas inutile de considérer maintenant ces mêmes vérités d'un autre point de vue, et d'esquisser rapidement la théologie du Père et du Fils telle qu'elle est enseignée dans les textes étudiés plus haut.

« Il n'y a qu'un Dieu, le Père, principe de tout et notre fin, et il n'y a qu'un Seigneur Jésus-Christ, par qui tout est et par qui nous sommes. » Le Seigneur lui aussi vient du Père, non comme sa créature, mais comme son propre Fils, comme son image, sa puissance, sa sagesse. « Avant toute créature, il est »; son existence terrestre aura un commencement, « il est devenu » homme, sa préexistence ne peut se dater ainsi, « il est ». Toutes les créatures viennent du Père comme de leur principe; toutes ont été créées par le Fils, et ne subsistent que par lui et en lui; leur fin est le Père et aussi le Fils.

Éternellement Dieu avait choisi en son Fils ses élus; quand fut venue la plénitude des temps, il l'envoya; et lui, qui était en forme de Dieu, prit la forme de l'esclave, il naquit d'une femme, de la race d'Abraham, Israélite selon la chair, lui Dieu béni dans tous les siècles. Il s'humilia jusqu'à la mort de la croix, fut crucifié dans l'infirmité de sa chair, mais ressuscita dans la puissance de l'esprit; et Dieu l'a exalté sans mesure et lui a donné le nom que toute créature adore.

Quiconque le confesse et croit en lui et s'incorpore à lui par le baptême, meurt au péché et vit à Dieu, devient son frère et son cohéritier, fils adoptif et héritier de Dieu. Il est l'esprit vivifiant, le chef de l'Église, et peu à peu, selon le plan divin, il récapitule tout en lui pour tout offrir à son Père, pour qu'enfin Dieu soit tout en tous.

## § 2. - L'Esprit-Saint.

Dans l'exposé qui précède, on a dû laisser de côté tout ce qui a trait au Saint-Esprit; c'est là, nous le reconnaissons, une séparation fâcheuse, et qui mutile la pensée de saint Paul: pour lui, l'Esprit est si inséparable du Père et du Fils que nous ne pourrons leur être unis qu'en lui et par lui. Cette distinction s'imposait pourtant: la conception de l'Esprit chez saint Paul est si multiple, et par suite si difficile à saisir et à exposer, qu'il était nécessaire de la considérer isolément. Cette analyse ainsi faite, on pourra avec plus de sécurité achever le tableau commencé.

Si l'étude de la théologie de l'Esprit chez saint Paul est malaisée, ce n'est certes pas que les textes fassent défaut, ils abondent 2; ce n'est pas non plus que cette doctrine ne soit touchée qu'incidemment, elle est au premier plan de la pensée de l'apôtre; c'est d'abord que le même mot recouvre des conceptions très diverses; c'est aussi et surtout que l'Apôtre atteint par une seule vue synthétique des réalités très distinctes et que l'analyse théologique a depuis longtemps dissociées. Des difficultés analogues se rencontrent souvent dans la théologie si concrète du Nouveau Testament. et sont d'autant plus grandes que la conception qu'on veut étudier est plus riche, que ce soit, par exemple, celle du règne de Dieu chez les synoptiques, de la justice chez saint Paul ou de la vie chez saint Jean; mais il semble bien que nulle n'est plus complexe que celle qu'il nous faut exposer ici3; on ne sera donc pas surpris si parfois l'analyse est hési-

1. On trouvera une bonne discussion de cette question difficile dans le livre de H. Bertrams, Das Wesen des Geistes nach der Anschauung des Apostels Paulus (Münster, 1913).

2. D'après le tableau dressé par Winstanley (The Spirit in the N. T., p. 122), on rencontre 379 fois le mot πνεϋμα dans le N. T.; plus du tiers de ces exemples (146) se trouvent chez saint Paul (sans

compter l'épître aux Hébreux).

3. Si l'on veut avoir dès le début l'impression de cette complexité, qu'on relise, par exemple, Rom., νιπ, 9-10: Υμεῖς δὲ οὐκ ἐστὲ ἐν σαρκὶ ἀλλὰ ἐν πνεύματι, εἴπερ πνεϋμα θεοῦ οἰκεῖ ἐν ὑμῖν. Εἰ δέ τις πνεϋμα Χριστοῦ οὐκ ἔχει, οὖτος οὐκ ἔστιν αὐτοῦ. Εἰ δὲ Χριστὸς ἐν ὑμῖν, τὸ μὲν σῶμα νεκρὸν διὰ ἁμαρτίαν, τὸ δὲ πνεϋμα ζωὴ διὰ δικαισσύνην.

tante, et renonce à classer avec certitude certains textes dans des catégories qu'ils débordent.

Au reste, on cherchera moins ici à répartir en catégories logiques les textes et les idées de saint Paul, qu'à pénétrer sa pensée, à saisir la croyance intime, la vie profonde d'où tout procède. On n'est plus ici, en effet, en face d'une doctrine impersonnelle et toute livresque, comme l'était celle des rabbins; on sent une âme toute pleine de l'Esprit de Dieu et qui en parle d'expérience. Plus qu'aucun de ses fidèles il a reçu les dons de l'Esprit, don des langues, visions, révélations; ce sont là pour lui des trésors sacrés; il ne les dévoile qu'à contre-cœur, et, dans la contrainte même qu'il s'impose, on sent le prix qu'il attache à ces secrets divins 1. Les conseils qu'il donne à ses disciples manifestent la même estime 2 : malgré l'abus que les Corinthiens font des charismes, malgré les illusions où ils tombent, l'apôtre n'a garde de déprécier ces dons; il établit entre eux une hiérarchie, il exalte pardessus tous les autres la charité, mais il reconnaît que tous sont bons et désirables.

Tous, en effet, procèdent de l'Esprit qui vivifie le corps du Christ, et qui donne à chaque membre l'opération qui lui est propre et qui sert à tout le corps: la parole de sagesse, la parole de science, la foi, le don des guérisons et des prodiges, la prophétie, le discernement des esprits, le don de parler en langues et le don d'interpréter, « tout cela, c'est le seul et même Esprit qui l'opère, distribuant à chacun comme il veut. Car, de même que le corps est un et qu'il a beaucoup de membres, et que tous les membres du corps, quelque nombreux qu'ils soient, ne forment qu'un corps, ainsi en est-il du Christ: car c'est dans un même esprit que nous tous nous avons été baptisés pour (former) un seul corps » (I Cor., xii, 8-13).

On saisit ici la conception profonde qui, chez saint Paul, transforme toute la doctrine de l'Esprit. Moïse disait jadis:

<sup>1.</sup> II Cor., XII, 1-10; Gal., II, 2; I Cor., II, 6-16. Cf. GUNKEL, p. 59; WEIZSAECKER, p. 313.

<sup>2.</sup> Cf. I Thess., v, 19-20 : Τὸ πνεϋμα μὴ σδέννυτε, προφητείας μὴ εξουθενεϊτε.

« Qui me donnera que tout le peuple prophétise, et que Iahvé leur envoie son Esprit? » (Num., xi, 29). Ce qui n'était alors qu'une hyperbole est devenu pour saint Paul une réalité; l'« homme de l'esprit » n'est plus un isolé dans le peuple de Dieu, « tous nous avons été abreuvés du même Esprit » (I Cor., xii, 13). Ce don est tellement essentiel au chrétien que, sans lui, il n'est pas d'union au Christ: « quiconque n'a pas l'Esprit du Christ, celui-là n'est pas au Christ » (Rom., viii, 9). En effet, si l'union des hommes, qui sont charnels, se fait dans la chair, l'union du chrétien au Christ, qui est esprit, ne s'opère que dans l'esprit. « Quiconque s'attache à une courtisane, devient un seul corps avec elle;... quiconque s'attache au Seigneur, devient un seul esprit avec lui » (I Cor., vi, 16. 17).

De là vient que vivre dans le Christ et vivre dans l'Esprit ne sont pour saint Paul qu'une seule et même réalité : il dira indifféremment qu'on est justifié dans le Christ (Gal., II, 17) et qu'on est justifié dans l'Esprit (I Cor., vI, 11); sanctifié dans le Christ Jésus (I Cor., I, 2) et sanctifié dans l'Esprit-Saint (Rom., xv, 16); marqué (σφραγισθείς) dans le Christ (Eph., I, 13) et dans l'Esprit-Saint (ib., Iv, 30); circoncis dans le Christ (Col., II, 11) et circoncis dans l'Esprit (Rom., II, 29); il exhortera ses fidèles à se tenir dans le Seigneur (Phil., Iv, 1) et dans l'Esprit (ib., I, 27); il parlera de même de la joie, de la justice, de la foi, de l'amour dans le Christ et dans l'Esprit 1. De même, les chrétiens sont appelés à participer au Fils (I Cor., I, 9), comme à participer à l'Esprit-Saint (II Cor., XIII, 13; Phil., II, 1), et l'habitation du Christ en eux ne se distingue pas de l'habitation de l'Esprit-Saint 2.

Conclure de ces équivalences à l'identité personnelle du

2. Cette identité est particulièrement évidente dans Rom., viii, 9-11 : Εἴπερ πνεσμα θεοῦ οἰχεῖ ἐν ὑμῖν... εἰ δὲ Χριστὸς ἐν ὑμῖν... εἰ δὲ τὸ πνεῦμα τοῦ

έγείραντος τὸν Ίησοῦν ἐχ γεκρῶν οἰχεῖ ἐν ὑμῖν...

<sup>1.</sup> Phil., II, 1 : Χαίρετε èν κυρίφ. Rom., χιν, 17 : Δικαιοσύνη καὶ εἰρήνη καὶ χαρὰ èν πνεύματι ἀγίφ. Gal., III, 26 : Πάντες γὰρ υίοὶ θεσῦ ἐστε διὰ τῆς πίστεως ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ. I Cor., χιΙ, 9 : Έτέρφ (δίδοται) πίστις ἐν τῷ αὐτῷ πνεύματι. Rom., νΙΙΙ, 39 : Τῆς ἀγάπης τοῦ θεσῦ τῆς ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ κὐρίφ ἡμῶν. Col., I, 8 : Δηλώσας ἡμῖν τὴν ὑμῶν ἀγάπην ἐν πνεύματι. Tous ces textes, et d'autres encore, ont été réunis par Deissmann, Die Formel in Christo Jesu, p. 86 sq.

Christ et de l'Esprit-Saint serait tout à fait injustifié, d'autant qu'en pressant la même méthode on pourrait identifier l'Esprit et le Père 1. Ce qu'on a du moins le droit d'en conclure. c'est que l'action du Christ et l'action de l'Esprit sont inséparables, ou, pour parler plus précisément, que le Christ n'agit dans l'ame et ne s'unit à elle que par l'Esprit-Saint. Cette doctrine fait mieux entendre ce qui a été dit plus haut du rôle du Christ dans l'humanité: on l'a constaté, Jésus n'est pas seulement pour saint Paul l'ami qu'il désire rejoindre ni l'idéal qu'il veut imiter; il est pour lui, pour tous les chrétiens, le principe de la vie, le chef dont ils sont les membres; mais cette union, cette influence sont purement métaphoriques, si l'on ne tient pas compte de l'Esprit départi par le Christ aux chrétiens. Dans l'épître aux Éphésiens (rv. 11-16), saint Paul décrit ces contacts multiples qui unissent le chef aux membres, et grâce auxquels la vie est dispensée dans le corps entier, selon l'action proportionnée de chaque membre; c'est la même doctrine qu'on retrouve dans le passage cité plus haut de l'épître aux Corinthiens (I Cor., XII, 8-13), mais ici le rôle de l'Esprit est plus explicitement marqué; c'est lui, cet Esprit unique reçu au baptême, qui opère dans le corps du Christ ces graces multiples, toutes ordonnées à l'édification commune.

Dès lors aussi, on entend mieux l'opposition du premier Adam, âme vivante, et du second Adam, esprit vivifiant; de la race du premier sont ces psychiques qui ne peuvent rien comprendre à l'Esprit de Dieu (I Cor., 11, 14); au second appartiennent les spirituels, c'est-à-dire ceux qui sont de l'Esprit, qui marchent selon l'Esprit, qui sont mus par l'Esprit, qui ne sont qu'un Esprit avec le Christ<sup>2</sup>.

Ce n'est pas à dire que saint Paul oppose, au sens où devaient plus tard le faire les gnostiques, les hommes spirituels et les hommes charnels<sup>3</sup> comme deux races détermi-

<sup>1.</sup> Cf. I Cor., xii, 6 (ό δὲ αὐτὸς θεὸς ὁ ἐνεργῶν τὰ πάντα ἐν πᾶσιν) et 11 (πάντα δὲ ταῦτα ἐνεργεῖ τὸ ἕν καὶ τὸ αὐτὸ πνεῦμα).

<sup>2.</sup> Rom., vii, 6; viii, 4 sqq.; I Cor., vi, 17; II Cor., xii, 18; Gal., v, 16.18.25.

<sup>3.</sup> On retrouverait moins encore chez saint Paul la division gnostique en trois catégories : pneumatiques, psychiques, hyliques. Il ne

nées fatalement à la vie de l'esprit et à la vie de la chair¹: ses chrétiens sont, comme lui-même, des convertis; de charnels ils sont devenus spirituels, ou plutôt la plupart ne le sont pas encore, il le deviennent lentement. Saint Paul écrits aux Galates (vi, 1): « Si quelqu'un est convaincu d'une faute, vous, les spirituels, reprenez-le dans un esprit de douceur »; mais il dit aux Corinthiens (I (Cor., III, 1 sqq): « Je ne pouvais vous parler comme à des spirituels, mais comme à des charnels, comme à des enfants dans le Christ; je vous ai donné du lait, non une nourriture solide, car vous ne pouviez (la supporter). Et maintenant encore vous ne le pouvez, car vous êtes encore charnels : car, lorsqu'il y a parmi vous de la jalousie, des divisions, n'êtes-vous pas charnels? ne vous comportez-vous pas humainement? »

Ce n'est donc pas par une fatalité de naissance ni par une transformation soudaine que l'homme devient spirituel; sans doute, au baptême, il a été « abreuvé de l'Esprit-Saint », mais ce n'est que lentement que cette vie se développe en lui, et s'y manifeste par les fruits qui lui sont propres, « l'amour, la joie, la paix, la longanimité, la bonté, la bienveillance, la

semble pas établir de distinction entre l'homme psychique ou animal et l'homme charnel : la première expression marque plutôt l'origine terrestre (cf. I Cor., xv, 44 sqq.), la seconde l'asservissement au péché; mais l'une et l'autre désigne les mêmes hommes. Cf. Jac., III, 15 : Οὐχ ἔστιν αὕτη ἡ σοφία ἄνωθεν κατερχομένη, ἀλλὰ ἐπίγειος, ψυχική, δαιμονιώδης. Jud., 19 : Οὅτοί εἰσιν οἱ ἀποδιορίζοντες, ψυχικοί, πνεϋμα μὴ ἔγοντες.

1. Il faut remarquer d'ailleurs que, pour saint Paul, la chair n'est pas essentiellement mauvaise ni l'esprit essentiellement bon : il n'y a pas à chercher ici d'influence néo-pythagoricienne ni stoïcienne (cf. Clemen, Religionsgeschichtl. Erklärung des N. T., p. 134, et, dans l'autre sens, Peleidere, Urchristentum, i, p. 31 sq.). La chair est non la source, mais le siège du péché (cf. Sabatier, L'Apôtre Paul, p. 308); elle peut, comme l'esprit, être conservée sans souillure (II Cor., vii, 1). Inversement, l'esprit peut être entendu non comme le principe par lequel l'homme est uni à Dieu et sanctifié, mais, au sens purement psychologique, comme un principe de pensée et de vie : la conscience que l'homme a de lui-même est attribuée à « l'esprit de l'homme, qui est dans l'homme » (I Cor., ii, 11); l'incestueux de Corinthe a un esprit qui peut être sauvé (I Cor., v, 5). Cf. Stevens, The Theology of the N. T., p. 343 sq.; Tobac, Le problème de la justification chez saint Paul, p. 160-162.

foi, la douceur, la chasteté » (Gal., v, 22-23). C'est là vraiment une vie nouvelle, une « création nouvelle » (Il Cor., v, 17; Gal., vi, 15), et saint Paul peut se dire le père, l'unique père de ses diseiples (I Cor., iv, 15).

Saint Paul, le premier, a mis en pleine lumière cet aspect de la doctrine de l'Esprit: par là il a fait apparaître ce qu'il y a de plus intime dans l'action de l'Esprit-Saint: ce n'est pas l'énergie qui se manifestait chez les antiques héros du livre des Juges, ce ne sont pas non plus les visions ou les extases d'Ézéchiel, ni mêmes les charismes départis aux premiers chrétiens, c'est cette vie nouvelle, libre de la tyrannie de la chair, libre de la servitude de la lettre, vie par le Christ et dans le Christ, et, au terme, Dieu tout en tous.

Ces réalités profondes ne sont pleinement perçues que par la foi; elles se manifestent du moins par des signes certains, par le témoignage de l'Esprit: les païens eux-mêmes le saisissent dans le spectacle des vertus chrétiennes<sup>1</sup>; les chrétiens surtout le peuvent percevoir, et saint Paul ne veut pas d'autre preuve de sa mission apostolique près des Corinthiens:

Est-ce que nous avons besoin, comme certains, de lettres de recommandation pour vous ou de vous? Notre lettre, c'est vous-mêmes, lettre gravée dans nos cœurs, connue et lue par tous les hommes; vous êtes manifestement une lettre du Christ, écrite par notre ministère, non avec de l'encre, mais avec l'Esprit du Dieu vivant, non sur des tables de pierre, mais sur des tables de chair, dans les cœurs (II Cor., III, 1-3).

C'est pour leur rendre plus évidente cette action de l'Esprit-Saint que l'apôtre provoque souvent ses correspondants à comparer ce qu'ils ont été et ce qu'ils sont<sup>2</sup>; lui-même

<sup>1.</sup> I Thess., 1, 7 sqq.; cf. II Thess., 1, 4.

<sup>2.</sup> I Cor., vi, 9 sqq.: « Ne savez-vous pas que les injustes n'hériteront pas le royaume de Dieu? Ne vous y trompez pas : ni les fornicateurs, ni les idolâtres, ni les adultères, ni les efféminés, ni les pédérastes, ni les voleurs, ni les avares, ni les ivrognes, ni les médisants, ni les rapaces n'hériteront le royaume de Dieu. Quelques-uns d'entre vous ont été cela : mais vous avez été lavés, mais vous avez été sanctifiés, mais vous avez été justifiés au nom du Seigneur Jésus-

aime à rappeler son passé et à prendre ainsi conscience de cette force de Dieu dans laquelle il peut tout<sup>1</sup>.

Élargissant ces expériences, il montre aux Romains la dégradation morale des païens, l'impuissance des Juiss à observer la loi, et, chez tous les hommes, cette lutte douloureuse et stérile entre la conscience qui voit le bien, et la volonté qui défaille à l'accomplir, et ce tableau si pathétique se termine par ce cri de douleur : « Malheureux homme que je suis! qui me délivrera de ce corps de mort? » Et aussitôt, à cette description de la loi du péché et de la mort, l'apôtre oppose celle de la loi de l'Esprit et de la vie :

Ceux qui sont selon la chair ont les pensées de la chair, et ceux qui sont selon l'Esprit ont les pensées de l'Esprit. Car la pensée de la chair est mort, et la pensée de l'Esprit est vie et paix. Aussi la pensée de la chair est ennemie de Dieu; car elle n'est pas soumise à la loi de Dieu, ni ne peut l'être; et ceux qui sont dans la chair ne peuvent plaire à Dieu. Mais vous, vous n'êtes pas dans la chair, mais dans l'Esprit, puisque l'Esprit de Dieu habite en vous. Et si quelqu'un n'a pas l'Esprit du Christ, celui-là n'est pas à lui; et si le Christ est en vous, le corps est mort par le péché, mais l'esprit est vie par la justice. Et si l'Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d'entre les morts habite en vous, celui qui a ressuscité des morts le Christ Jésus vivifiera aussi vos corps mortels par son Esprit qui est en vous (Rom., viii, 6-11).

Ce passage capital, éclairé d'ailleurs et complété par beaucoup d'autres, fait assez entendre ce qu'est pour saint Paul l'Esprit et son action en nous : la chair est infirmité, l'Esprit est puissance; la chair est le siège du péché et de la mort, l'Esprit est le principe de la justice et de la vie; ceux qui vivent selon la chair ne peuvent faire que les œuvres de la chair, « fornication, impureté, impiété, idolâtrie... », ceux

Christ et par l'Esprit de notre Dieu. » Tite, 111, 3 sqq. : « Nous aussi, jadis, nous étions insensés, indociles, errants, asservis à mille passions et à mille plaisirs, vivant dans la malice et dans l'envie, nous haïssant les uns les autres. Mais, quand nous est apparue la bonté et la miséricorde de notre Sauveur et Dieu, il nous a sauvés non par les œuvres de justice que nous avions faites, mais par sa pitié, par le bain de régénération, par la rénovation de l'Esprit-Saint. »

1. I Cor., xv, 9 sqq.; Gal., 1, 13-16; I Tim., 1, 12-16. Cf. Phil.,

IV, 13.

qui vivent selon l'Esprit portent les fruits de l'Esprit, « amour, joie, paix...; contre ceux-là il n'y a pas de loi » (Gal., v, 19-23).

Ce n'est pas à dire qu'il n'y ait une loi de l'Esprit, et l'on a vu plus haut comment saint Paul la décrit, mais cette loi est tout autre que la loi ancienne; celle-ci sans doute était bonne, spirituelle, donnée aux hommes par le ministère des anges, pour être leur pédagogue et les préparer au Christ; mais elle ne pouvait donner ni vie, ni force; elle notifiait le devoir, tout en laissant l'homme dans son impuissance à l'accomplir. La loi de l'Esprit, au contraire, n'est pas donnée du dehors, elle est intime; ce n'est pas une simple notification, c'est une lumière et une force.

L'homme qui en est privé n'a que les pensées de la chair, il en reçoit les pensées de l'Esprit<sup>†</sup>, c'est-à-dire qu'il commence à connaître les secrets de Dieu, à discerner ses voies, à tout juger d'après cette lumière:

L'Esprit scrute tout, même les profondeurs de Dieu; car qui des hommes connaît ce qui est de l'homme, sinon l'esprit de l'homme, qui est en l'homme? Ainsi nul ne connaît ce qui est de Dieu, sinon l'Esprit de Dieu. Mais nous, ce n'est pas l'esprit du monde que nous avons reçu, c'est l'Esprit envoyé de Dieu, afin que nous sachions les dons que Dieu nous a faits. L'homme psychique ne peut recevoir ce qui est de l'Esprit de Dieu; ce lui est une folie, il ne peut le comprendre, car ces choses-là ne se jugent qu'en esprit. Mais l'homme spirituel juge tout, et n'est lui-même jugé par personne. Car qui a connu la pensée du Seigneur, pour pouvoir le conseiller? Nous, nous avons la pensée du Christ (I Cor., 11, 10-16).

Ailleurs encore, l'apôtre rappelle cette illumination de l'homme par l'Esprit-Saint<sup>2</sup>: ce qui la caractérise, ce n'est pas la notification des mystères ou des desseins cachés de

<sup>1.</sup> Rom., vIII, 6: Τὸ φρόνημα τῆς σαρχός... τὸ φρόνημα τοῦ πνεύματος. Cf. Phil., III, 19: Τὰ ἐπίγεια φρονοῦντες. Col., III, 2: Τὰ ἄνω φρονεῖτε. On peut comparer aussi la parole de Notre-Seigneur à saint Pierre, Mc., vIII, 33 (Mt., xVI, 23): Οὸ φρονεῖς τὰ τοῦ θεοῦ, ἀλλὰ τὰ τῶν ἀνθρώπων.

<sup>2.</sup> Eph., 1, 17 sqq.: « Que le Dieu de Notre-Seigneur Jésus-Christ, le Père de la gloire, vous donne un esprit de sagesse et de révélation dans sa connaissance, qu'il illumine les yeux de votre cœur, pour que vous sachiez quelle est l'espérance de votre vocation, quelle est la richesse de la gloire de son héritage dans les saints... »

Dieu; — les Juifs n'étaient-ils pas aussi les dispositaires des promesses? — c'en est la révélation intime, par l'union de l'esprit de Dieu avec l'Esprit de l'homme; c'est aussi, et par une suite nécessaire, l'orientation nouvelle donnée aux pensées et aux jugements de l'homme, qui se réforment d'après les pensées de Dieu, qui contractent peu à peu « le sens du Christ », qui tendent ainsi à s'identifier avec la règle absolue, qui juge tout et n'est jugée par personne.

C'est dire sous une autre forme, que, pour l'homme spirituel, il n'y a pas de loi, pas de règle imposée du dehors; il est à lui-même sa loi, mais dans un sens tout autre que le païen: celui-ci perçoit dans sa conscience les règles élémentaires de la moralité, mais il n'en reçoit aucune force, et, voyant le bien, il fait le mal. Le chrétien non seulement est illuminé, mais il est mû par l'Esprit; il communique aux secrets de Dieu, et il est soulevé par l'Esprit d'adoption, qui en lui crie vers le Père:

Ceux qui sont mus par l'Esprit de Dieu, ceux-là sont fils de Dieu; car vous n'avez pas reçu un esprit de servitude pour craindre encore, mais vous avez reçu un esprit d'adoption, dans lequel nous crions : Abba, père. L'Esprit lui-même rend témoignage à notre esprit que nous sommes enfants de Dieu... Nous aussi, qui avons les prémices de l'Esprit, nous gémissons en nous-mêmes en attendant l'adoption, la rédemption de notre corps... l'Esprit vient en aide à notre faiblesse; car nous ne savons ce que nous devons demander, mais l'Esprit lui-même prie avec des gémissements ineffables; et celui qui scrute les cœurs sait quelle est la pensée de l'Esprit, car c'est selon Dieu qu'il prie pour les saints (Rom., viii, 14-27).

De là vient au chrétien une assurance que rien ne peut ébranler, ni le péché, ni la mort, ni l'enfer : « Je suis sûr que ni mort ni vie, ni anges ni principautés, ni chose présente ni chose future, ni puissances ni élévation ni profondeur, ni aucune autre créature ne pourra nous séparer de l'amour de Dieu qui est dans le Christ Jésus Notre-Seigneur » (Rom., viii, 38-39). Cette certitude lui vient sans doute de l'infinie charité de Dieu, de la mort et de la résurrection du Christ, mais le témoignage présent qu'il en a, c'est le témoignage de l'Esprit lui attestant sa filiation divine.

C'est de l'Esprit aussi que lui vient cette force dans laquelle il peut tout<sup>1</sup>. On a justement remarqué<sup>2</sup> comme un des traits caractéristiques de la théologie paulinienne l'alliance intime des deux concepts d'esprit et de puissance; il est très exact que cette conception est particulièrement chère à saint Paul et à son disciple saint Luc<sup>3</sup>. Wendt a rappelé à ce propos que, dans l'Ancien Testament aussi, l'Esprit était représenté comme une force; ce rapprochement est juste, mais il faut ajouter que l'idée même de force est, chez saint Paul, bien plus profonde qu'elle ne l'était dans l'Ancien Testament; ce qu'il considère avant tout, c'est la puissance divine qui triomphe du péché et qui confond la sagesse humaine.

La même remarque s'impose au sujet du concept de vie : dans l'Ancien Testament déjà, l'Esprit était regardé comme le principe de la vie ; chez saint Paul, on retrouve la même relation, mais les deux termes en ont été profondément modifiés : la vie glorieuse du Christ ressuscité s'impose à saint Paul comme le type de toute vie, et ce fait primordial du christianisme transforme toute sa doctrine : « nous avons été ensevelis avec le Christ par le baptême dans la mort, afin que, comme le Christ est ressuscité des morts par la gloire du

<sup>1.</sup> Phil., IV, 13: Πάντα ἰσχώω ἐν τῷ ἐνδυναμοῦντί με. Cf. I Tim., 1, 12; II Tim., IV, 17; celui qui fortifie Paul est le Christ, mais c'est par l'Esprit qu'il le fortifie. On peut comparer ce qui est dit du don le plus excellent de l'Esprit, la charité, I Cor., XIII, 7: πάντα στέγει, πάντα πιστεύει, πάντα ἐλπίζει, πάντα ὑπομένει.

<sup>2.</sup> WENDT, Fleisch und Geist, p. 146; GUNKEL, p. 72.

<sup>4.</sup> Cf. supra, p. 112 sq. Dans le rabbinisme, au contraire, cette corrélation de l'Esprit et de la vie apparaît rarement. Cf. STRACK-BILLERBECK, III, p. 240.

Père, ainsi nous aussi, nous marchions dans une vie nouvelle » (Rom., vi, 4). Cette vérité est sans cesse présente à la pensée de l'apôtre, et, quand il parle de la vie de l'Esprit,

c'est elle qu'il a en vue.

Aussi l'Esprit est-il pour lui l'unique principe de la vie : les païens sont « séparés de la vie de Dieu<sup>1</sup> »; la loi ellemême ne peut pas vivifier (Gal., III, 21), pas plus qu'elle ne peut donner l'Esprit (ib., III, 2)<sup>2</sup>; aussi Paul est-il mort à la loi pour vivre à Dieu, il a été crucifié avec le Christ, et le Christ vit en lui (ib., II, 29-30).

Cette vie est déjà présente dans le chrétien, mais elle est imparfaite: « le corps est mort par le péché, l'esprit est vie par la justice<sup>3</sup> »; ainsi le chrétien est à la fois mort et vivant <sup>4</sup>, et la vie, qui est souvent décrite comme un bien déjà possédé par lui<sup>5</sup>, est souvent aussi proposée comme le bien futur où il tend<sup>6</sup>; l'un et l'autre aspect est véritable: il est sauvé, mais en espérance, et il attend encore la rédemption de son corps (Rom., viii, 23-24); il possède l'Esprit, mais ce n'est encore en lui qu'un gage, des prémices<sup>7</sup>; il vit, mais il aspire en gémissant à voir ce qui est mortel en lui, absorbé

1. Eph., IV, 18 : ἀπηλλοτριωμένοι τῆς ζωῆς τοῦ θεοῦ. Cf. Rom., III, 23 :

πάντες γάρ ήμαρτον καὶ ύστεροῦνται τῆς δόξης τοῦ θεοῦ.

3. Rom., viii, 10. L'antithèse du corps et de l'esprit invite à voir ici dans πνεῦμα non l'Esprit-Saint, mais l'esprit de l'homme, uni à l'Esprit-Saint et vivifié par lui. Cf., en sens contraire, Sokolowski, Geist und

Leben, p. 48 sqq.

4. Rom., vi, 11; Gal., v, 24-25; II Cor., iv, 10-11; Col., iii, 4.

5. Gal., II, 20; Rom., VIII, 6; Phil., I, 21. 6. Rom., VI. 8.22; VIII, 11; Gal., VI, 8.

<sup>2.</sup> La théologie pharisienne aimait au contraire à montrer la corrélation intime de la loi et de la vie. Ps. Sal., xiv, 2-3: (πιστὸς χύριος) τοῖς πορευομένοις... ἐν νόμω ῷ ἐνετείλατο ἡμῖν εἰς ζωὴν ἡμῶν. δσιοι χυρίου ζήσονται ἐν αὐτῷ εἰς τὸν αἰῶνα. IV Esd., xiv, 30: « Acceperunt legem vitae quam non custodierunt. » Elle l'interprétait d'ailleurs de telle sorte que l'homme pouvait de lui-même acquérir la vie ou la perdre. Ps. Sal., ix, 5: ὁ ποιῶν δικαιοσύνην θησαυρίζει ζωὴν αὐτῷ παρὰ χυρίῳ, καὶ ὁ ποιῶν ἀδικίαν αὐτὸς αἴτιος τῆς ψυχῆς ἐν ἀπωλείᾳ. — D'après l'enseignement de Notre-Seigneur, la pratique de la loi est la condition de la vie (Mt., xix, 17), elle n'en est pas le principe.

<sup>7.</sup> Rom., VIII, 23: τὴν ἀπαρχὴν τοῦ πνεύματος ἔχοντες (génitif explicatif plutôt que partitif: « les prémices qui consistent dans l'Esprit »); II Cor., 1, 22: δοὺς τὸν ἀρραδῶνα τοῦ πνεύματος. v, 5: id.

enfin par la vie<sup>1</sup>; dès maintenant, il porte son fruit, la sainteté, mais il tend à sa fin, la vie éternelle (Rom., VI, 22).

Ce sera encore l'Esprit qui, consommant son œuvre, ressuscitera le corps et le vivifiera : « Si l'Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d'entre les morts, habite en vous, celui qui a ressuscité des morts le Christ Jésus, ressuscitera vos corps mortels par son Esprit qui habite en vous » (Rom., viii, 11). Cette transformation des corps par l'Esprit est comparée à celle de la semence : « le corps, semé dans la faiblesse, se ranime dans la force; semé psychique, il se ranime spirituel » (I Cor., xv, 43-44). Mais il faut pour cela que l'homme ait ici-bas vécu de l'Eprit : « On ne se moque pas de Dieu; ce que l'homme a semé, il le récoltera; celui qui sème dans sa chair, récoltera de la chair la corruption; celui qui sème dans l'Esprit, récoltera de l'esprit la vie éternelle » (Gal., vi, 7-8).

Cette rapide description de l'action de l'Esprit d'après saint Paul fait assez reconnaître l'origine de sa doctrine; elle est sans doute en continuité avec la théologie de l'Ancien Testament : dans les livres prophétiques et dans les psaumes on peut retrouver la plupart des conceptions pauliniennes : l'Esprit est là aussi lumière, force, vie, il est la source des dons extraordinaires, et parfois, quoique plus rarement, il apparaît comme un principe de sainteté. Mais, chez saint Paul, toutes ces doctrines sont transformées; elles sont beaucoup plus profondes, et par suite elles manifestent une unité jusque-là insoupçonnée : la lumière de l'Esprit ne traverse plus la vie humaine comme un éclair dans la nuit, elle l'illumine tout entière de la clarté du Christ; « naguère vous étiez ténèbres; vous êtes maintenant lumière dans le Seigneur » (Eph., v, 8). L'Esprit fortifie l'homme non en donnant à son corps une vigueur miraculeuse, mais en communiquant à son esprit la force du Christ : « je puis tout en celui qui me fortifie » ; il le vivifie en le remplissant de la vie même du Christ; il multiolie les charismes dans l'Église pour l'édification du corps

<sup>1.</sup> II Cor., v, 4-5: οἱ ὄντες ἐν τῷ σχήνει στενάζομεν βαρούμενοι, ἐφ' ῷ οἰ θέλομεν ἐκδύσασθαι ἀλλ' ἐπενδύσασθαι, ἵνα καταποθῆ τὸ θνητὸν ὑπὸ τῆς ζωῆς. ὁ δὲ κατεργασάμενος ἡμᾶς εἰς αὐτὸ τοῦτο θεός, ὁ δοὺς ἡμῖν τὸν ἀρραδῶνα τοῦ πνεύματος.

du Christ; il en sanctifie les membres, pour qu'elle soit la digne épouse du Christ, sainte et sans tache. En un mot, toutes ces transformations de la théologie de l'Esprit ont leur principe dans la conception du Christ: c'est en lui que Dieu a révélé à saint Paul la sagesse, la force, la vie, la sainteté; et, puisque le Christ est le premier-né entre beaucoup de frères, puisque ces dons divins qu'il possède en plénitude sont, par l'Esprit, communiqués aux autres hommes, il faut donc reconnaître que l'Esprit est dans tous les chrétiens le principe d'une vie vraiment divine. Aussi on conçoit aisément que, en dehors de l'Esprit, il n'y ait dans l'homme qu'infirmité et péché, mais que, d'autre part, l'homme saisi par l'Esprit adhère au Seigneur jusqu'à ne plus être qu'un esprit avec lui.

Quant à l'Esprit lui-même et à sa nature, il est manifeste, à en juger par ses effets et par son action, que c'est un principe proprement divin. A ne considérer qu'un aspect de la doctrine de saint Paul, il pourrait sembler que ce n'est qu'une force impersonnelle: il est dit souvent que Dieu nous le donne et le répand dans nos cœurs¹; ce sont là des expressions déjà rencontrées bien des fois, et qui s'allient sans peine avec une conception très personnelle de l'Esprit comme de la Sagesse². On interprétera de même, et à plus forte raison, cette autre formule « dans l'Esprit-Saint », étroitement parallèle à « dans le Christ »: l'Esprit et le Christ sont représentés comme l'élément vital du chrétien, nul ne songera pour cela à nier la personnalité du Christ, il n'y a pas plus de raison de nier celle de l'Esprit.

D'autre part, il faut considérer le rôle très personnel que saint Paul reconnaît à l'Esprit : il habite en nous (Rom., VIII, 9. 11; I Cor., III, 16), de même que le Christ y habite (Rom., VIII, 10); nous sommes le temple de l'Esprit (I Cor., VI, 19), de même que nous sommes le temple de Dieu (ib., III, 16); en nous il gémit (Rom., VIII, 26), il intercède (VIII, 27); il est

<sup>1.</sup> Rom., v, 5; I Cor., vi, 19; Gal., iii, 5; Eph., i, 17; Phil., i, 19; I Thess., iv, 8; Tit., iii, 6.
2. Cf. supra, p, 130, n. 1.

envoyé par Dieu dans nos cœurs (Gal., 1v, 6) tout comme le Fils a été envoyé par Dieu pour s'incarner (ib., 4)<sup>1</sup>.

On remarquera tout particulièrement ce passage où est décrite la distribution des grâces divines au gré de l'Esprit de Dieu:

Il y a des différences de charismes, mais c'est le même Esprit; et il y a des différences de ministères, mais c'est le même Seigneur; et il y a des différences d'opérations, mais c'est le même Dieu qui opère toutes choses en tous. Et à chacun est donnée la manifestation de l'Esprit selon qu'il est utile. Car à l'un est donné par l'Esprit un discours de sagesse, à un autre un discours de science selon le même Esprit, à un autre la foi dans le même Esprit, à un autre des charismes de guérison dans cet unique Esprit, à un autre des opérations de miracles, à un autre la prophétie, à un autre le discernement des esprits, à un autre le don des langues, à un autre l'interprétation des langues; et tout cela, c'est le seul et même Esprit qui l'opère, distribuant en particulier à chacun selon son bon plaisir (I Cor., xII, 4-11).

Dans ce texte, saint Paul insiste particulièrement sur l'unité d'où tout procède: tous ces dons, si divers et qui, dans la communauté de Corinthe, provoquent tant de jalousie, viennent tous, comme l'écrit saint Chrysostome, « de la même racine, de la même source, du même trésor ». Mais cette « source » n'est pas une force aveugle et fatale, c'est un Maître souverain, doué de conscience et de volonté, qui distribue ses dons à son gré, pour faire de tous ces membres, diversement doués, le corps vivant de l'Église. Tout cela implique la personnalité de l'Esprit<sup>2</sup> et en même temps sa divinité, car un Dieu seul peut être souverainement maître de ces dons divins<sup>3</sup>.

Et si nous revenons aux premiers versets de ce passage,

<sup>1.</sup> Έξαπέστειλεν δ θεὸς τὸν υἱὸν αὐτοῦ, γενόμενον ἐκ γυναικός, γενόμενον ὑπὸ νόμον, ἔνα τοὺς ὑπὸ νόμον ἐξαγοράση, ἵνα τὴν υἱοθεσίαν ἀπολάθωμεν. ὅτι δέ ἐστε υἱοἰ, ἐξαπέστειλεν ὁ θεὸς τὸ πνεῦμα τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ εἰς τὰς καρδίας ἡμῶν, κρᾶζον· ᾿Αδδᾶ ὁ πατήρ.

<sup>2.</sup> Cf. Robertson-Plummer, p. 268, citant saint Basile, De Spir., xvi, 37; xvi, 61, et Epist., xxxviii, 4.

<sup>3.</sup> Cf. Prat, 11, p. 159 sq.

nous voyons comme le parallélisme souligne la distinction et l'égalité des trois personnes divines<sup>1</sup>.

Les mêmes remarques s'imposent à nous quand nous lisons cette formule de souhait qui termine la deuxième lettre aux Corinthiens:

Que la grâce du Seigneur Jésus-Christ et l'amour de Dieu et la communication de l'Esprit-Saint soit avec vous tous (II *Cor.*, xIII, 13).

1. Cf. Bertrams, p. 164-166. Dans son commentaire sur ce passage (p. 297), J. Weiss, que Lietzmann cite et suit (I Kor., p. 62), écrit : « Die Dreiheit der Sätze ist nicht Ursache sondern Folge der dem Paulus vertrauten und geläufigen göttlichen Trias-Formel (II Kor., XIII, 13), die also sehr alt ist; sie tritt in umgekehrter Folge auf als Mt., XXVIII, 19, weil das πνευμα hier im Vordergrund steht ». Nous admettons volontiers que ces formules trinitaires sont antérieures à saint

Paul, et qu'elles ont été reçues, et non pas créées par lui.

2. Le P. Prat commente ainsi ce texte (II, p. 158): « Paul attribue au Fils seul la grâce, qu'ailleurs il aime à rapporter au Fils et au Père conjointement; puis il remonte à la source première de la grâce, c'est-à-dire à l'amour actif du Père qui résume et représente toute la nature divine; ensin il descend à la distribution effective des grâces qui revient à l'hôte de l'âme juste, à l'Esprit de sainteté. Les trois personnes contribuent donc ensemble, chacune dans sa sphère d'appropriation, à l'œuvre commune de notre salut et leur ordre habituel est interverti, soit pour montrer qu'il n'implique point d'inégalité essentielle, soit plutôt en vertu de l'association des îdées. » Lietzmann (II Kor., p. 159) note : « Man mochte vermuten, dass der triadische Gruss bereits in den Gemeinden des Paulus liturgisch im Gebrauch war ». Cette hypothèse est vraisemblable, et nous l'accueillons volontiers. R. Seeberg (Zum dogmatischen Verständnis der Trinitätslehre, dans Theol. Studien Theod. Zahn... dargebracht, Leipzig, 1908, p. 345) cite encore, entre autres textes, Rom., χν, 16 : είς τὸ εἶναί με λειτουργόν Χριστοῦ Ἰησοῦ είς τὰ ἔθνη, ໂερουργοῦντα τὸ εὐαγγέλιον τοῦ θεοῦ, Ϋνα γένηται ἡ προσφορά τῶν ἐθνῶν εὐπρόσδεκτος, ἡγιασμένη έν πνεύματι άγίω. Ιδ., 30 : παρακαλώ δὲ ύμᾶς, ἀδελφοί, διὰ τοῦ κυρίου ἡμῶν, Ίησοῦ Χριστοῦ καὶ διὰ τῆς ἀγάπης τοῦ πνεύματος, συναγωνίσασθαί μοι ἐν ταῖς προσευχαίς ύπερ έμου προς τον θεόν. Ερλ., Ιν, 4-6 : εν σώμα και εν πνευμα... είς χύριος, μία πίστις, εν βάπτισμα· είς θεός καὶ πατήρ πάντων... Assurément ces textes sont significatifs; je n'oserais dire cependant, d'une façon aussi absolue que M. Seeberg: « Wenn man an Gott in dem vollen Umfang seines Wesens und seiner Offenbarung dachte oder des Menschen Beziehungen zu dem offenbaren Gott ausdrücken wollte, so griff man immer wieder zu der triadischen Formel. » - Les textes trinitaires que l'on peut relever chez saint Paul ont été réunis et étudiés par le P. Prat, Théol. de S. Paul, II, p. 518-521.

Ce parallélisme est d'autant plus intéressant qu'il nous montre comment la théologie apostolique est parvenue à saisir plus distinctement la personnalité du Saint-Esprit : ce n'est pas sous l'influence de la conception judaïque ou hellénique des êtres intermédiaires, mais c'est dans la lumière du Christ. De même que Jésus-Christ, en révélant en lui la vie divine, a fait comprendre l'action de l'Esprit dans l'homme, de même en apparaissant comme une personne divine distincte du Père, il a fait plus nettement concevoir comme tel le Saint-Esprit. Chez saint Jean, dont la doctrine sur ce point est plus explicite, l'influence de la christologie sera encore plus manifeste : l'Esprit-Saint sera « un autre Paraclet »; mais chez saint Paul déjà elle est certaine.

La distinction personnelle, qui vient d'être constatée entre le Christ et le Saint-Esprit, ne doit pas faire concevoir les personnes divines comme simplement juxtaposées; on se rappelle que le Père et le Fils sont unis, d'après saint Paul, par les liens d'une dépendance infiniment étroite, dont nous retrouvons quelque image dans la dépendance de l'homme par rapport au Christ, de la femme par rapport à l'homme. L'Esprit aussi est dépendant de Dieu le Père; on a vu qu'il est envoyé, donné, répandu par lui; c'est cette origine que signifie le plus souvent l'expression fréquente : « l'Esprit de Dieu¹ », remplacée une fois par cette autre, plus précise encore : « l'Esprit qui vient de Dieu », τὸ πνεῦμα τὸ ἐκ τοῦ θεοῦ (I Cor., II, 12).

Assez souvent aussi saint Paul dit: «l'Esprit du Seigneur?», «l'Esprit du «Fils³», l'Esprit de Jésus-Christ⁴». On hésite à voir dans ces expressions la mission de l'Esprit par le Fils: si saint Jean attribue au Christ la mission de l'Esprit-Saint, on ne trouve pas explicitement cette attribution chez saint Paul.

<sup>1.</sup> Rom., viii, 9, 14; I Cor., ii, 14; iii, 16; vi, 11; vii, 40; xii, 3; II Cor., iii, 3; Eph., iii, 16; Phil., iii, 3. Dans I Cor., ii, 11, « l'Esprit de Dieu » est opposé à « l'esprit qui est dans l'homme », sans qu'il soit question de mission. Au reste, dans plusieurs autres exemples, ce rapport d'origine est fort effacé, et à πνεϋμα θεοϋ saint Paul substitue, sans différence appréciable de sens, soit πνεϋμα Χριστοϋ (Rom., viii, 9) soit πνεϋμα ἄγιον (I Cor., xii, 3).
2. II Cor., iii, 17. 18. — 3. Gal., iv, 6. — 4. Phil., i, 19.

Dans ces formules mêmes, le génitif semble moins marquer l'origine que l'appartenance, la propriété; ainsi dans Gal., IV, 6: « Parce que vous êtes fils, Dieu a envoyé dans nos cœurs l'Esprit de son Fils, qui crie : Abba, Père; ainsi tu n'es plus serviteur, mais fils; et si tu es fils, tu es aussi (constitué) héritier par Dieu. » Ce passage est exactement parallèle à Rom., VIII, 15: « Vous avez reçu un Esprit d'adoption, dans lequel nous crions : Abba, Père; l'Esprit lui-même rend témoignage à notre esprit que nous sommes enfants de Dieu; si nous sommes enfants, nous sommes aussi héritiers. » Dans ces deux textes, l'Esprit, envoyé par le Père, est appelé soit Esprit du Fils, soit Esprit d'adoption filiale (υίοθεσίας), parce que c'est lui qui nous associe à la filiation du « propre Fils de Dieu », et nous fait ses cohéritiers.

Dans les textes dont nous disposons, ces relations du Fils et de l'Esprit ne se manifestent à nous que dans la sanctification des chrétiens, mais elles apparaissent là assez distinctes : le Christ est Esprit<sup>1</sup>; les chrétiens ne peuvent lui être unis ni être transformés en lui que dans l'Esprit et par l'Esprit. Tous les privilèges du Christ, sa gloire, sa puissance, sa vie, sa sainteté, et avant tout sa filiation divine, principe de tous les autres, lui appartiennent selon sa nature divine, ou, pour parler comme saint Paul, selon l'esprit, en tant qu'il est esprit; si les chrétiens doivent participer à tous ces privilèges, être glorifiés, fortifiés, vivifiés, sanctifiés, et surtout adoptés par Dieu, ils ne peuvent l'être qu'en participant à l'Esprit. Et, de même que le chrétien, l'Église entière est animée par le Saint-Esprit : elle ne constitue qu'un seul corps, le corps du Christ, elle n'a qu'une ame, l'Esprit du Christ.

La seconde lettre de saint Pierre (1, 4) ne fera que traduire en d'autres termes la même doctrine quand elle parlera de notre « participation à la nature divine<sup>2</sup> »; et plus tard,

1. Cf. supra, p. 411.

<sup>2.</sup> Il est vrai d'ailleurs que ce changement de terminologie rendra la doctrine elle-même plus claire en coupant court aux équivoques que créent souvent les sens multiples de πνεϋμα, Esprit-Saint, nature divine, grâce, esprit humain, etc.

quand les Pères du Iv° siècle voudront prouver la divinité du Saint-Esprit, ils n'auront qu'à se reporter à ces enseignements de saint Paul et à conclure que seul un Dieu peut ainsi nous déifier.

Il faut reconnaître d'autre part que, par suite du point de vue choisi par l'Apôtre, l'action de l'Esprit apparaît beaucoup plus nettement que sa personne : la personnalité distincte du Fils se manifeste très clairement dans sa vie mortelle et glorieuse, et, dans sa préexistence même, elle a été plus d'une fois décrite par saint Paul, surtout quand il y était provoqué par les hérésies naissantes. Au contraire, la personnalité du Saint-Esprit, bien que certainement professée par l'Apôtre, reste dans l'ombre; elle ne nous est point apparue dans une incarnation, et les mystères de sa procession et de sa vie éternelle ne sont encore qu'indirectement éclairés, par les reflets de son action ici-bas : sa mission par le Père nous fait assez entendre sa dépendance vis-à-vis de lui, mais sans déterminer avec précision les relations intimes qui les unissent. Entre le Fils et l'Esprit on saisit une union extrêmement étroite, et, par delà l'action sanctificatrice où on l'aperçoit directement, on pressent des mystères d'une intimité infinie, mais ce sont encore des secrets divins : saint Jean les révélera bientôt; les paroles du Christ, qu'il rapportera, aideront ainsi à mieux entendre les paroles mêmes de saint Paul<sup>1</sup>.

Si saint Paul a partiellement laissé dans l'ombre la vie intime de Dieu, du moins il a projeté une lumière ardente sur les mystères de la vie divine dans l'homme et dans l'Église, et c'est là que nous pouvons le mieux saisir, dans son ensemble, la doctrine trinitaire de saint Paul. Elle peut se résumer tout entière dans ce texte : « Par le Christ, en un Esprit, nous avons accès près du Père » (Eph., II, 18). Tant qu'il n'a pas été sauvé par le Christ, l'homme se trouve « sans Dieu », « privé de la gloire de Dieu », séparé de la vie de

<sup>1.</sup> Les Pères Grecs du 1v° siècle et du v° partiront de l'enseignement de saint Paul pour exposer les relations particulièrement étroites qui unissent le Fils et l'Esprit. Cf. Th. de Régnon, Études de théol. positive sur la Sainte Trinité, 1v, p. 136-152.

Dieu »; au terme de l'action rédemptrice, « Dieu sera tout en tous ». Mais ce n'est que saisi par le Christ, que l'homme peut être ainsi entraîné dans la vie divine; crucifié avec le Christ, il ressuscite avec lui; il devient son frère, son cohéritier, membre du corps dont il est le chef, « le Christ est tout en tous ». Mais cette union elle-même est impossible, si l'homme n'est intimement transformé par l'Esprit; le Christ est esprit, et l'on ne peut adhérer au Christ qu'en devenant un seul esprit avec lui; aussi, dès le baptême, l'homme a reçu l'Esprit-Saint, et il mortifie par l'esprit les œuvres de la chair, afin de vivre, afin qu'un jour « tout ce qu'il y a de mortel en lui soit absorbé par la vie ». C'est bien toujours le même terme qui nous est assigné: Dieu tout en tous.

L'idéal religieux le plus haut qu'eût proposé l'Ancien Testament s'exprimait dans ces paroles du psaume : « Pour moi, mon bien est d'être près de Dieu. » La grâce du Christ porte le chrétien plus haut : Dieu est tout en lui; et si, entre ces deux termes infiniment distants, doit se consommer cette union inespérée, c'est que, par l'Esprit-Saint, le Christ a transformé l'homme, l'a pénétré de sa vie, et l'a attiré, en lui, jusqu'au Père. L'homme n'est uni à Dieu qu'en participant à l'union des personnes divines entre elles.

Il suffit de considérer cette doctrine pour en reconnaître la transcendance. Tout ce que les systèmes humains avaient de séduisant se retrouve ici, plus pur, plus parfait et dans une synthèse où leurs négations s'effacent : l'unité est plus intime que dans le monisme storcien parce qu'elle est plus personnelle et plus vivante; la transcendance divine est mieux sauvegardée que dans le platonisme, parce que la sainteté de Dieu est plus profondément conçue; tous les intermédiaires rèvés par l'alexandrinisme sont écartés, mais l'homme est uni à Dieu par un médiateur, infirme comme nous dans sa chair, saint comme Dieu dans son esprit. Et tout cela n'est pas une spéculation, c'est une réalité qui est apparue dans le Christ, qui a été consommée par sa mort et sa résurrection, et qui chaque jour se perpétue dans les chrétiens par son Esprit. Ainsi, dans cette religion, les faits et les idées se compénètrent, comme la chair et l'esprit, comme l'homme et Dieu, et le fidèle est saisi tout entier par elle; il n'adhère point à un système, il est incorporé au Christ.

Il est bien difficile de retracer le progrès de cette doctrine dans l'âme de saint Paul : ses lettres n'éclairent guère que le dernier tiers de sa vie chrétienne; les vingt premières années en restent obscures; de plus, si les épîtres de la captivité sont plus explicites que celles qui précèdent, il faut l'attribuer au progrès des correspondants beaucoup plus qu'à celui de l'apôtre : les grandes lettres ne contiennent-elles pas, en quelques phrases brèves, toute la substance des développements ultérieurs!?

Ce qui du moins est très clair, c'est la conscience qu'a saint Paul de la révélation divine : nous le constations au début de cette étude (p. 383) en rappelant les déclarations de l'épître aux Galates. Nous lisons de même dans l'épître aux Éphésiens : « Vous avez sans doute été informés de l'économie de la grâce de Dieu, qui m'a été donnée pour vous, (vous savez) que c'est par révélation que le mystère 2 m'a été manifesté, tel que je viens de l'écrire brièvement; et en

1. Cf. I Cor., viii, 6 avec Col., i, 15-20; II Cor., viii, 9 avec Phil., ii, 5-11. — Sur le développement de la doctrine de saint Paul, cf.

Prat, I, p. 50-62.

<sup>2.</sup> Sur l'emploi et le sens de muotificion, v. J. Armitage Robinson, Ephesians, p. 234-240. Dans le texte grec de l'A. T., ce mot signifie le plus souvent un secret: Tob., xII, 7; Judith, II, 2; II Mach., XIII, 21; Sap., 11, 22; vi, 22; Eccli., 111, 18; xxii, 22; xxvii, 16; parfois les mystères païens : Sap., xiv, 15. 23; ensin on le trouve huit fois dans Daniel, II, pour désigner le songe de Nabuchodonosor et sa signification. Dans le texte grec du livre d'Hénoch, on le trouve trois fois avec le sens de secret : ix, 6; x, 7; xvi, 3. C'est ce sens aussi qu'il a dans le N. T., une fois dans les synoptiques : Mc., IV, 11 et parallèles ; quatre fois dans l'Apocalypse: 1, 20; x, 7; xvII, 5.7 (dans ce dernier passage, il signifie plutôt symbole que secret). Chez saint Paul, il est d'un emploi plus fréquent et signifie le secret de Dieu révélé aux chrétiens par l'Apôtre : I Cor., II, 1; IV, 1; XV, 51; Ron., XI, 25; XVI, 25. 26; Col., I, 26. 27; II, 2; IV, 3; Eph., I, 9. 10; III, 3-6. 9; VI, 19; cf. dans des sens un peu différents : II Thess., II, 7 et Eph., V, 32. En résumé, ce n'est pas du vocabulaire des mystères païens que ce terme a passé dans la langue chrétienne; il y est venu, tel qu'il était couramment employé, avec son sens ordinaire de secret, et il a reçu de saint Paul une signification plus précise et plus haute. C'est la conclusion à laquelle arrive aussi Millican à la fin de son article mostificor (The Vocabulary of the Greek Testament, 1924, col. 420).

me lisant vous pouvez reconnaître l'intelligence que j'ai du mystère du Christ qui, en d'autres générations, n'a pas été manifesté aux hommes aussi clairement qu'il a été révélé maintenant à ses saints apôtres et prophètes » (Eph., 111, 2-5). Les interprètes de saint Paul ne peuvent, aujourd'hui encore, que répéter cette invitation, sûrs que quiconque a l'Esprit de Dieu reconnaîtra dans cette doctrine la parole du Seigneur (I Cor., xiv, 37).

### CHAPITRE IV

## ° L'ÉPITRE AUX HÉBREUX.

La place matérielle qu'occupe l'épitre aux Hébreux dans nos bibles fait entendre très exactement son rôle dans le développement de la révélation chrétienne : elle est rattachée aux lettres de saint Paul, et elle est en effet une expression fidèle de sa doctrine; d'autre part, elle ne fait pas corps avec les autres épîtres, mais leur est adjointe comme un appendice. Dès l'antiquité, en effet, on avait été frappé des propriétés de style et de manière qui la distinguent; Origène, après les avoir relevées<sup>1</sup>, concluait : « Si je donnais mon avis, je dirais que les pensées sont des pensées de l'apôtre, mais la phrase et la composition sont de quelqu'un qui rapporte les enseignements de l'apôtre et pour ainsi dire d'un écolier qui écrit les choses dites par le maître. Si donc quelque Église regarde cette épître comme de Paul, qu'elle soit félicitée pour cela; car ce n'est pas au hasard que les anciens l'ont transmise comme étant de Paul. Mais qui a rédigé la lettre? Dieu sait la vérité 2. »

Dans une étude historique du développement du dogme, cette épître doit donc être considérée à part : elle présente

2. Ibid., 13-14. Cette distinction entre l'auteur et le rédacteur a été approuvée par la Commission biblique dans sa réponse du 24 juin 1914.

<sup>1. «</sup> Le caractère du style de l'épître intitulée aux Hébreux, écrivaitil, n'a pas la manière simple du langage de l'apôtre qui avoue qu'il est grossier dans son parler, c'est-à-dire dans sa phrase, mais l'épître est très grecque par le travail du style. Quiconque sait apprécier les différences des expressions pourra l'attester. D'ailleurs, que les pensées sont admirables et pas inférieures aux écrits apostoliques incontestés, quiconque s'occupe de la lecture des textes apostoliques, pourra convenir que c'est la vérité » (ap. Eus., Hist. Eccl. vi, 25, 11-12; trad. Grapin).

en effet la doctrine de saint Paul sous un aspect qui lui est particulier, sous une forme moins mystique et plus spéculative. Pour ne parler ici que de la théologie trinitaire, on ne retrouvera pas, dans l'épître aux Hébreux, la conception si chère à saint Paul de notre incorporation au Christ, de notre vie dans le Christ; la formule même ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ fait défaut. Par une conséquence qu'on pouvait prévoir, la théologie du Saint-Esprit est laissée dans l'ombre; en plusieurs passages on lui attribue les oracles de l'Ancien Testament 1, deux ou trois fois on mentionne brièvement son action dans les fidèles ², nulle part on ne la décrit avec cette intensité de vie, cette émotion qui remplissent l'épître aux Galates ou l'épître aux Romains.

Par contre, l'auteur sacré se complaît dans la contemplation de la nature et des prérogatives du Fils; les textes les plus révélateurs de saint Paul nous apparaissaient engagés dans une exhortation morale; au contraire, dans l'épître aux Hébreux comme dans l'évangile de saint Jean, le prologue met dès l'abord en pleine lumière la doctrine christologique, et l'expose directement pour elle-même. La tâche de l'exégète en devient plus aisée; elle est facilitée encore par la lucidité de l'expression: l'écrivain qui a rédigé l'épître aux Hébreux n'a pas les élans impétueux de saint Paul, mais il a une maîtrise parfaite de sa langue, un vocabulaire riche, une phrase souple; il ne saisit pas comme son maître, mais ne surprend pas non plus, ni ne déconcerte.

Après avoir, par bien des manifestations partielles et diverses, parlé jadis à nos pères par les prophètes, Dieu, à la fin des temps, nous a parlé par son Fils; c'est lui qu'il a fait héritier de tout, c'est par lui qu'il a créé les mondes. C'est lui qui, étant le rayonnement de sa gloire et l'empreinte de sa substance, soutenant l'univers par la parole de sa puissance, a expié nos fautes et s'est assis à la droite de la majesté, au haut des cieux, étant devenu supérieur aux anges d'autant que le nom qu'il a reçu en héritage est plus grand que le leur. Car auquel des anges Dieu a-t-il dit jamais: Tu es mon fils, je t'ai engendré aujourd'hui?... (1, 1-5.)

<sup>1.</sup> III, 7; IX, 8; X, 15. — 2. II, 4; VI, 4; X, 29.

LE FILS. 445

Ces dernières paroles, que les versets suivants accentuent encore, rappellent l'enseignement de l'épître aux Colossiens sur la prééminence du Fils au-dessus des anges. Les premiers mots de l'épître décrivent de même tout l'intervalle qui le sépare des prophètes : jusque-là les hommes n'avaient entendu de Dieu que des révélations fragmentaires  $(\pi \circ \lambda \circ \mu \circ \pi \circ \varphi)$  et voilées sous diverses formes  $(\pi \circ \lambda \circ \mu \circ \pi \circ \varphi)$ ; le Fils a apporté au monde la révélation suprême. Cette comparaison entre les prophètes et le Fils, que Dieu a constitué héritier de tout, n'est qu'un développement de l'enseignement contenu dans la parabole des vignerons.

Entre ces deux comparaisons avec les prophètes et avec les anges, la nature et les prérogatives du Fils sont célébrées en elles-mêmes, dans des termes si magnifiques et si éclatants que le prologue de saint Jean ne les dépassera pas. Là encore, nous retrouvons des conceptions que l'épître aux Colossiens nous a rendues familières : le Christ y était appelé « l'image du Dieu invisible » (1, 15); ici « le rayonnement de sa gloire et l'empreinte de sa substance », « Tout a été créé par lui et pour lui » (17) : τὰ πάντα δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν ἔκτισται; de même ici : « Dieu l'a établi héritier de tout, par lui il a créé les mondes »: ον έθηκεν κληρονόμον πάντων, δι' οδ καὶ ἐποίησεν τοὺς αἰώνας. « Tout subsiste en lui », πάντα ἐν αὐτῶ συνέστηκεν, est l'exact équivalent de : « il porte tout par la parole de sa puissance », φέρων τὰ πάντα τῷ ῥήματι τῆς δυνάμεως αὐτοῦ. Enfin l'expression de « premier-né », πρωτότοχος, qu'on lit à deux reprises (15. 18) dans ce passage de l'épitre aux Colossiens, se retrouvera, au v. 6 de ce chapitre de l'épître aux Hébreux, employée absolument comme l'attribut propre du Fils: « Quand il introduit de nouveau le premier-né dans le monde, il dit... »

Tous ces rapprochements avec la littérature évangélique et paulinienne étaient nécessaires à noter d'abord : on aura bientôt l'occasion de remarquer dans le vocabulaire de l'épître aux Hébreux bien des traits qui sont d'origine alexandrine et qui, par conséquent, la rapprochent des écrits de Philon; pour éviter de prendre le change, il était bon de remarquer, avant tout, l'origine et le caractère chrétiens des doctrines

qu'on y rencontre 1. On s'en rendra mieux compte encore en

les étudiant de plus près.

Le prologue même que l'on vient de lire nous invite à prendre pour point de départ de cette étude, non plus, comme pour les autres épîtres de saint Paul, la vie du Christ glorieux dans le chrétien, mais plutôt la vie du Christ préexistant en Dieu.

Un des traits caractéristiques de l'épître est l'emploi absolu du titre de Fils, sans article, pour désigner Notre-Seigneur; de même que, chez saint Paul,  $X\rho\iota\sigma\tau\delta\varsigma$  était devenu comme son nom propre et, par suite, était employé le plus souvent sans article, de même ici le mot  $\upsilon i\delta\varsigma$  est toujours, sauf une exception  $(\tau, 8)^2$ , employé absolument  $^3$ ; c'est là un fait nouveau  $^4$  et significatif.

Les relations d'origine qui rattachent le Fils au Père <sup>5</sup> sont décrites au moyen de deux métaphores : « il est le rayonnement de sa gloire et l'empreinte de sa substance ». Cette description rappelle de très près celle qu'on lit au livre de la

1. La même remarque s'applique, mais avec quelques réserves, à la similitude des expressions; dans son édition de l'épître aux Hébreux, Westcott, comparant sa christologie avec celle des autres épîtres pauliniennes, écrit (p. 429) : « But though there is a remarkable agreement in idea between the teaching of the Epistle on the Person of Christ and that of St Paul's (later) Epistles (Phil., II, 5-11; Eph., I, 3-14; Col., I, 15-20), even where the thoughts approach most nearly to coincidence, there still remain significant differences of phraseology. » Dans son ensemble, cette remarque est juste; on ne pourrait cependant la trop presser : ainsi, pour ne relever que ce trait, l'auteur de l'épître aux Hébreux dit πρωτότοχος, comme saint Paul, et non πρωτόγονος, comme Philon (cf. supra, p. 399, n. 1).

2. Il faut remarquer cependant que l'article est toujours employé

dans la formule ὁ υίὸς τοῦ θεοῦ : IV, 14; VI, 6; VII, 3; x, 29.

3. Hebr., 1, 2 : Έλάλησεν ἡμῖν ἐν υίω. VII, 28 : Υίὸν εἰς τὸν αἰῶνα τετελειωμένον. Cf. III, 6; v, 8.

4. Chez saint Paul, viós n'est employé sans article qu'une fois et à

l'attribut : Rom., 1, 4 : 'Ορισθέντος υίου θεου.

5. Il est remarquable que le nom de Père, si souvent donné ailleurs à Dieu par saint Paul, ne l'est que deux fois dans l'Épître aux Hébreux, et encore un de ces passages n'est qu'une citation de II Sam., VII, 14: "Εσομαι αὐτῷ εἰς πατέρα (1, 5); dans l'autre, il n'est pas question du Père du Christ, mais du Père des esprits des hommes, XII, 9: Τοὺς μὲν τῆς σαρχὸς ἡμῶν πατέρας εἴχομεν παιδευτὰς καὶ ἐνετρεπόμεθα οὐ πολὸ μαλλον ὑποταγησόμεθα τῷ πατρὶ τῶν πνευμάτων καὶ ζήσομεν;

Sagesse (vii, 26): la Sagesse « est le rayonnement de la lumière éternelle, le miroir sans tache de l'activité de Dieu et l'image de sa bonté!. » Les deux auteurs, pour donner quelque idée d'une réalité mystérieuse, la décrivent par plusieurs symboles dont l'un complète et corrige l'autre : l'image de splendeur ou de rayonnement (ἀπαύγασμα)<sup>2</sup> rend bien l'unité et l'inséparabilité du Père et du Fils, en même temps que les relations d'origine qui les rattachent l'un à l'autre; de plus, elle est aussi peu matérielle qu'une image sensible peut l'être. et elle aide l'intelligence humaine à s'affranchir des imaginations plus grossières : aussi cette comparaison scripturaire sera chère aux Pères et aux conciles; on la retrouve dans le symbole de Nicée: φῶς ἐχ φωτός: les controversistes du IVe siècle, et surtout saint Athanase, aimeront à s'en servir pour défendre la consubstantialité du Fils, l'éternité et la nécessité de sa génération 3.

D'un autre côté, il faut reconnaître que cette métaphore n'était pas sans danger : elle pouvait prêter à des interprétations modalistes, en faisant concevoir le Fils comme un

1. Cf. RENDEL HARRIS, The Origin of the Prologue to St John's

Gospel (Cambridge, 1917), p. 13.
2. Ainsi que l'a montré Westcott, l. c., p. 10 sq., ἀπαύγασμα a dans la littérature alexandrine, d'où il vient, deux significations : rayonnement (Sap., vii, 25, du moins probablement, et Philon, De Spec. leg., IV, 123 [M. II, 356]), ou reflet (Philon, De Opif. Mundi, 146 [1, 35] et De Plantat., 50 [M. 1, 337]). Le premier sens paraît ici le plus probable : il complète mieux l'idée contenue dans χαρακτήρ; il semble se rencontrer dans le texte de la Sagesse d'où ce passage est inspiré; enfin tous les Pères grecs l'ont entendu ainsi : Orig., in Jo, xxxii, 18; De Princ., 1, 2, 4; Hom. in Jer., 1x, 4; C. Cels., v, 18; BASIL., C. Eunom., II, 17 (PG, XXIX, 605); GREG. NYSS., C. Eunom., VIII (XLV, 773); De Perf. Christ. forma (XLVI, 265); CHRYSOST., Hom. in h. l., 11, 2; THDT., in h. l. - J'hésiterais davantage à faire fond sur une autre raison, apportée par Westcott : « The sense reflection... appears to be less appropriate, as introducing a third undefined notion of that which reflects »; la difficulté ne serait pas plus grande pour ἀπαύγασμα qu'elle ne l'est pour χαρακτήρ: là aussi la métaphore, interprétée littéralement, suggérerait l'idée d'un troisième terme, sur lequel l'empreinte serait gravée.

3. Athan., Or. c. Arian. 1, 20 (PG, xxvi, 53 b). Cf. 14 (41 b); 24 (61 b); 25 (64 b); 27 (68 b); 29 (73 a); II, 32 (216 b), etc.; Grég. NAZ., Or. XXIX, 17 (PG, XXXVI, 92 a); CYR. AL., Thes., IV (PG, LXXV, 40 a);

August., Epist. 238, 24 (PL, xxxIII, 1047), etc.

aspect du Père<sup>1</sup> plutôt que comme une personne distincte. L'auteur de l'épître coupe court à ces équivoques par la comparaison de l'empreinte (χαρακτήρ). Cette image, qui est, comme la première, d'origine alexandrine <sup>2</sup>, ne conduit pas comme elle à la notion de consubstantialité, mais elle marque beaucoup plus nettement une réalité subsistante <sup>3</sup>.

Appliquées à la Sagesse, ces métaphores faisaient entendre son origine proprement divine; il en est de même ici; dans d'autres contextes, chez Philon par exemple, ces images plus brillantes que précises pourront recevoir des interprétations plus larges: non seulement le logos, mais l'homme, pourra être appelé ἀπαύγασμα 4 ου χαρακτήρ 5 de Dieu. Ici la doctrine très explicite de l'épître détermine la valeur de tous ces sym-

1. Ainsi déjà les maîtres juis critiqués par saint Justin, Dial., 128, parlant du logos comme d'une vertu émise par Dieu au moment des théophanies, puis résorbée en lui: "Ατμητον δὲ καὶ ἀχώριστον τοῦ Πατρὸς ταύτην τὴν δύναμιν ὑπάρχειν, ὅνπερ τρόπον τὸ τοῦ ἡλίου φασὶ φῶς ἐπὶ γῆς εἶναι ἄτμητον καὶ ἀχώριστον ὄντος τοῦ ἡλίου ἐν τῷ οὐρανῷ...

2. Philon reconnaît comme le χαρακτήρ de Dieu soit le logos (De Plantat., 18 ([M. 1, 332]), soit l'âme humaine (Q. det. pot., 83 [207]).

3. Westcott, l. c., p. 427: a The two ideas are complementary and neither is to be pressed to consequences. In ἀπαύγασμα the thought of personality finds no place; and in gapaxtyp the thought of coessentiality finds no place. The two words are related exactly as δμοούσιος and μονογενής, and like those must be combined to give the fulness of the Truth. » — On a beaucoup discuté à l'occasion de ce texte pour savoir si le Fils était l'image de la nature du Père (Petau, De Trinitate, vi, 6) ou l'image de sa personne (Régnon, Études, iii, p. 351 sqq.). Nous laisserons de côté cette discussion : il est hors de doute que, dans l'épître aux Hébreux, ὑπόστασις ne peut avoir le sens de « personne », cette signification ne sera donnée à ce terme que beaucoup plus tard (cf. Bethune-Baker, TS, vii, 1, p. 74 sqq.). D'autre part, il serait imprudent, pensons-nous, et à cette date et dans ce contexte, de donner à ὑπόστασις le sens technique et métaphysique de « substance » ou de « nature ». Cf. Ménégoz, Théol. de l'Ep. aux Héb., p. 79, n. 0 : « Nous traduirons ὑπόστασις le mieux par l'être. » Ce terme apparaît ici pour la première fois dans la littérature chrétienne; dans les plus anciens textes où on le retrouvera, il n'aura le plus souvent que ce sens assez indéfini d'être, ou même la valeur d'une simple périphrase, v. g. ΤΑΤΙΕΝ, Orat., VI : Οὐχ ὢν πρὶν ἢ γενέσθαι τίς ἢμην οὐχ ἐγίνωσκον, μόνον δὲ έν υποστάσει της σαρχιχής ύλης υπήρχον. Ibid. : Θεός... 8τε βούλεται, την δρατήν αὐτῷ μόνον ὑπόστασιν ἀποκαταστήσει πρὸς τὸ ἀρχαῖον. ΧΥ : Ἡ τῶν δαιμόνων ὑπόστασις οὐκ ἔχει μετανοίας τόπον. xxII (éd. Schwartz, p. 24, 4. 9).

4. De Opif. mundi, 146 (M. 1, 35); De Spec. leg., 1v, 123 (11, 356). 5. Q. det. pot., 83 (M. 1, 207). boles: ce rayonnement, cette empreinte de Dieu n'est pas d'une autre nature que Dieu lui-même; tous les autres, quelque grands qu'ils soient, prophètes, anges, sont des serviteurs 1, lui est le Fils, il est Dieu: « Au Fils (il a dit): Ton trône, ô Dieu, est dans les siècles des siècles, et le sceptre de justice est le sceptre de son règne; tu as aimé la justice et hai l'iniquité: c'est pourquoi ton Dieu, ô Dieu, t'a oint d'une huile de joie de préférence à tes compagnons ». Et encore: « C'est toi qui, à l'origine, ô Seigneur, as fondé la terre, et les cieux sont les œuvres de tes mains; ils périront, toi tu demeures; et tous s'useront comme un vêtement, et tu les rouleras comme un manteau, et comme un vêtement ils seront changés; mais toi tu es le même, et tes années ne défailliront pas... » (1, 8-12).

Ce qu'il faut voir dans ces citations, ce n'est pas tel ou tel détail de texte que l'auteur de l'épître a transcrit sans lui attacher de valeur<sup>2</sup>; c'est la signification générale de ces passages, telle qu'elle apparaît d'elle-même, telle surtout qu'elle est interprétée par l'auteur. Or cette signification ne peut faire de doute: tous les textes accumulés dans cette longue

<sup>1. 1, 5-14; 111, 5 :</sup> Μωϋσῆς μὲν πιστὸς... ὡς θεράπων..., Χριστὸς δὲ ὡς υίός. 2. Ainsi il nous semble d'une mauvaise méthode d'insister comme le fait M. Ménégoz (p. 84 sq.) sur les μέτοχοι du v. 9 : « Ces derniers mots, écrit-il, nous prouvent qu'il n'est pas question ici de la divinité essentielle du Christ, de sa déité, de son homoousie avec le Père. Dieu est un, au sens absolu; il est essentiellement distinct de tout l'univers; il est hors de comparaison. Le Fils, au contraire, n'est pas seul de son espèce, il a des « compagnons »... Ces μέτογοι sont les esprits supérieurs, parmi lesquels le Christ est classé quant à l'ordre de la création, mais au-dessus desquels il est élevé par la dignité et les privilèges qu'il a plu à Dieu de lui accorder. » Je ne vois rien qui autorise cette interprétation, tout au contraire : le Christ n'appartient pas à l'ordre de la création : il a été engendré par Dieu; les anges ne sont pas ses « égaux », ni ses « pairs », comme traduisent Oltramare et Stapfer (ap. Μένιέσος, ib.); ce sont des λειτουργικά πνεύματα, et lui est le Fils. Remarquons ensin qu'il est inexact que ces citations aient pour but « de prouver, non l'égalité du Père et du Fils, mais la supériorité du Fils sur les autres esprits célestes » (ib., p. 85). Les deux buts sont poursuivis par l'auteur : dans la citation la plus longue et la plus significative, celle du psaume cu (1, 10-12), le Fils n'est pas comparé aux esprits célestes, mais on lui attribue les privilèges les plus incommunicables de Dieu : l'éternité et l'immutabilité.

série, selon la méthode du haraz chère aux juis, tendent à prouver que Jésus est le Fils de Dieu (5), que les anges mêmes doivent l'adorer (6-7), qu'il est Dieu (8-9), qu'il est créateur et immuable (10-12), qu'il est à la droite de Dieu (13). On se demande ce que l'auteur eût pu ajouter pour exprimer entre le Père et le Fils la communauté de nature et de privilèges.

L'éternité du Fils, clairement affirmée dans ces textes (10-12), est, plus bas, rappelée par l'auteur : « le Christ, dit-il, s'est par son esprit éternel 1 offert à Dieu comme une victime sans tache » (IX, 14): on reconnaît ici le vocabulaire paulinien 2: ce πνεδια αἰώνιον, c'est le πνεδια άγιωσύνης dont parlait l'épitre aux Romains, c'est-à-dire la nature divine du Christ. Ces affirmations déterminent le sens qu'il faut donner ici au texte du psaume : « Tu es mon fils, je t'ai engendré aujourd'hui »; c'est l'aujourd'hui éternel 3. On retrouve encore la même idée dans la description qui est faite des attributs divins du Fils: ὢν ἀπαύγασμα τῆς δόξης: il n'est pas question ici ni de temps, ni de devenir, mais d'un être permanent 4. Plus bas il est dit de Melchisédec que, en tant qu'il ressemble au Fils de Dieu, « il n'a ni commencement de ses jours ni terme de sa vie, mais il reste prêtre pour toujours » (vii, 3)5; et, dans l'exhortation finale, une formule résume toute cette doctrine: « Jésus-Christ hier et aujourd'hui le même, et dans les siècles » (xIII, 8).

Après l'étude qui vient d'être faite de la nature du Fils et

<sup>1.</sup> Ος διὰ πνεύματος αλωνίου έαυτὸν προσήνεγκεν ἄμωμον τῷ θεῷ. Αίωνίου: Ν' AB, syrr.; άγίου: Νο D2 vg. Si l'on adopte cette deuxième leçon, on entendra ici l'Esprit-Saint.

Cf. supra, p. 409 sqq.
 Philon, De Fuga, 56-57 (M. 1, 554), interprétant Deut., iv, 4, écrit : Έχείνοις δ' ώς ἔρικε καὶ ἀφθαρσίαν μαρτυρεῖ διὰ τοῦ προσθείναι, ζήτε, ἐν τή σήμερον σήμερον δ' έστιν ο απέρατος και αδιεξίτητος αιών. Cf. GRILL, p. 82: « le σήμερον doit s'entendre sub specie aeternitatis ».

<sup>4.</sup> Westcott, p. 427: « The use of the absolute, timeless, term « being » (ων) guards against the thought that the Lord's Sonship was by adoption and not by nature. » On peut comparer le ὑπάρχων de Phil., II, 6 (supra, p. 417).

<sup>5.</sup> Cf. Ibid., 8 : καὶ ὧδε μὲν δεκάτας ἀποθνήσκοντες ἄνθρωποι λαμδάνουσιν. έχει δὲ μαρτυρούμενος ὅτι ζῆ. Cf. Ibid., 16 (χατὰ δύναμιν ζωῆς ἀχαταλύτου). 28 (υίὸν εἰς τὸν αίῶνα τετελειωμένον).

de ses relations avec le Père, il est aisé d'entendre la place qu'il occupe dans le monde; il faut cependant la décrire de plus près, à la suite de l'écrivain sacré. On a déjà vu la différence essentielle qui oppose le Fils à toutes les créatures : il a été engendré, elles sont faites 1; mais entre ces deux termes infiniment éloignés existe un rapport de dépendance : Dieu « a constitué son Fils héritier de tout, c'est par lui qu'il a créé les mondes »; enfin c'est le Fils qui « porte tout par la parole de sa puissance ».

La première de ces expressions rappelle la parabole évangélique des vignerons: « C'est l'héritier », se disent entre eux ces misérables; « venez, tuons-le, et nous aurons l'héritage » (Mt., xxi, 38). Si l'on s'en tient aux données de la parabole, l'héritage dont il y est parlé est la vigne, c'est-à-dire le peuple de Dieu, qui, si souvent, dans l'Ancien Testament, est représenté comme l'héritage (κληρονομία) de Dieu; ici cet héritage, c'est l'univers entier. Dans les deux cas, si l'on veut entendre la métaphore, il faut garder aux mots κληρονόμος, κληρονομία leur sens biblique 2: l'héritage, ou, comme nous dirions plutôt, le lot, la portion, c'est ce qui appartient à quelqu'un non par achat ni par conquête, mais en vertu d'une cession divine ou humaine, d'un privilège; c'est ainsi que la terre promise est l'héritage d'Israël, que Iahvé est l'héritage des lévites, et qu'Israël est son héritage; de même,

2. Cf. Westcott, p. 169-171, « the Biblical idea of inheritance (κληρογομία) ».

<sup>1.</sup> On ne saurait interpréter III, 2 (Ἰησοῦν, πιστὸν ὄντα τῷ ποιήσαντι αὐτόν, τς καὶ Μωϋσῆς ἐν ὅλφ τῷ οἶκφ αὐτοῦ) au sens d'une « création » du Fils: M. Μένκεσο (p. 98, n. 1) a très correctement expliqué ce texte « L'Épître met en parallèle Jésus et Moïse, qui tous deux ont été placés par Dieu à la tête d'une famille: Moïse à la tête de la famille juive, Jésus à la tête de la famille chrétienne. On ne peut donc rien conclure de ce passage au sujet de la nature du Christ. » Par contre, le même auteur (p. 87 sq.) croit pouvoir prouver la création du Christ par Dieu au moyen de II, 11: 8 τε γὰρ ἀγιάζων καὶ οἱ ἀγιαζόμενοι ἐξ ἐνὸς πάντες. C'est là une conclusion injustifiée; Cf. Westcott, in h. l.: « The Lord both as Son of God and as Son of Man can be spoken of as ἐκ Πατρός, and so men also both in their creation and in their re-creation. At the same time the language used naturally fixes attention on Christ and Christians in relation to the work of redemption and sanctification wrought out on earth. »

d'après le Nouveau Testament, les justes ont pour héritage la vie éternelle, le royaume de Dieu<sup>1</sup>. Dès lors, dire que le Fils est « héritier de tout », κληρονόμος πάντων, c'est dire en langue biblique que l'univers entier est son lot, sa possession<sup>2</sup>. C'est, en d'autres termes, ce que saint Paul disait aux Colossiens (1, 16): tout a été créé par lui et pour lui: τὰ πάντα δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν ἔκτισται.

Aux premiers mots de ce même texte de saint Paul fait écho la phrase suivante : « c'est par lui qu'il a créé les siècles », δι' οὖ καὶ ἐποίησεν τοὺς αἰῶνας; mais si l'idée est la même, l'expression, ici encore, est différente : les αἰῶνες, dont il sera encore question plus bas (xi, 3), ne sont pas les éons gnostiques³, ce sont soit les périodes successives ou les âges du monde conçus comme renfermant tous les êtres matériels qui y existent 4, soit plutôt les mondes matériels coexistants, qui, par leur ensemble, constituent l'univers 5. Cette conception, analogue à celle des « cieux », dont on trouve la trace chez saint Paul (II Cor., xii, 2), est étrangère à Philon, mais familière au judaïsme palestinien 6; d'ailleurs, elle n'intéresse pas

2. Il faut remarquer, d'ailleurs, que, à l'idée de possession, κληρο-

νόμος ajoute l'idée de filiation. Cf. Gal., IV, 7; Rom., VIII, 17.

3. Tels qu'on les trouve, par exemple, dans ce texte des Constitutions apostoliques (viii, 12) cité ici par Westcott : ὁ δι' αὐτοῦ (τοῦ υίοῦ)

ποιήσες τὰ χερουδίμ καὶ τὰ σεραφίμ, αἰῶνάς τε καὶ στρατίας...

5. Cheyne (EB, 1147): « The phrase of αίκνες means, not the ages of human history (as in Hebr., 1x, 26, cf. I Cor., x, 11), but the material

worlds which make up the universe. »

<sup>1.</sup> Tit., 111, 7 : χληρονόμοι γενηθώμεν χατ' ἐλπίδα ζωῆς αἰωνίου. Jac., 11, 5 : χληρονόμους τῆς βασιλείας. Hebr., v1, 17 : τοῖς χληρονόμους τῆς ἐπαγγελίας. Cf. Mt., v, 5; xix, 29; xxv, 34, etc.

<sup>4.</sup> C'est ainsi que l'entend Westcott: « the sum of the periods of time including all that is manifested in and through them. » Il est certain que ce sens temporel est le sens primitif de τρίν et de αίων, et que c'est le sens qu'on trouve le plus souvent dans le N. T. Mais il semble moins probable ici et surtout dans xi, 3: πίστει νοούμεν χατηρτίσθαι τοὺς αίωνας βήματι θεού, εἰς τὸ μὴ ἐχ φαινομένων τὸ βλεπόμενον γεγονέναι.

<sup>6.</sup> Cf. Eccli., xxxvi, 22 (19): δ θεὸς τῶν αἰώνων. Tob., xiii, 6. 10: τὸν βασιλέα τῶν αἰώνων. I Tim., i, 17: τῷ βασιλεῖ τῶν αἰώνων. De même Hénoch, ix, 4: βασιλεὸς τῶν αἰῶνων. xii, 3: id. Cf. targ. jer. i. Gen., xviii, 30. De même aussi dans l'ancienne littérature chrétienne: I Clem., xxxv, 3: δ δημιουργὸς καὶ πατὴρ τῶν αἰώνων. Lv, 6: θεὸς τῶν αἰώνων. Lxi, 2: βασιλεὸς τῶν αἰώνων. — Plus tard, le rabbinisme développa ces données en mille

directement la théologie trinitaire: ce qu'il importe de remarquer, c'est que les mondes ont été faits par le Fils (δι' αὐτοῦ). Plus bas (x1, 3) on dit que c'est Dieu qui, par sa parole (δήματι), a constitué les mondes : ces deux affirmations ne sont pas contradictoires; dans cette épttre, comme ailleurs chez saint Paul, l'action du Père et celle du Fils ne sont pas exclusives l'une de l'autre, tout au contraire elles ne sont qu'une seule et même action: le Père fait tout par le Fils.

Au verset suivant (1, 3), le Fils est représenté comme « portant tout par la parole de sa puissance », φέρων τε τὰ πάντα τῷ ῥήματι τῆς δυνάμεως αὐτοῦ. Une fois de plus, la pensée coïncide avec celle de l'épitre aux Colossiens (τὰ πάντα ἐν αὐτῷ συνέστηχεν), mais l'expression en diffère et porte une empreinte plus nettement judaïque ².

On n'est pas surpris dès lors de voir le domaine suprême conféré au Fils par le Père: « il l'a établi héritier de tout » (1, 2); Moïse est dans la maison de Dieu comme un serviteur fidèle, le Christ est, comme un Fils, préposé à sa maison (111, 5); il l'est aussi comme grand-prêtre (x, 21). Le monde futur, comme le monde présent, est soumis au Fils de Dieu, car tout lui a été soumis et rien n'a été laissé hors de son domaine (11, 5-8). Cependant nous ne voyons pas encore l'effet de cette

fantaisies: d'après b. Aboda Zara 3 b, Dieu porté sur un chérubin parcourt 18000 mondes (Cf. Weber, p. 169, 203 sq.). Ce sont là des spéculations assez semblables à celles qui ont été relevées plus haut (p. 78) chez les Grecs.

1. Cf. III, 4: Πᾶς γὰρ οἶχος χατασχευάζεται ὑπό τινος, ὁ δὲ πάντα χατασχευάσας θεός (verset qu'il faut traduire: « c'est Dieu qui a tout disposé », et non: « (le Fils) qui a tout disposé est Dieu ». Cf. Prat, Théol. de saint Paul, 1, p. 523).

2. Westcott compare Chem. R., § 36: « Le Saint, béni soit-il, porte (המוכ) le monde ». — Philon emploie plusieurs fois une expression très semblable mais dans un sens assez différent (φέρω = produire ou vivifier, non soutenir): Q. rer. divin. her. 36 (M. 1, 478): ἄτεχνον γὰρ καὶ στεῖραν οἶδ΄ ὅτι ψυχὴν ὁ τὰ μὴ ὅντα φέρων καὶ τὰ πάντα γεννῶν μεμίσηκας. (Mangey note: nescio tamen annon melius scribatur, σπείρων). De mutat. nomin., 256 (617): μὴ θαυμάσης, εἰ πάντα φέρων σπουδαῖα ὁ θεὸς ἤνεγκε καὶ τοῦτο τὸ γένος. Il faut remarquer, en outre, que tout cela est dit par Philon de Dieu, non du logos; il est donc doublement inexact de dire: « D'après Philon et l'Épître aux Hébreux, le Fils de Dieu « porte, soutient » le monde » (Μένιέσος, p. 205). Cf. Prat, 1, p. 504, n. 3.

domination universelle (II, 8), elle se manifestera quand Dieu aura assujetti à son Fils tous ses ennemis (I, 13; x, 13). On reconnaît ici la conception paulinienne du règne du Christ: il est encore imparfait, mais il tend infailliblement à son achèvement.

En tout cet exposé, l'écrivain sacré, fidèle en cela encore aux habitudes de pensée de son maître saint Paul, ne sépare pas les différentes phases de l'existence du Christ. Il a soin, au contraire, d'en enchaîner la série dans une courte phrase où se manifeste l'unité de la personne du Christ: « C'est lui qui, étant le rayonnement de sa gloire et l'empreinte de sa substance, soutenant l'univers par la parole de sa puissance, a expié nos fautes et s'est assis à la droite de la majesté, au haut des cieux, étant devenu (γενόμενος) supérieur aux anges, d'autant que le nom qu'il a reçu en héritage est plus grand que le leur. »

Les deux premiers membres énoncent les relations du Fils avec le Père et son action dans le monde; les deux participes (ων, φέρων) sont au présent : ils expriment la perpétuité de cette vie et de cette énergie, que l'incarnation même n'interrompt pas. Puis, l'auteur rappelle les deux faits qui commandent la vie humaine du Christ : la rédemption qu'il a accomplie (καθαρισμόν... ποιησάμενος) et son exaltation à la droite de Dieu (ἐκάθισεν ἐν δεξιῆ); deux traits achèvent de caractériser cette vie glorieuse du Seigneur : sa supériorité sur les anges², et le nom souverain qui lui est donné (cf. Phil., 11, 9).

Les événements de la vie humaine de Jésus sont, dans le reste de l'épitre, rappelés et décrits beaucoup plus longuement 3. Comme ils n'intéressent pas directement la doctrine

<sup>1.</sup> Cf. I Cor., xv, 27-28: πάντα γὰρ ὑπέταξεν ὑπὸ τοὺς πόδας αὐτοῦ. ὅταν δὲ εἶτη ὅτι πάντα ὑποτέτακται, δῆλον ὅτι ἐκτὸς τοῦ ὑποτάξαντος αὐτῷ τὰ πάντα. ὅταν δὲ ὑποταγῆ αὐτῷ τὰ πάντα...

<sup>2.</sup> Il s'agit ici non pas de la supériorité qu'il possède par nature, comme Fils de Dieu, mais de celle qu'il a acquise, comme homme, à sa résurrection. Cf. Chrysost., in h. l. C'est la même pensée qui sera développée un peu plus bas, 11, 9: τὸν δὲ βραχύ τι παρ' ἀγγέλους ἡλαττωμένον βλέπομεν Ἰησοῦν διὰ τὸ πάθημα τοῦ θανάτου δόξη καὶ τιμῆ ἐστεφανωμένον.

<sup>3.</sup> L'intérêt que prend l'auteur à la vie humaine du Christ se mani-

trinitaire, il serait superflu d'en reproduire ici les détails. Il faut cependant étudier de près l'idée de l'achèvement ou du perfectionnement (τελείωσις) du Christ, telle qu'elle est exposée par l'auteur 1. Cette idée lui est chère, et l'on doit y reconnaître une des conceptions les plus caractéristiques et aussi les plus profondes de sa christologie. On a cru pouvoir en tirer des objections décisives contre le dogme trinitaire; l'étude des textes où on la rencontre montrera qu'elle le confirme, loin de l'ébranler:

Celui qui avait été abaissé un peu au-dessous des anges. Jésus. nous le voyons, à cause de la mort qu'il a soufferte, couronné de gloire et d'honneur, afin que par la grâce de Dieu il goûtât la mort pour tous. Car il convenait que celui pour qui et par qui tout existe perfectionnât par les souffrances celui qui avait conduit à la gloire beaucoup de fils et qui est l'auteur de leur salut (11, 9-11).

Il fallait qu'il fût en tout rendu semblable à ses frères, afin de devevenir un grand-prêtre miséricordieux et fidèle dans toutes les relations (des hommes) avec Dieu, pour expier les péchés du peuple. Car avant été lui-même éprouvé par la souffrance, il peut secourir ceux qui sont éprouvés (II, 17-18). Cf. IV, 15.

Pendant les jours de sa vie mortelle, ayant présenté à celui qui pouvait le sauver de la mort ses prières et ses supplications avec de grands cris et avec des larmes, et avant été exaucé à cause de son respect, bien qu'il fût Fils, il a appris par ses souffrances l'obéissance, et, ainsi consommé, il est devenu pour tous ceux qui lui obéissent la cause du salut éternel, proclamé par Dieu grand-prêtre selon l'ordre de Melchisédec (v. 7-10). Cf. vII, 28.

Faut-il conclure de ces textes que le Christ est devenu Fils de Dieu, sur le chemin du renoncement, du sacrifice<sup>2</sup>? Non

feste aussi dans le choix des noms qu'il lui donne (Cf. Westcort, p. 33-35); il est sensiblement différent de l'usage de saint Paul. On trouve Ἰησοῦς 9 fois : 11, 9; 111, 1; v1, 20; v11, 22; x, 19; x11, 2.24; x111, 12.20; δ Χριστός 6 fois : 111, 14; v, 5; v1, 1; 1x, 14.28; x1, 26; Χριστός 3 fois : 111, 6; 1x, 11.24; Ἰησοῦς Χριστός 3 fois (plus de 30 fois dans Rom., 11 fois dans Ia Petri): x, 10; xIII, 8.21; Χριστὸς Ἰησούς jamais; υίος 5 fois : 1, 2.5; III, 6; v, 8; vII, 28; δ υίος : 1, 8 : δ υίος τοῦ θεοῦ : VI, 6; VII, 3; x, 29; Ἰησους δ υίδς του θεου : IV, 14; δ Κόριος seulement : II, 3;

1. Cf. WESTCOTT, The idea of teleiwois; the teleiwois of Christ (notes

additionnelles), p. 64-68.

2. Boyon, Théol. du N. T., 11, p. 375.

certes; quand il se soumit à cette formation douloureuse, il était Fils, καίπερ ὢν υίός, et il ne cessait pas, même à ces heures de larmes et de sang, de soutenir le monde par sa parole puissante, et d'être le rayonnement de la gloire du Père. Tous ces textes, à coup sûr, décrivent une formation, un progrès; mais le terme n'en est point la filiation divine, c'est la médiation sacerdotale du Christ. Jésus n'a pas acquis par ses souffrances un nouveau titre à sa divinité, mais bien la connaissance expérimentale de nos misères, et, par là, un nouveau titre à notre confiance.

On n'en conclura pas davantage que sa science était courte, si elle ignorait nos maux, et sa nature imparfaite, si elle ne pouvait s'achever que dans l'épreuve<sup>1</sup>. La science divine atteignait sans doute toutes nos misères avec une sûreté et une précision que nulle science humaine n'égale, mais elle les voyait dans l'éternelle sérénité d'une contemplation que nulle souffrance n'a fait frémir; au Prêtre et au Sauveur des hommes il fallait une autre connaissance de nos maux, connaissance plus humble mais plus émue, plus imparfaite mais toute pénétrée d'humaine compassion. Il convenait aussi que lui, qui devait conduire à la gloire les fils de Dieu, y entrât comme eux par la souffrance (11, 10), et que, pour sauver ceux qui lui obéiraient, il se soumît lui-même à l'épreuve et, dans les prières et les larmes, apprît à obéir (v, 7-9).

Ainsi, dès le principe, tout est consommé en lui : sa science, sa sainteté, sa gloire; il est l'empreinte de la substance du Père, empreinte éternellement parfaite et ineffaçable. Mais, ce qu'il n'avait point alors et ce que sa vie dans la chair lui a

<sup>1.</sup> Μένκέσοz, p. 92: « Si l'auteur de notre Épître avait cru à la divinité essentielle du Christ, il n'aurait pas fait dépendre de son incarnation la connaissance des misères de l'humanité. Dieu est omniscient; il connaît les sentiments de l'homme sans avoir besoin de s'incarner... » p. 93: « La τελείωσις, dans le langage de l'Epître aux Hébreux, n'est pas la perfection morale, mais le terme d'une évolution, la plénitude d'un épanouissement. Cette perfection, le Fils de Dieu l'a atteinte. Si l'auteur avait cru à la déité du Christ, il n'aurait pu s'exprimer ainsi; car Dieu, dans la conception israélite, est la perfection absolue. L'état primitif du Fils, au contraire, était susceptible d'un développement, d'un progrès, d'un perfectionnement. »

donné jour à jour, c'est la communauté et l'expérience de nos misères, de nos tentations, de nos larmes. Il était Dieu et Seigneur; du jour où il s'est fait homme, il a voulu se mettre à cette rude école pour devenir Sauveur et Prêtre.

Toute cette doctrine divine éclaire le dogme de la Trinité, loin de l'obscurcir : déjà dans sa vie préexistante, le Fils se distinguait nettement du Père : il est le rayonnement de sa gloire, il est l'empreinte de sa substance; Dieu l'a fait héritier de l'univers, il a par lui créé les mondes; soit dans sa nature, soit dans son action, il dépend en tout de Dieu<sup>1</sup>; en un mot, Dieu est le Père, et lui est le Fils. Mais l'infirmité de sa chair fonde une relation nouvelle; le Père devient pour le Christ celui qui peut le sauver de la mort, celui qu'il prie avec de grands cris et des larmes.

Cette double relation, manifestement, ne peut se réduire à une simple dualité d'aspects introduite en Dieu<sup>2</sup>; mais la seconde série de textes, plus encore que la première, résiste à toute interprétation unitarienne. On peut parler de rayonnement et d'empreinte, — on le voit par l'exemple de Philon, — sans affirmer par là une distinction personnelle : on peut même essayer de réduire les termes de Père et de Fils à des expressions symboliques, qui n'impliquent pas nécessairement une relation réelle. Mais nul espoir d'interpréter de la sorte les prières de Jésus et ses cris vers son Père.

D'autre part, il est impossible de méconnaître, dans l'épître aux Hébreux, l'unité de la personne du Fils<sup>3</sup>, de briser la chaîne qui unit sa divinité, ses souffrances, sa gloire. C'est bien une seule et même personne qui est le rayonnement de

2. Cf. Moberly, Atonement and personality (5° éd. London, 1907),

p. 86.

<sup>1.</sup> Dans deux citations (1, 9; x, 7) le Père est appelé le Dieu du Fils; mais l'auteur ne faisant que reproduire des textes de l'A. T., il serait imprudent d'en trop presser la signification. Cf. supra, p. 393, n. 2, et infra, p. 466 et n. 8.

<sup>3.</sup> Avec le texte cité plus haut (p. 454) le plus significatif est x, 5-7: « En entrant dans le monde, il (le Fils) dit : tu n'as pas voulu de sacrifice et d'offrande, mais tu m'as formé un corps; tu n'as pas agréé d'holocauste ni de victime pour le péché, alors j'ai dit : Voici que je viens... pour faire, ô Dieu, ta volonté. »

Dieu et qui est semblable à nous, qui soutient les mondes et qui prie; elle n'est point une émanation transitoire du Père, se détachant de lui à l'incarnation, pour apparaître sur notre terre; elle est le Fils, dont toute la carrière, si on l'ose dire, nous est révélée, aussi bien sa vie immuable et divine avant la création, que sa vie humble et tentée ici-bas, que sa vie glorieuse au ciel, à la droite de la majesté divine 1.

1. V. à la fin du volume, note G, La doctrine du logos chez Philon et la doctrine du Fils dans l'épître aux Hébreux.

### CHAPITRE V

# SAINT JEAN. - L'APOCALYPSE.

§ 1. - Dieu.

Pour qui regarderait l'Apocalypse comme une compilation, où un rédacteur chrétien aurait juxtaposé, soudé ensemble et légèrement glosé des apocalypses juives, il n'y aurait point à parler de théologie de l'apocalypse; on pourrait peut-être recueillir quelques indications éparses dans des gloses rédactionnelles, mais il faudrait renoncer à chercher un corps de doctrine. Grâce à Dieu, la fortune brillante des théories de Vischer<sup>1</sup> a été d'assez courte durée et, même en dehors des cercles catholiques, on renonce à faire de l'auteur de l'Apocalypse un simple rédacteur<sup>2</sup>. On remarque que la

1. E. VISCHER, Die Offenbarung Ioh. eine jüdische Schrift in christl. Bearbeintung. TU, II, 3 (1886). On peut voir l'histoire de cette discussion dans W. Bousset, art. Apocalypse, EB, 202 sqq., et dans

SWETE, Apocalypse, p. XLIX sqq.

2. Ce progrès s'est accentué pendant ces dernières années. Dans l'article cité ci-dessus, publié en 1899, Bousser écrivait (p. 205) : « It seems to be settled that the Apocalypse can no longer be regarded as a literary unity. Against such a view criticism finds irresistible considerations. Among these is the incongruity between 7, 1-8 and 7, 9-17... » Dans la dernière édition de son commentaire (1906), le même auteur rapporte (p. 288) les objections formulées contre l'unité de ce ch. vii, et conclut : « Es erscheint mir nun aber nicht unmöglich, gegenüber jenen Haupteinwänden die relative Einheit des Kapitels (mit Weizs., Sabat., Schön) festzuhalten. » Et, bien qu'il tienne encore que l'auteur de l'Apocalypse s'est inspiré de documents antérieurs, il écrit (p. 141): « Freilich wird es immer wichtiger bleiben - es wird dieser Gesichtspunkt gar zu oft übersehen - festzustellen, was der Apokalyptiker selbst aus seinem Stoff gemacht hat, als in dem Dunkel der hinter ihm liegenden apokalyptischen Tradition einige unsichere Schritte zu tun. » Dans son édition de l'Apocalypse (1907), Swere a réagi encore plus énergiquement contre les hypothèses de Volter et de Vischer (p. xlvi-lv), de même Allo (1921), p. clv-clxiii. Charles (1920) pense que l'auteur est mort, laissant l'œuvre incomplètement

langue et le style accusent partout la même maini; que l'usage, si constant et en même temps si libre, qui est fait de l'Ancien Testament, rend peu vraisemblable la transcription servile de documents d'ailleurs inconnus2. Enfin et surtout, la personnalité puissante qui s'affirme dès le début, dans les lettres aux sept églises, est bien celle d'un prophète et non d'un compilateur3; le livre entier résonne du même accent. C'était à peu près l'époque où s'écrivait le IV° livre d'Esdras; l'auteur inconnu de cette apocalypse juive s'efface derrière son héros, comme d'autres derrière Hénoch, Baruch, Adam. Le prophète chrétien n'a pas besoin de se couvrir ainsi du nom des anciens héros, ni d'antidater sa prophétie pour la rendre plus vénérable; il se nomme : « Jean, votre frère et votre compagnon d'épreuve et de royaume et de patience en Jésus, exilé dans l'île de Patmos pour la parole de Dieu et le témoignage de Jésus » (1, 9)4. Et sous cette épreuve, dont il porte lui-même le poids, il n'est point accablé comme

rédigée (jusqu'à xx, 3); un rédacteur maladroit serait intervenu alors; les deux derniers chapitres seraient, par sa faute, entièrement bouleversés, et des interpolations auraient été pratiquées ici ou là dans le reste de l'œuvre (p. L-LXI); sous ces réserves, qui sont graves, et injustifiées, Charles estime que « the unity of thought and development in the Apocalypse is immensurably greater than in any of the great Jewish apocalypses of an earlier or contemporary date » (p. LXXXVII).

1. Swete, p. xlvi sqq. - 2. Ibid., p. liii. Cf. cxxxix-clii.

3. Bousset, p. 242: « Treffend hat Sabatier, p. 10, dies Problem zusammengefasst: le rédacteur chrétien n'est pas un simple littérateur... ce Jean qui écrit aux sept églises d'Asie... veut faire œuvre apostolique ou du moins œuvre pastorale directe, et dès lors il devient difficile d'admettre qu'un apôtre ou un pasteur d'âmes se soit borné à un simple rôle d'éditeur et d'annotateur... Wir dürfen uns dann auch den Schriftsteller derselben (der Apk) nicht in den späteren Partien als simplen Redaktor denken, sondern als selbsttätigen Schriftsteller, der allerdings apokalyptische Quellen und Fragmente mündlicher und schriftlicher Tradition in reichem Masse verwandte, aber doch so, dass er selbsttätig und frei mit seinem Stoff schaltete und aus den verschiedenen Elementen ein neues Ganze schuf, das den Stempel seines Geistes trägt. » Cf. J. Wellhausen, Analyse der Offenbarung Johannis (Abhandlungen der königl. Gesellsch. der Wissensch. zu Göttingen, Neue Folge, 1x, 4), p. 5.

4. Sur l'authenticité de l'Apocalypse, cf. JACQUIER, IV, 321-330;

SWETE, CLXXIV-CLXXXV; et surtout Allo, p. CLXXI-CCXXV.

l'auteur d'Esdras : le duel sanglant qui s'engage autour de lui entre l'Empire et l'Église, entre les adorateurs de la bête et les serviteurs de l'Agneau, ne peut avoir qu'une issue; et il est si sûr du triomphe, il le décrit avec tant d'enthousiasme, que sa prophétie sera désormais le réconfort des martyrs<sup>1</sup>.

Dans ces visions on ne cherchera pas un exposé de la doctrine chrétienne tel qu'on le lisait dans l'épître aux Hébreux: ce prologue majestueux, ces périodes harmonieuses et souples, cette théologie savante et limpide, rien de tout cela ne se retrouve ici; celui qui écrit est le fils du tonnerre; celui dont il porte le message est le lion de Juda, sa voix est pareille au fracas des grandes eaux, et ses yeux sont une flamme ardente. Du moins peut-on, dans ces prophéties, saisir la foi qui s'affirme avec tant d'enthousiasme, et, à défaut d'une exposition d'ensemble, recueillir à travers le livre les traits doctrinaux si vigoureusement gravés.

Ces traits se distinguent à première vue de ceux que l'on remarque dans les autres livres du Nouveau Testament. Le Dieu de l'Apocalypse ressemble beaucoup plus au Dieu des Prophéties et des psaumes qu'à celui des évangiles et des épîtres. C'est le Dieu tout-puissant², le Dieu saint³, véritable 4 et juste 5, le Dieu fort 6, le Dieu vivant7; c'est l'Alpha et l'Oméga8, le principe et la fin 9; c'est celui qui a

<sup>1.</sup> Cf. la lettre des martyrs de Lyon, ap. Euseb., h. e., v, 1, 10.58; 2, 3.

<sup>2.</sup> Ὁ παντοκράτωρ: *Apoc.*, 1, 8; 1ν, 8; x1, 17; xν, 3; xν1, 7. 14; xιx, 6. 15; xx1, 22. En dehors de l'Apocalypse, ne se trouve dans le N. T. que dans II *Cor.*, v1, 18 (λέγει κύριος παντοκράτωρ), et c'est une citation de l'A. T.

<sup>3.</sup> Αγιος: ιν, 8; νι, 10; δσιος: xν, 4; xνι, 5. Dans les autres livres du N. Τ., ὅσιος n'est jamais employé comme épithète de Dieu; ἄγιος se trouve: Luc., 1, 49 (ἄγιον τὸ δνομα αὐτοῦ = Ps., cxi, 9); Jo., xνιι, 11 (πάτερ ἄγιε); I Pet., 1, 15.16 (κατὰ τὸν καλέσαντα ὑμᾶς ἄγιον).

<sup>4. &#</sup>x27;Aληθινός : VI, 10.

<sup>5.</sup> Δίχαιαι καὶ άληθιναὶ αί δδοι σου : xv, 3; cf. xvi, 7; xix, 1.2.

<sup>6.</sup> Ισχυρος: xviii, 8. N'est pas attribué à Dieu dans le reste du N. T. 7. Ζων: 1, 18; iv, 9.10; vii, 2; x, 6; xv, 7. Assez fréquent chez saint

Paul, plus rare dans les autres livres du N. T.

<sup>8.</sup> I, 8; XXI, 6. Ne se trouve pas ailleurs dans le N. T., de même que les expressions qui suivent.

<sup>9. &#</sup>x27;Η ἀρχὴ καὶ τὸ τέλος : xxi, 6; xxii, 13.

été, qui est et qui vient<sup>1</sup>; c'est le roi<sup>2</sup>, le maître<sup>3</sup>, le créateur du ciel et de la terre et de tout ce qu'ils renferment<sup>4</sup>, c'est le juge et le vengeur<sup>5</sup>; tous doivent le craindre et l'adorer<sup>6</sup>. A côté de ces descriptions sévères on cherche en vain une mention du Père céleste; de la paternité de Dieu à l'égard des hommes il n'est parlé que dans un seul passage, et c'est une citation de l'Ancien Testament : « Celui qui vaincra héritera de tout cela, et je serai son Dieu, et il sera mon fils<sup>7</sup>. »

A ces accents on reconnaît sans doute celui que le Christ lui-même appelait le fils du tonnerre; mais il faut ajouter que presque toutes ces expressions sont empruntées à l'Ancien Testament; elles accusent l'influence subie par l'auteur plus encore que ses tendances personnelles : sa doctrine, comme ses visions, rappelle souvent trait pour trait les livres des prophètes, d'Isaïe, d'Ézéchiel, de Zacharie, surtout de Daniel<sup>8</sup>. Il n'est pas surprenant que cette influence soit plus sensible ici que dans tout le reste du Nouveau Testament : par sa destination, comme par son caractère littéraire, l'Apo-

<sup>1. &#</sup>x27;θ ἦν καὶ ὁ ὢν καὶ ὁ ἐρχόμενος: IV, 8; I, 4.8. On a ici un développement du nom divin de Iahvé (cf. Targ. de Jérus. sur Ex., III, 14; Targ. Jon. sur Deut., κκκιι, 39); ἐρχόμενος n'est pas identique à ἐσόμενος, avec la durée future il marque la parousie de Dieu. Holtzmann (N. T., Theol., II, 469) voit ici une référence au Christ; cette interprétation semble forcée, d'autant que, dans la venue triomphante du Christ, Dieu se manifestera aussi, et, par conséquent, saint Jean peut, dans l'Apocalypse comme dans son évangile (xIV, 23), parler de la venue du Père.

<sup>2.</sup> Basileus: xv, 3. Cf. Mt., v, 35; I Tim., 1, 17; vi, 15.

<sup>3.</sup> Δεσπότης: vi, 10. Cf. Lc., ii, 29; Act., iv, 24. 4. x, 6; iv, 11; xiv, 7. — 5. vi, 10; xix, 2; xx, 11-15.

<sup>6.</sup> XIV, 7; XV, 4. Ces traits ont été, pour la plupart, réunis par Swete,

p. clviii, clix et par Charles, p. cx. — 7. xxi, 7. Cf. II Sam., vii, 14.

<sup>8.</sup> On peut signaler aussi des rapprochements avec la littérature apocalyptique du judaïsme (cf. Swete, p. xxII-xxXII; Bousset, p. 1-19, 272-274 et passim); mais, comme l'observe Swete (p. clvII), « he (l'auteur) does not use these sources with anything like the distinctness with which he refers to Isaiah, Ezekiel, or Daniel, or to sayings of Christ which are in our present Gospels. The most that can be safely affirmed is that he shared with the Jewish apocalyptists the stock of apocalyptic imagery and mystical and eschatological thought which was the common property of an age nurtured in the Old Testament and hard pressed by the troubles and dangers of the times.

calypse tient au passé beaucoup plus étroitement que les évangiles et les épîtres. L'idée qui la domine tout entière, c'est la lutte de l'empire et de l'Église; les visions qu'elle reflète, ce sont les fléaux qui vont ravager le monde, le triomphe final de Dieu. Dans ces scènes de terreur et de gloire on ne peut s'attendre à retrouver les mêmes accents que dans le sermon sur la montagne ou dans le discours après la cène. En face de Dieu on n'aperçoit que les martyrs qu'il venge ou les rebelles qu'il terrasse; on ne voit plus. comme chez saint Paul, les chrétiens s'approchant peu à peu du Père par l'union au Christ et la vie dans l'Esprit ou. comme dans l'évangile de saint Jean, recevant en eux le Père et le Fils qui viennent y faire leur demeure. Ce n'est pas qu'on ne trouve ici où là des traits d'une tendresse infinie, Dieu, par exemple, effacant lui-même toute larme des yeux de ses serviteurs (vii, 17); mais ces traits sont rares et d'ailleurs ils décrivent le bonheur céleste et non la vie chrétienne ici-bas.

On comprend que, par cette orientation générale, l'Apocalypse ressemble aux prophéties du judaïsme : le triomphe de Dieu sur les ennemis de son peuple, c'est là, de part et d'autre, la grande espérance. Mais, à côté de Dieu, le Christ ou l'agneau joue, dans l'Apocalypse, un rôle qui ne pouvait être compris que des chrétiens, et par là le livre de saint Jean se distingue totalement de ceux d'Ézéchiel ou de Daniel.

### § 2. - Le Christ.

Il est vrai que dans sa description du Messie on retrouve bien des traits d'origine juive. Saint Jean aime, à représenter le Christ et même le chrétien comme « régissant les peuples avec une verge de fer<sup>1</sup> »; c'est une image empruntée au psaume II, 9, et on la retrouve, appliquée au Messie, dans les psaumes de Salomon (xvII, 24). Le glaive à deux tranchants, qui sort de la bouche du Christ<sup>2</sup>, rappelle plusieurs passages d'Isaïe et du livre de la Sagesse<sup>3</sup>. La des-

<sup>1.</sup> II, 27; XII, 5; XIX, 15. — 2. I, 16; II, 12.16; XIX, 15. 3. Is., XI, 4; XLIX, 2; Sap., XVIII, 15.

cription du Fils de l'homme (1, 13 sqq.) est surtout inspirée de Daniel (vII, 13; x, 5)<sup>1</sup>, mais il est très notable que saint Jean représente le Christ sous les traits que Daniel donne à l'Ancien des jours, c'est-à-dire à Dieu<sup>2</sup>.

Ces similitudes de détail ne doivent pas faire prendre le change : c'est dans sa christologie surtout que saint Jean se montre ce qu'il est, non un scoliaste juif³, mais un prophète chrétien. Son Messie est bien ce Jésus que les évangiles et les épîtres font connaître, mais dans les visions de l'Apocalypse il se révèle autrement que dans les récits des évangélistes ou dans les lettres de saint Paul : ce n'est plus le Maître qui traverse humblement les campagnes de Galilée et qui est crucifié à Jérusalem; ce n'est pas non plus le chef mystique de l'Église, le Christ spirituel dans lequel vivent tous les chrétiens; c'est le triomphateur :

Je vis sept chandeliers d'or, et, au milieu des chandeliers, comme un fils d'homme, vêtu d'une tunique, et la poitrine ceinte d'une ceinture d'or; et sa tête et ses cheveux étaient blancs comme de la laine blanche, comme de la neige, et ses yeux comme une flamme de feu, et ses pieds étaient semblables à de l'orichalque enflammé dans une fournaise, et sa voix était comme la voix des grandes eaux; et il avait dans la main droite sept étoiles, et de sa bouche sortait une épée aiguë à deux tranchants, et sa face était comme le soleil quand il apparaît dans toute sa force (1, 12-16).

Et je regardai, et voici un nuage blanc, et, assis sur le nuage, comme un fils d'homme, ayant sur sa tête une couronne d'or et dans sa main une faux tranchante (xiv, 14).

Et je vis le ciel ouvert, et voici un cheval blanc, et celui qui le montait est appelé fidèle et véritable, et c'est dans la justice qu'il juge

1. Certains traits sont empruntés à Ézéchiel (אנוו, 2: פְקוֹל מֵוֹם רָבִּוֹם)
et à Zacharie, אוו, 10. Dans ces deux passages, saint Jean suit le texte
hébreu et non celui des LXX.

2. Dan., vii, 9: Τὸ ἔνδυμα αὐτοῦ λευχὸν ώσεὶ χιών, καὶ ἡ θρὶξ τῆς κεφαλῆς αὐτοῦ ώσεὶ ἔριον καθαρόν. Hénoch (xlvi, 1) avait repris cette description, mais en l'appliquant à la « Tête des jours » et non au Messie.

3. Wernle (Die Anfänge, p. 260), après avoir rappelé qu'il y avait alors des prophètes chrétiens, poursuit, en parlant de l'Apocalypse : « Sein Autor gehört kaum mehr selbst zu ihnen. Er usurpiert ihre Autorität für jüdische Schulweisheit. » Plus haut (p. 257), il avait ainsi caractérisé l'homme et l'œuvre : « Allerdings kein lebendiger Prophet, ein Buch redet hier zu uns. »

et qu'il guerroie. Et ses yeux étaient une flamme de feu, et sur sa tête étaient de nombreux diadèmes, et il portait écrit un nom que nul autre que lui ne connaît, et il était couvert d'un manteau teint de sang, et son nom est le Verbe de Dieu. Et les armées du ciel le suivaient sur des chevaux blancs, vêtus de lin blanc et pur. De sa bouche sort une épée aiguë pour frapper les nations, et lui-même les régira avec une verge de fer; et lui-même foule la cuve de vin de l'indignation de la colère du Dieu tout-puissant : et il a sur son manteau et sur sa cuisse un nom écrit : Roi des rois et Seigneur des Seigneurs (xix, 11-16).

Il était bon de relire ces chevauchées triomphales pour se rappeler le point de vue propre du prophète de l'Apocalypse: on ne trouve pas chez lui la théologie ni la mystique des épitres pauliniennes et du IV° évangile, mais bien une foi ardente dans le triomphe du Christ. Ses souffrances et sa mort sanglante sont rappelées souvent, mais comme un titre de gloire: « Il est digne, l'agneau immolé, de recevoir la puissance et la richesse et la sagesse et la force et l'honneur et la gloire et la louange¹. »

De même ses relations avec ses fidèles sont le plus souvent représentées non dans la formation progressive du chrétien sur terre<sup>2</sup>, mais dans le couronnement au ciel de tous ces rois, rachetés par le Christ, et triomphant avec lui<sup>3</sup>.

1. v, 12. Cf. ib., 9: « Tu es digne de prendre le livre et d'ouvrir ses sceaux, parce que tu as été immolé... »; 1, 7: « Il vient avec les nuages, et tous les yeux le verront, et ceux qui l'ont percé le verront, et toutes les tribus de la terre se lamenteront sur lui »; 1, 18: « J'étais mort et je suis vivant pour les siècles des siècles, et j'ai les clefs de la mort et de l'Hadès... »; etc. C'est pour rappeler cette idée qui lui est si chère, que saint Jean appelle si souvent Jésus-Christ l'agneau: dans tout le N. T., l'Apocalypse est le seul livre où ce nom, τὸ ἀρνίον, soit appliqué au Christ, il l'est 29 fois; au même sens, saint Jean emploie 2 fois ἀμνός dans son évangile (1, 29.36). Cf. Act., viii, 32; I Pet., 1, 19.

2. Cependant, dans les lettres aux sept églises, se manifeste la direction constante des chrétiens par Jésus-Christ: il les exhorte, les reprend, les châtie, les invite à le prier. Aussi ces lettres commencent par une doxologie en l'honneur de « celui qui nous aime, qui nous a rachetés de nos fautes dans son sang, qui a fait de nous un royaume, des prêtres pour Dieu et pour son Père » (1, 5). Toutefois, même dans ces lettres, c'est la pensée de la parousie du Christ et de la gloire céleste qui remplit le cœur de saint Jean: 11, 7; 11, 10-11; 11, 16-17; 11, 26-29; 111, 3-5; 111, 11-12; 111, 20-21.

3. v, 10. Cf. vii, 17; xiv, 1.4; xix, 9.14, etc.

Cette gloire du Christ, sur laquelle l'Apocalypse attache nos regards, apparaît sous deux aspects divers, et qui, à bien des critiques, paraissent incompatibles. Souvent elle est représentée comme le prix des souffrances du Christ, souvent comme le privilège de sa nature.

« Le vainqueur, je lui donnerai de s'asseoir avec moi sur mon trône, de même que j'ai vaincu et que je me suis assis avec mon Père sur son trône » (III, 21). On a voulu voir là de l'adoptianisme1; il faut pour cela donner à cette conception de la gloire de Jésus une signification exclusive, comme si, pour saint Jean, elle n'appartenait au Christ qu'en vertu de ses souffrances et de sa mort. C'est là créer des contradictions à plaisir. On reconnaîtra, cependant, sans peine, que cette affirmation des mérites de Jésus et de leur récompense au ciel est chère à l'auteur de l'Apocalypse plus peut-être qu'à aucun autre : il y voit la garantie de l'espérance chrétienne, les prémices du triomphe de l'Église<sup>2</sup>. Aussi aime-t-il à rappeler, par les noms mêmes qu'il donne au Seigneur, son humanité et ses souffrances : le plus souvent il l'appelle Jésus<sup>3</sup>, ou l'Agneau<sup>4</sup>; les noms de Christ<sup>5</sup>, de Fils<sup>6</sup>, de Seigneur<sup>7</sup>, sont beaucoup plus rarement employés que chez saint Paul ou dans le IV° évangile, et sont plutôt des titres que des noms propres; on retrouve encore la même idée dans les appellations symboliques de « lion de Juda » (v, 5), de « racine de David » (xxii, 16). On n'est pas surpris non plus de voir Jésus à plusieurs reprises, appeler Dieu son Dieu 8.

D'autre part, la description qui est faite de sa gloire dépasse

<sup>1.</sup> Wernle, p. 271: « Das ist Adoptionschristologie. Jesus hat sein Verdienst und infolgedessen seine Würde. »

<sup>2.</sup> C'est en ce sens que Jésus est appelé par saint Jean (Apoc., 1, 5) comme par saint Paul (Col., 1, 18), ὁ πρωτότοχος τῶν νεκρῶν.

<sup>3. 1, 9;</sup> xII, 17; xIV, 12; xVII, 6; xIX, 10; xX, 4; xXII, 16. Ἰησούς Χριστός: 1, 1.2.5. — 4. V. supra, p. 465, n. 1.

<sup>5.</sup> xI, 15 : Τοῦ χυρίου ἡμῶν καὶ τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ. xII, 10 : ἡ βασιλεία τοῦ θεοῦ ἡμῶν καὶ ἡ ἐξουσία τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ. xx, 4 : ἐδασίλευσαν μετὰ τοῦ Χριστοῦ. xx, 6 : ἱερεῖς τοῦ θεοῦ καὶ τοῦ Χριστοῦ.

<sup>6. 11, 18 :</sup> Τάδε λέγει ὁ υίὸς τοῦ θεοῦ.

<sup>7.</sup> xiv, 13 : Of èv Κυρίω ἀποθνήσχοντες. xxii, 20 : ἔρχου, χύριε Ἰησοῦ. xxii, 21 : ἡ χάρις τοῦ χυρίου Ἰησοῦ. Cf. xi, 8 : Ὁ χύριος αὐτῶν. xvii, 14 : Κύριος χυρίων. xix, 16 : id. — 8. iii, 2.12.

toute proportion humaine: il est « le maître des rois de la terre » (1, 5); il est « le roi des rois et le seigneur des seigneurs » (xvu, 14; xix, 16); il tient les cless de la mort et de l'enfer (1, 8); il peut seul ouvrir les sceaux du livre divin (v, 5 sqq.). Cette gloire elle-même n'est que le rayonnement d'une majesté vraiment divine et éternelle: il est « le principe de la création¹»; il est, comme Dieu, le principe et la fin, le premier et le dernier, l'alpha et l'oméga²; comme Dieu, il est « le Vivant³ »; comme Dieu, il est le saint et le véritable⁴. Comme Dieu, il scrute les reins et les cœurs⁵, il fait mourir et il arrache à l'enfer⁶. Pour expliquer une telle communauté de titres et de fonctions entre Dieu et le Christ, plusieurs critiques l'attribuent à la « naïveté d'un théologien laïque », qui identifie Dieu et Jésus, tout en conservant d'ailleurs des éléments d'une christologie archaïque 7. De pareils

<sup>1.</sup> III, 14: ἡ ἀρχὴ τῆς κτίσεως τοῦ θεοῦ. Cf. Prov., VIII, 22: Κύριος ἔκτισέ με ἀρχὴν ὁδῶν αὐτοῦ. Col., I, 15.18: Πρωτότοκος πάσης κτίσεως... ὅς ἐστιν ἡ ἀρχή. Śwete interprète exactement cette expression: « He (Christ) is not, as the Arians inferred, ἐν τῶν κτισμάτων, but the ἀρχὴ τῆς κτίσεως, the uncreated principle of creation, from whom it took its origin. » Bousset, sans vouloir se prononcer, constate que cette interprétation est celle de la plupart des exégètes; et, en effet, elle est imposée par toute la théologie de l'Apocalypse. Cf. Charles, cxi-cxii.

<sup>2. 1, 17; 11, 8;</sup> xxii, 13: 'Εγὼ τὸ ἄλφα καὶ τὸ ὧ, ὁ πρῶτος καὶ ὁ ἔσχατος, ἡ ἀρχὴ καὶ τὸ τέλος. Cf. 1, 8 (de Dieu): 'Εγώ εἰμι τὸ ἄλφα καὶ τὸ ὧ, λέγει κύριος ὁ θεός, ὁ ὢν καὶ ὁ ἦν καὶ ὁ ἔρχόμενος, ὁ παντοκράτωρ. xxi, 6: 'Εγὼ τὸ ἄλφα καὶ τὸ ὧ, ἡ ἀρχὴ καὶ τὸ τέλος.

<sup>3.</sup> τ, 48 : Ἐγώ εἰμι... ὁ ζῶν. Cf. en parlant de Dieu : τν, 9-10 : δώσουσιν... δόξαν... τῷ ζῶντι εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων... καὶ προσκυνήσουσιν τῷ ζῶντι... κ, 6.

<sup>4.</sup> III, 7: Τάδε λέγει ὁ ἄγιος, ὁ ἀληθινός. Cf. en parlant de Dieu: vI, 10: Ὁ δεσπότης ὁ ἄγιος καὶ ἀληθινός. Cf. Charles, I, p. 85. — 5. I, 18; II, 23.

<sup>6.</sup> II, 23 : Έγω είμι ό έραυνων νεφρούς και καρδίας, και δωσω ύμιν έκαστῷ κατὰ τὰ ἔργα ύμῶν. C'est dans les mêmes termes que Jérémie fait parler Iahvé, κνΙΙ, 10 : Ἐγὼ Κύριος ἐτάζων καρδίας και δοκιμάζων νεφρούς, τοῦ δοῦναι ἑκάστῳ κατὰ τὰς όδοὺς αὐτοῦ.

<sup>7.</sup> Bousset, Offenbarung, p. 239: « Die Christologie der Briefe ist allerdings, nach dieser Seite betrachtet, die scheinbar fortgeschrittenste fast im ganzen N. T... Wir haben in ihnen einen von aller theologischen Reflexion unberührten Laienglauben, der mit unbekümmerter Naivetät Christus in seinen Prädikaten und Attributen mit Gott einfach identifiziert und auf der andern Seite auch ganz archaistische Elemente ruhig übernimmt. » Cf. Wernle, Anfänge, p. 268-274, « Laientheologie », surtout p. 271.

jugements montrent seulement que ceux qui les portent sont devenus si étrangers à la foi des apôtres qu'ils ne peuvent plus la comprendre. En réalité, il n'y a rien dans toute cette doctrine qui puisse déconcerter un chrétien, ni son archaïsme prétendu, ni l'union et l'égalité qu'elle implique entre Dieu et Jésus-Christ. Sans hésitation, Jean confesse que la gloire de Jésus est le privilège incommunicable de sa divinité, et aussi qu'elle est la récompense de ses souffrances et les prémices de notre propre gloire, et ces deux affirmations sont pour lui si fondamentales et, en même temps, si familières, qu'il n'éprouve pas le besoin de les concilier, et qu'il laisse aux théologiens futurs le soin d'en montrer l'accord¹.

Cette foi se traduit spontanément par le culte : la religion du chrétien se porte du même élan vers Jésus et vers Dieu; les saints « gardent les commandements de Dieu et la foi de Jésus » (xiv, 12); ils sont les serviteurs de Jésus (1, 1; 11, 20, etc.) comme les serviteurs de Dieu (vii, 3; x, 7, etc.); les martyrs sont les témoins de Jésus (n, 13). Ceux qui « auront part à la première résurrection » « seront prêtres de Dieu et du Christ » (xx, 6). Au ciel, les hymnes qui parfois s'adressent à Dieu seul<sup>2</sup>, s'adressent aussi parfois à l'Agneau, et dans des termes aussi magnifiques<sup>3</sup>; et l'adoration de la cour céleste s'adresse à l'Agneau (v, 8. 12-14) comme à Dieu. Tous ces traits sont d'autant plus significatifs, que le monothéisme de l'Apocalypse est plus intransigeant : à deux reprises (x1x, 10; xxII, 9), Jean veut se prosterner aux pieds de l'ange révélateur, mais il en est aussitôt empêché : « Garde-t'en bien: je suis ton compagnon de service et celui de tes frères les prophètes. Adore Dieu. » Quant à soupçonner ici une influence du polythéisme ambiant et en particulier du culte des

<sup>1.</sup> Cf. Swete, Apocalypse, p. clxii: « The enigma meets us everywhere in the N. T., but in no book is it so perplexing to those who reject the Catholic doctrine of our Lord's Person as in the Apocalypse of John... From the first his Christ is a complex conception in which human and Divine characteristics coexist. On the other hand we should doubtless err if we read into the Seer's visions the precision of the Nicene or the Chalcedonian Christology. An intuitive faith carries him behond the point reached by the understanding... »

2. vii, 12; xix, 1. 5. 6. — 3. V. supra, p. 349.

empereurs, nul n'y peut songer : c'est une pure abomination, c'est l'adoration de la bête.

Il faut donc reconnaître dans cette adoration de Jésus l'expression spontanée de la foi chrétienne; elle n'est pas née du culte des anges ni des superstitions païennes; elle apparaît au sein du monothéisme le plus rigide et le plus jaloux, et ni le prophète qui la prèche ni les fidèles qui la pratiquent ne sentent le moindre désaccord entre leur croyance traditionnelle et leur nouvelle foi; les textes de l'Ancien Testament se pressent en foule dans l'Apocalypse, chantant du même accent la gloire de lahvé et celle de Jésus¹: c'est une gloire unique; la nouvelle révélation n'a point fait oublier l'ancienne, et c'est dans la gloire toujours incommunicable du Père que le Fils apparaît.

Dans cette contemplation le prophète est tout absorbé; il croit au règne éternel de l'Agneau, et il attend son triomphe prochain. Auprès de ces visions ardentes les lueurs de la théologie sont bien pâles, et le voyant de Patmos s'en éclaire peu. Sur les relations du Père et du Fils on ne trouve pas dans l'Apocalypse une doctrine aussi explicite que dans l'épître aux Colossiens, ou l'épître aux Hébreux, ou l'évangile de saint Jean<sup>2</sup>. On est d'autant plus surpris de lire, au milieu de la description du triomphe du Christ: « Son nom est le Verbe de Dicu » (xix, 13). C'est la première fois que ce terme apparaît dans le Nouveau Testament; on le retrouvera bientôt dans le prologue du IVe évangile, mais là on sera moins étonné de le rencontrer : le contexte théologique qui l'encadre semble l'appeler. Ici, au contraire, c'est d'une vision apocalyptique qu'il surgit soudain. On pourra, à propos du

<sup>1.</sup> On a cité plus haut (p. 366, n. 0) les passages de l'Apocalypse où des textes de l'A. T., se rapportant à Iahvé, sont appliqués à Jésus-Christ; aux rapprochements indiqués on peut ajouter: Apoc., II, 23, cf. Jer., XVII, 10; Ps. VII, 10; XIX, 13, cf. Js., LXIII, 1-2, cf. CHARLES,

<sup>2.</sup> On a déjà remarqué que Jésus n'est appelé le Fils de Dieu que dans un texte: 11, 18; un peu plus souvent Dieu est appelé son Père: 1, 6; 11, 28; 111, 5; 111, 21; xiv, 1; mais ce ne sont là que de brèves mentions, qui rappellent les relations du Père et du Fils sans les éclairer.

IVe évangile, rappeler le souvenir de Philon, et, avec plus ou moins de vraisemblance, supposer son influence. Dans le passage qui nous occupe, rien qui suggère, cette supposition: il n'est pas question de l'origine du monde, ni du rôle qu'y joue le Verbe, mais on aperçoit, emportées sur des chevaux blancs, les armées célestes, et, à leur tête, un guerrier terrible, aux yeux de flamme, au front ceint de mille diadèmes. de sa bouche sort un glaive aigu : ce guerrier, c'est le Verbe de Dieu. En vain on chercherait chez Philon<sup>1</sup> un texte parallèle; on le trouvera plutôt au livre de la Sagesse, xviii, 15: « Ton Verbe tout-puissant, des cieux, du trône royal s'élanca, guerrier terrible, au milieu d'une terre de mort, portant comme un glaive aigu ton irrévocable décret... » Ce texte lui-même du livre alexandrin dépend moins de la spéculation hellénique que de la théologie juive, telle qu'elle s'exprime dans les psaumes ou chez les prophètes; il accentue la personnification de la parole, mais il la dépeint sous les traits traditionnels?. Il serait sans doute téméraire de trop presser ces rapprochements, et de conclure, de ce seul texte de l'Apocalypse, à toute la théologie johannique du Verbe; ce ne sera que dans le IVe évangile que cette théologie, explicitement développée, pourra être exactement saisie. Il n'était pas cependant sans intérêt de remarquer que, dans la littérature chrétienne, le logos apparaît pour la première fois dans un livre d'inspiration toute juive et dans une vision apocalyptique.

2. Cf. pour l'authenticité et le sens de ce texte, Charles, II, p. 134; Allo, p. 280.

<sup>1.</sup> Philon, commentant (de praem. et poen., 95. M. II, 423) les promesses faites par Dieu aux Israélites fidèles (Levit., xxvI), montre qu'ils mettront en déroute tous leurs ennemis : ἐξελεόσεται γὰρ ἄνθρωπος, φησὶν ὁ χρησμός, καὶ στραταρχῶν καὶ πολεμῶν ἔθνη μέγαλα... χειρώσεται. Charles (II, p. 131) rappelle ce texte, et l'applique au Messie. Ce sens messianique est effacé par Philon lui-même, qui explique ainsi ce secours divin: τοῦτο δ' ἐστὶ θάρσος ψυχῶν... καὶ σωμάτων ἐσχύς. En tout cas, il n'est pas question du logos; pas davantage dans Ps. Sal. xvII, 23-27, rappelé aussi par Charles.

### § 3. — L'Esprit.

La théologie de l'Esprit<sup>1</sup> est peu développée dans l'Apocalypse, et cela se conçoit sans peine : le sujet principal du livre n'est pas la vie spirituelle du chrétien, mais le triomphe final du Christ; aussi ne peut-on relever que quelques brèves mentions de l'Esprit2, et particulièrement de l'Esprit de prophétie. Ces textes, comme ceux des Actes et ceux des épîtres pauliniennes, représentent l'Esprit tantôt comme une force qui anime le prophète3, tantôt comme une personne qui parle, qui ordonne, qui révèle 4. Ils précisent cependant les données antérieures en ce qu'ils énoncent plus expressément les rapports du Christ et de l'Esprit. On hésitait à interpréter, chez saint Paul, l'expression « l'Esprit du Christ » au sens de « l'Esprit qui est donné ou communiqué par le Christ<sup>5</sup> »; ce rapport d'origine devient dans l'Apocalypse très apparent : on le saisit déjà dans les lettres aux églises. C'est Jésus qui parle, et cependant chaque message se termine par la formule « Que celui qui a des oreilles entende ce que l'Esprit dit aux églises 6 ». La théologie de l'Apocalypse exclut l'identification personnelle du Christ et de l'Esprit; mais l'Esprit

1. Dans l'Apocalypse, il n'est jamais parlé de « l'Esprit-Saint », mais toujours de « l'Esprit » ou des « esprits »; il faut remarquer d'ailleurs que, dans l'ensemble de la littérature johannique, sur 60 passages où l'Esprit est nommé, on ne trouve que 2 fois πνεϋμα ἄγιον (Jo., 1, 33; xx, 22), et une fois τὸ πνεϋμα τὸ ἄγιον (Jo., xIV, 26).

2. Outre l'Esprit de prophétie, on peut remarquer l'esprit de vie,

πνεύμα ζωής έχ του θεού : xi, 11. Cf. xiii, 15.

3. 1, 10 : Έγενόμην ἐν πνεύματι. Cf. 1v, 2. xvII, 3 : Ἀπήνεγκέν με εἰς

ξρημον έν πνεύματι. Cf. xxi, 10.

4. II, 7 : Ὁ ἔχων οὖς ἀχουσάτω τί τὸ πνεῦμα λέγει ταῖς ἐχκλησίαις. Cf. II, 11.17.29; III, 6.13.22. XIV, 13 : Ἦχουσα φωνῆς ἐχ τοῦ οὐρανοῦ λεγούσης γράψον· μαχάριοι οἱ νεκροὶ οἱ ἐν κυρίω ἀποθνήσχοντες ἀπάρτι. ναί, λέγει τὸ πνεῦμα, ἵνα ἀναπαήσονται ἐχ τῶν κόπων αὐτῶν. XXII, 17 : καὶ τὸ πνεῦμα καὶ ἡ νόμφη λέγουσιν ἔρχου. Cf. Allo, p. XI : « La clausule de chacune des sept lettres aux églises représente certainement l'Esprit comme un être personnel, égalé à Jésus, quoique distinct de lui.»

5. Cf. supra, p. 437.

6. V. supra, n. 44. On retrouve ici la formule évangélique, Mt., xi, 15: Ὁ ἔχων ὧτα ἀχούειν ἀχουέτω. Gf. Mt., xiii, 9, 43; Mc., iv, 9. 23; Lc., viii, 8; xiv, 35.

fait entendre à l'Église la voix du Christ. Plus bas l'ange dit à saint Jean: « Je suis ton compagnon de service, et celui de tes frères qui ont le témoignage de Jésus... Or le témoignage de Jésus est l'Esprit de prophétie<sup>†</sup>. » Si l'on entend, selon l'interprétation qui paraît la plus probable, par le « témoignage de Jésus », le « témoignage rendu par Jésus<sup>2</sup> », on retrouve encore ici la même conception: au témoignage rendu par Jésus l'Esprit de prophétie fait écho; les prophètes portent le témoignage de Jésus, parce qu'ils ont l'Esprit de prophétie. Dans ce texte on ne retrouve pas seulement le rapport nécessaire, affirmé par saint Paul, entre la possession de l'Esprit et l'appartenance au Christ<sup>3</sup>, on voit de plus comment l'action de Jésus se propage par celle de l'Esprit.

De même que, d'après saint Paul, l'Esprit du Père crie vers lui, du cœur du chrétien, et l'appelle avec des gémissements ineffables, de même on lit dans l'Apocalypse (xxu, 17-20): « L'Esprit et l'épouse disent : Viens... Et celui qui atteste tout cela dit : Oui, je viens bientôt. » C'est Jésus, le témoin fidèle, qui de nouveau se fait entendre, répondant à l'appel de l'Esprit qui le prie dans l'Église.

Ces quelques données se complètent par le symbolisme de l'Apocalypse: dans ce livre, comme dans son évangile (vii, 39), saint Jean représente l'Esprit sous le symbole de l'eau vive 4;

1. xix, 10 : Σύνδουλός σού είμι καὶ τῶν ἀδελφῶν σου τῶν ἐχόντων μαρτυρίαν Ἰησοῦ τῷ θεῷ προσχύνησον. Ἡ γὰρ μαρτυρία Ἰησοῦ ἐστὶν τὸ πνεῦμα τῆς προφητείας. La particule γάρ a ici un sens purement explicatif, comme

au verset 8 (τὸ γὰρ βύσσινον τὰ δικαιώματα τῶν άγίων ἐστίν).

2. L'expression μαρτυρία Ἰησοῦ peut se traduire « le témoignage rendu à Jésus » ou « le témoignage rendu par Jésus ». Cette seconde interprétation s'impose dans 1, 2 : Ἰωάνη, δς ἐμαρτύρησεν τὸν λόγον τοῦ θεοῦ καὶ τὴν μαρτυρίαν Ἰησοῦ Χριστοῦ (cf. 5 : Ἰπὸ Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὁ μάρτυς ὁ πιστός, ὁ πρωτότοκος...); elle est la plus probable dans 1, 9 et xx, 4 οù μαρτυρία Ἰ. se retrouve construit parallèlement à λόγος θεοῦ; de même xii, 17 : Τῶν τηρούντων τὰς ἐντολὰς τοῦ θεοῦ καὶ ἐχόντων τὴν μαρτυρίαν Ἰησοῦ. Bousser traduit (p. 429) : « die christliche Offenbarung. »

3. I Cor., XII, 3: « Nul ne peut dire : Jésus est Seigneur, sinon dans l'Esprit-Saint »; Rom., VIII, 9: « Celui qui n'a pas l'Esprit du Christ,

celui-là n'est pas au Christ. »

4. Ce symbolisme de l'eau vive figurant l'Esprit de Dieu se rencontre aussi dans la littérature rabbinique: Swete (The Holy Spirit in the N. T., p. 144, n. 2) cite Pesikta Rabbathi, c. 1; j. Sukkah, v. 1; Midrach Rabbah, Genèse, c. LXX.

or c'est le Christ qui la donne ; c'est de son trône et du trône de Dieu qu'elle procède : « il me montra un fleuve d'eau vive, brillant comme le cristal, procédant (ἐκπορευόμενον) du trône de Dieu et de l'Agneau » (xxII, 1); on ne peut s'empêcher de rapprocher ce texte du passage de l'évangile de saint Jean où il est dit que l'Esprit procède du Père, παρὰ τοῦ Πατρὸς ἐκπορεύεται (xv, 26) et reçoit du Fils (xvI, 15).

Le même rapport d'origine est encore exprimé par les textes où Jésus est représenté comme « tenant les sept esprits de Dieu » (III, 1) ou encore comme « ayant sept yeux qui sont les sept esprits de Dieu, envoyés par toute la terre » (v, 6). On reconnaît sans peine les sept esprits dont il est parlé dans la formule initiale de salut (I, 4) : « Grâce à vous et paix de la part de celui qui est et qui était et qui vient, et de la part des sept esprits qui sont devant son trône, et de la part de Jésus-Christ, le témoin fidèle. » Il est moins facile de déterminer qui sont ces sept esprits, le septiformis Spiritus, l'Esprit-Saint avec ses sept dons? ou bien les sept anges de la présence? Cette question sera discutée dans une note<sup>2</sup>; si l'on admet la première interprétation, on trouvera dans III, 1 et v, 6 de nouvelles preuves des relations d'origine et de dépendance qui rattachent l'Esprit-Saint au Christ.

<sup>1.</sup> xxi, 6 : 'Εγώ τῷ διψῶντι δώσω ἐχ τῆς πηγῆς τοῦ ὕδατος τῆς ζωῆς δωρεάν Cf. vii, 17; xxii, 17. — 2. Note H, à la fin du volume.

### CHAPITRE VI

### L'ÉVANGILE DE SAINT JEAN.

Les chapitres qui précèdent ont retracé le développement progressif de la révélation du dogme trinitaire à travers le siècle apostolique. Dans les premiers documents analysés, les évangiles synoptiques, on a saisi l'impression vive et naïvement rendue de la vie du Christ; le mystère en est profondément senti, mais non encore pleinement éclairci. Les faits et les discours rapportés au livre des Actes décrivent les progrès de la foi dans la première communauté chrétienne. Dans ces quatre livres, dans les trois premiers surtout, l'individualité des auteurs s'efface, tout leur effort tend à rendre fidèlement la catéchèse apostolique; assurément, chacun des évangélistes a ses préférences et s'intéresse à un aspect particulier de son sujet, mais ce qu'il fait connaître du Christ, miracles ou discours, dérive toujours du témoignage collectif et en porte l'empreinte.

Les autres livres, épîtres ou apocalypse, ont un caractère tout différent : sans doute, ils sont nés dans l'Église, ils reflètent la foi commune, mais, en même temps, ce sont des œuvres individuelles et aussi des œuvres de circonstance, dues à l'inspiration d'un homme, destinées à une communauté particulière, écrites pour répondre à des besoins spéciaux. De plus, ce ne sont point des récits, mais des enseignements, des exhortations, des prophéties. Ces livres sont donc moins intimement liés au passé, comme aussi moins engagés dans la vie collective de l'Église. Aussi, bien que plusieurs de ces épîtres soient antérieures aux évangiles, elles représentent un développement du dogme plus explicite : tandis que les évangiles et les Actes nous permettent d'atteindre les origines mêmes de la catéchèse apostolique, les épîtres nous font suivre, jour à jour, les progrès du christianisme, non seule-

ment la conquête des ames, mais aussi la pénétration plus intime et plus consciente du mystère divin.

Ce n'est point par spéculation métaphysique que la foi progresse ainsi, ce n'est pas non plus par recherche historique; le Christ, son objet central, n'est ni un concept qu'on analyse, ni un mort dont on rappelle le souvenir. C'est le chef vivant et vivifiant de l'Église: c'est là le mystère que la révélation divine découvre à saint Paul, et à cette lumière apparaît la Trinité entière: par le Christ et dans l'Esprit l'âme tend vers le Père. Les épîtres de la captivité éclairent davantage la médiation unique du Christ; l'Apocalypse, sa gloire divine.

Parvenu à ce point, le dogme chrétien n'avait-il pas atteint son achèvement, autant du moins qu'il en était ici-bas susceptible? On pouvait le croire, et en effet nulle révélation ne devait porter plus haut le Christ Jésus. Et cependant Dieu réservait encore de nouvelles lumières, qui allaient transformer toute la foi.

C'est dans l'évangile de saint Jean que cette lumière apparatt, dans l'évangile tout entier et non pas seulement dans le prologue de l'évangéliste ou dans telle ou telle sentence du Seigneur. Ce qui est ici révélateur, ce n'est pas une parole isolée, — on en peut recueillir ailleurs d'aussi hautes, c'est l'union ou plutôt la compénétration intime de la doctrine et de la vie du Christ. Des deux groupes de documents qu'on distingue jusque-là dans le Nouveau Testament, les uns ont décrit surtout la vie humaine de Jésus, les autres, le mystère de sa préexistence et de sa gloire. Ici tous ces traits se fondent dans l'unité d'une même figure; elle brille d'une clarté plus qu'humaine, et pour la méconnaître il faut la voiler, comme firent les bourreaux de la Passion; et cependant on sent bien qu'elle est humaine et vivante, et que ce n'est pas la spéculation théologique qui l'a formée, mais l'impression laissée par un homme comme nous sur un cœur d'homme.

On ne saurait expliquer cette unité si complexe et si vivante par une combinaison de la tradition évangélique avec la doctrine paulinienne. Sans doute, les récits traditionnels devaient s'éclairer des clartés croissantes de la révélation, et les témoins mêmes du ministère du Seigneur devaient comprendre plus intimement ce qu'avait été sa vie sur terre, à mesure qu'ils entendaient mieux ce qu'était maintenant sa vie en eux. Mais, dans le livre que nous commençons d'étudier, il y a plus que ces influences, il y a des souvenirs personnels et des révélations intimes; saint Jean pouvait dire avec autant de vérité que saint Paul : « L'évangile que j'ai prêché n'est point selon l'homme; car ce n'est pas de l'homme que je l'ai reçu ni appris, c'est par révélation de Jésus-Christ » (Gal., I, 11-12).

Cette originalité apparaît assez clairement dans les récits : on peut en discuter le caractère historique, — ce point sera étudié un peu plus bas, - mais on ne peut les expliquer tous par l'influence des synoptiques; réalités ou fictions, ils se réclament évidemment d'une autre origine. Il n'est pas moins impossible de ramener au paulinisme toute la doctrine johannique : « La signification de Jean, écrit M. Wernle 1, a été de relier Jésus et Paul, de traduire l'évangile paulinien en discours et en vie de Jésus; c'est grâce à lui que le paulinisme a dominé l'Église. » Cette thèse est historiquement insoutenable : il y a sans doute entre saint Jean et saint Paul un fond de doctrine identique, qui est devenu la doctrine commune de l'Église entière; mais il y a chez chacun d'eux des aspects doctrinaux vraiment personnels, et par lesquels ils se distinguent profondément l'un de l'autre : il suffira de mentionner, à titre d'exemple, leur théologie de la rédemption ou leur théologie de l'eucharistie. Et, dans le développement ultérieur du dogme, il est relativement aisé de discerner les deux influences se perpétuant dans deux écoles théologiques assez distinctes.

Il n'est pas nécessaire d'insister ici davantage sur des similitudes ou des dissemblances que l'analyse des doctrines elles-mêmes fera mieux saisir; mais il fallait, dès le seuil de cette étude, mettre en lumière l'originalité de l'œuvre de saint Jean. Au reste, quiconque l'a lue ne peut manquer d'en avoir gardé l'impression d'une œuvre tout intime et toute spontanée; bien des traits y rappellent les synoptiques; d'au-

<sup>1.</sup> Anfänge, p. 446.

tres, saint Paul; d'autres même, l'hellénisme alexandrin; mais tous sont profondément johanniques.

Cette empreinte personnelle est puissamment marquée sur l'œuvre entière, et tout lecteur attentif l'y reconnaît: mais. ce qui est plus remarquable encore, ce maître, dont l'action sur l'humanité a été si profonde, si durable, n'est et n'a voulu être qu'un disciple, le « disciple que Jésus aimait ». Sa pensée a été dominée tout entière et jusqu'au fond par la pensée du Maître unique; on a voulu faire du Fils de Dieu qui apparaît au quatrième évangile une créature de Jean: tout au contraire, c'est Jean qui est son œuvre vivante : Jésus a gravé dans ses affections, ses pensées, ses aspirations religieuses une empreinte personnelle ineffacable. Pour sentir cette action, il n'est que de relire le livre lui-même : si, dans le discours après la Cène, et en particulier dans la prière qui le termine (ch. xvII), on ne reconnaît pas des souvenirs réels, d'une vie et d'une émotion intenses, si dans ces vibrations si profondes de l'âme on ne voit que des spéculations alexandrines, il n'v a plus qu'à désespérer de toute critique.

Cet évangile d'ailleurs est le fruit d'un long enseignement 1: pendant son séjour à Éphèse, Jean, le dernier survivant du collège apostolique, a bien des fois raconté et commenté à ses disciples les miracles et les discours du Christ; c'était l'essence même de sa catéchèse; c'est par là qu'il faisait connaître aux nouveaux chrétiens celui qui devait être pour eux, comme il l'était pour Jean lui-même, la Voie, la Vérité, la Vie. C'est grâce à cette initiation que ses néophytes prenaient contact avec Jésus, et que l'apôtre pouvait leur dire ce que saint Pierre disait à ses disciples : « Vous ne l'avez pas vu, et vous l'aimez 2. »

Cet enseignement quotidien, répété pendant tant d'années, a gravé dans la mémoire de l'apôtre non seulement la pensée

<sup>1.</sup> Cf. Stanton, III, p. 50 sqq., où cette longue préparation du quatrième évangile est très bien exposée, à cette réserve près que Stanton croit devoir admettre comme auteur du livre non l'apôtre luimême, mais un de ses disciples. Cf. Rech. de Sc. Rel., x1 (1921), p. 235-244.

<sup>2.</sup> I Petr., 1, 8.

du Christ, mais les détails mêmes de l'expression, et l'on n'est pas surpris de constater que les discours du Seigneur, qu'ils soient rapportés par saint Jean ou par les synoptiques, non seulement nous révèlent la même âme, mais donnent souvent à sa parole le même accent, le même rythme <sup>1</sup>. Si l'on veut s'assurer que cette rencontre n'est pas fortuite, on peut comparer, à ce point de vue de la forme et du rythme, les discours du Christ aux autres textes du Nouveau Testament, par exemple aux épîtres de saint Paul; la différence apparaîtra.

Ces coıncidences sans doute ne sont que partielles: si l'on compare les discours du Christ chez saint Jean et chez les synoptiques, on remarquera de part et d'autre des morceaux vraiment uniques: on ne trouve pas chez saint Jean le discours sur la montagne, ni chez les synoptiques le discours après la Cène ou la prière sacerdotale. Dans la prédication morale adressée aux foules pendant les premiers mois du ministère galiléen, on sent une fraîcheur spontanée et confiante qu'on ne retrouvera plus. Inversement, on n'entend pas chez les synoptiques ces effusions touchantes et douloureuses qui émurent le petit groupe des intimes et que le disciple bien-aimé nous fait entendre.

Et ce que nous disons de l'accent des paroles de Jésus vaut

<sup>1.</sup> Cf. Burney, The Poetry of our Lord (London, 1925), et Rech. de Sc. Rel., 1926, p. 342 ssq. Burney étudie, par exemple, le parallélisme à membres synonymes (Jo., vi, 35; cf. iii, 11; iv, 36; vi, 55; vii, 34, 37; xII, 26, 31; XIII, 16; XIV, 27; XV, 26; XX, 27, très fréquent aussi chez les synoptiques); le parallélisme antithétique : « Ce qui est né de la chair est chair, et ce qui est né de l'esprit est esprit » (Jo., III, 6; cf. III, 18; VIII, 35; IX, 39; Mt., VII, 17; VI, 14, 15; X, 39; XV, 11; XX, 16; XXIII, 12; Mc., II, 27, etc.); le raisonnement à fortiori : « Si on traite ainsi le bois vert, comment traitera-t-on le bois sec? » (Lc., xxIII, 31; cf. Jo., III, 12; v, 47; Mt., VII, 3-5, 11; x, 25; Lc., XVI, 11-12); le parallélisme par enchaînement : « Celui qui vous rejette, me rejette; et celui qui vous rejette, rejette celui qui m'a envoyé » (Lc., x, 16; cf. Mt., IX, 37; X, 40; VI, 6, 22, 34; XVIII, 5; Jo., VI, 37; VIII, 32; X, 11; xi, 25; xiii, 20; xiv, 2-3, 21; xv, 13-14; xvi, 7, 20, 22); ou encore certains couplets à membres parallèles, terminés par une sentence qui en forme la conclusion ou qui en dégage la leçon : Jo., III, 18, 11; 14, 19, 36; vi, 22, 32; Mc., ii, 27; Mt., vi, 24; xii, 33; Lc., VI, 45, etc.

semblablement de l'enseignement qu'elles contiennent. La catéchèse morale, reproduite par saint Matthieu, les paraboles de miséricorde, rapportées par saint Luc, n'auront pas leur équivalent chez saint Jean; mais aussi on cherchera en vain dans les synoptiques la théologie du Saint-Esprit que nous révèle le discours après la Cène. Et pourtant c'est bien le même Maître qui enseigne dans les évangiles synoptiques et chez saint Jean.

Si l'on considère attentivement de part et d'autre les thèmes principaux de la prédication de Jésus, on remarque que les discours qui nous sont rapportés, sont situés sans doute dans des cadres très divers, s'adressent à des auditoires très différents, mais contiennent la doctrine du même Maître et révèlent les mêmes aspirations profondes. Cette identité est particulièrement manifeste dans la théologie du Fils de l'homme : ce titre messianique, mystérieux et humble, que Jésus avait revendiqué pour lui, les synoptiques l'avaient fidèlement conservé dans ses discours ; les autres livres du Nouveau Testament n'en font qu'un emploi exceptionnel1; il reparaît dans l'enseignement de Jésus rapporté par saint Jean, et avec les traits qui le distinguaient chez les synoptiques : souffrance, gloire, pouvoir souverain de juger les bommes 2 : « Jean a conservé, de la façon la plus claire, le dogme du Fils de l'homme tel que le professait la première communaute chrétienne » : ce jugement d'un des critiques les plus opposés à l'historicité comme à l'origine apostolique du quatrième évangile 3 s'est imposé à lui comme il s'impose à tout lecteur.

Les revendications messianiques que ce titre de Fils de l'homme énonce et voile à la fois, se présentent chez saint Jean avec les mêmes caractères essentiels que chez les synoptiques : Jésus se manifeste à quelques disciples privilégiés et est explicitement reconnu par eux4; par ses miracles et son enseignement il prépare peu à peu la foule à cette croyance,

<sup>1.</sup> Cf. supra, p. 289. 2. Les textes ont été cités supra, p. 291-298; cf. Lagrange, Saint Jean, p. clii sq.

<sup>3.</sup> Bousset, Kyrios Christos, p. 19.

<sup>4. 1, 41, 49; 1</sup>x, 37; x1, 27.

mais sans lui donner les déclarations expresses qu'elle réclame ; cette réserve est plus grande encore en face des chefs de la nation qui ne l'écoutent que pour l'épier, qui ne l'interrogent que pour le prendre au piège 2; Jésus ne leur donnera de réponse péremptoire que quand son heure sera venue, au jour de sa passion 3.

Même attitude dans la revendication du titre le plus sublime de tous, de Fils de Dieu; la révélation s'en poursuit à travers tout l'évangile, telle que Jésus la veut, prudente et ferme : la colère des Juifs ne peut ni lui imposer un silence timide ni lui arracher un déclaration prématurée; la lumière se propage, assez voilée pour ne pas blesser des yeux encore faibles, assez claire pour qu'on ne puisse la fuir sans péché. Il faudrait relire ici toutes les discussions du temple, particulièrement aux chapitres v, viii et x: il y a là dans la revendication des plus sublimes privilèges, des alternatives de révélation et de réserve 4 où l'on reconnaît cette pédagogie vraiment divine que les synoptiques déjà nous faisaient connaître dans les entretiens de Jésus, au temple, avec les pharisiens et les sadducéens<sup>5</sup> : c'est bien lui, si intrépide que nulle violence ne peut le faire taire, si maître de sa parole que nulle habileté ne peut le surprendre et, ce qui est plus admirable encore, si persévérant à éclairer ces aveugles que jamais il ne se dérobe par une feinte : les réponses mêmes ou les questions par lesquelles il rompt leur jeu devraient, s'ils étaient sincères, les acheminer à la vérité<sup>6</sup>.

La fidélité de l'évangéliste à reproduire ces traits est déjà

2. x, 24 sqq.; xII, 34 sqq.

<sup>1.</sup> vi, 14 sqq.; vii, 26 sqq., 41 sqq.; viii, 25 sqq., 53 sqq.

<sup>3.</sup> xvIII, 37.

<sup>4.</sup> v, 17 sqq.; viii, 12-19, 25-29, 51-59; x, 29-38.

<sup>5.</sup> Supra, p. 323 sqq.

<sup>6.</sup> On a fait justement cette remarque à propos de la question posée par Jésus aux pharisiens : « D'où était le baptême de Jean? Du ciel, ou des hommes? » (Mt., xxi, 25); de même à propos de Jo., x, 34, le P. Lagrange remarque (p. clxxvi) : « Cette parole de Jésus établit le contact avec l'A. T... il ne faut que passer de ce sens figuré de fils, supposant quand même une certaine participation des dons de Dieu, au sens propre de Fils. »

une garantie de la véracité de son témoignage; mais on en perçoit mieux encore la portée si l'on se souvient du but de son ouvrage: il écrit pour fonder et éclairer la foi au Fils de Dieu<sup>1</sup>; il suffit de lire son épître ou le prologue de son évangile pour voir comment il enseigne ce dogme, quand il parle en son nom à ses chrétiens; si les discours qu'il prête à Jésus étaient fictifs, ne les eût-il pas imaginés plus catégoriques, plus impérieux? eût-il présenté ses revendications sous une forme si réservée, si elles n'avaient été, comme nos adversaires le disent aujourd'hui, que l'écho d'une liturgie enthousiaste?

Remarquons enfin que le caractère propre de l'évangile de saint Jean garantit l'historicité des faits qu'il rapporte et des discours qu'il raconte. Ce livre, comme les autres évangiles, est né d'une catéchèse; nous y percevons l'écho de l'enseignement quotidien par lequel l'apôtre a fait de ses auditeurs des chrétiens. Ce n'est pas sur des légendes ni sur des rêves qu'il a fondé la foi de ses néophytes; c'est sur les œuvres merveilleuses que Jésus a accomplies et dont Jean est le témoin : « Tous ces miracles, écrit-il à la fin de son évangile, ont été rapportés pour que vous croyiez que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu, et que, le croyant, vous avez la vie en son nom » (xx, 31). C'est en contemplant ces miracles que les premiers disciples de Jésus ont été amenés à la foi (II, 11); c'est en en entendant ou en en lisant le récit que les nouveaux chrétiens y parviendront à leur tour. Le rôle de l'évangéliste sera donc avant tout le rôle du témoin, attestant ce qu'il a vu, entendu, touché, et, par son témoignage, mettant en contact ses catéchumènes avec le Christ. Si les faits qu'il raconte ne sont pas réels, son témoignage est mensonger et la foi de ses chrétiens est vaine2.

1. Streeter, The Four Gospels (London, 1924), p. 365, part lui aussi de là pour déterminer la nature de l'évangile de saint Jean; mais il en conclut, à tort, que c'est une œuvre de contemplation mystique, et non pas une œuvre d'histoire.

2. On remarque la même insistance chez saint Paul, inspirée par le même souci de sa responsabilité de témoin : « Si le Christ n'est pas ressuscité, notre prédication est vaine, et votre foi est vaine; et nous sommes convaincus d'être de faux témoins de Dieu, parce que

De la l'insistance avec laquelle saint Jean affirme la réalité de ce qu'il rapporte : « Ce qui était dès le principe, ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce que nous avons contemplé, ce que nos mains ont touché du Verbe de vie, nous vous l'annonçons¹. » De même, quand il atteste le coup de lance donné à Jésus : « Un des soldats lui ouvrit le côté avec sa lance, et il en sortit du sang et de l'eau; et celui qui a vu en a rendu témoignage, et son témoignage est véritable, et celui-là sait qu'il dit vrai², afin que vous croyiez » (xix, 34-35).

Et, tout autant que l'apologétique, la théologie de saint Jean suppose et exige cette réalité historique. Dans sa première épitre, l'apôtre a le même but que dans son évangile : fonder la foi au Christ, le Fils de Dieu, afin que par cette foi les chrétiens aient la vie éternelle (v, 13) et, par l'insistance de ses affirmations et aussi de ses condamnations, il montre que cette foi est menacée : « Quel est le menteur, sinon celui qui nie que Jésus est le Christ? » (11, 22). « Voici comment vous pouvez reconnaître l'esprit de Dieu : tout esprit qui confesse que Jésus-Christ est venu dans la chair, est de Dieu; et tout esprit qui ne confesse pas Jésus n'est pas de Dieu » (1v, 2-3). « Nous, nous avons vu et nous attestons que le Père a envoyé son Fils comme sauveur du monde. Quiconque confesse que Jésus est le Fils de Dieu, en celui-là Dieu demeure et lui en Dieu » (1v, 14-15). « Quiconque croit que Jésus est

1. I Jo. 1, 1 sqq. On suppose ici l'identité d'auteur entre cette

épître et l'évangile de saint Jean; cf. Stanton, III, p. 83-103.

nous avons attesté de Dieu qu'il a ressuscité le Christ, alors qu'il ne l'a pas ressuscité » (I Cor., xv., 14-15).

<sup>2.</sup> ἐχεῖνος οἴοὲν ὅτι ἀληθῆ λέγει. Par ἐχεῖνος le P. Lagrange peuse que saint Jean entend Jésus lui-même, dont il invoque le témoignage; cette interprétation est assez séduisante, et peut s'autoriser de plusieurs textes de l'épître (I Jo., II, 6; III, 3, 5, 7, 16; IV, 17); elle ne s'impose pas cependant, surtout si l'on remarque la fréquence de l'emploi de ἐχεῖνος chez saint Jean (cf. Burney, The Aramaic Origin of the Fourth Gospel, Oxford, 1922, p. 82) dans beaucoup de textes où il n'a certainement pas la valeur emphatique ou théologique qu'on lui prête ici. Bauer, que le P. Lagrange cite comme tenant cette interprétation, l'a abandonnée dans sa seconde édition estimant que l'autre est « plus proche du texte ».

le Christ, celui-là est né de Dieu » (v, 1). « La victoire qui a vaincu le monde, c'est notre foi. Qui est-ce qui vainc le monde, sinon celui qui croit que Jésus est le Fils de Dieu?... » (v, 4 sqq.). « Celui qui croit au Fils de Dieu, a le témoignage de Dieu en lui » (v, 10); « celui qui a le Fils, a la vie » (v, 12). Et enfin l'épitre se termine par cette attestation suprème : « Nous savons que le Fils de Dieu est venu, et nous a donné l'intelligence, pour que nous connaissions Celui qui est véritable; et nous sommes en Celui qui est véritable, en son Fils Jésus-Christ; c'est lui qui est le Dieu véritable et la vie éternelle » (v, 20).

La connaissance exacte des hérésies visées par cette lettre nous ferait mieux saisir le dogme que saint Jean leur oppose. Sans prétendre définir avec précision des erreurs si lointaines et vraisemblablement si fuyantes, on peut, croyons-nous, les ramener à ces deux thèses : Jésus n'est pas le Christ, le Fils de Dieu n'est pas venu en chair¹. De toute son énergie saint Jean leur oppose ces deux dogmes : Jésus est le Messie : le Fils de Dieu s'est vraiment incarné. L'évangile n'est pas une œuvre de controverse, comme l'épître; c'est, avant tout, un témoignage et un enseignement; mais ce témoignage porte surtout sur les points que les hérétiques contestent, cet enseignement éclaire de préférence les dogmes qu'ils obscurcissent<sup>2</sup> : dignité messianique de Jésus; réalité de son incarnation. Et cette conclusion, où nous conduit la lecture de l'épitre et de l'évangile, nous est confirmée par une tradition que saint Irénée nous rapporte : le quatrième évangile a été écrit pour repousser l'hérésie de Cérinthe3; or cet hérétique

<sup>1.</sup> A. Wurm, Die Irrlehrer im ersten Johannesbrief (Freib., 1903) ne reconnaît comme combattue par saint Jean que la première de ces thèses: toute la controverse se ramène au messianisme de Jésus. Cette interprétation trop étroite a été écartée par le P. Lagrange, Saint Jean, p. LXXI sqq.

<sup>2.</sup> Wurm reconnaît comme nous (p. 24-52) que les mêmes adversaires sont visés dans l'évangile et dans l'épître.

<sup>3.</sup> Haer., III, xt, 1 (879): « Hanc fidem annuntians Joannes Domini discipulus, volens per evangelii annuntiationem auferre eum, qui a Cerintho inseminatus erat hominibus, errorem, et multo prius ab his qui dicuntur Nicolaitae... ut confunderet eos, et suaderet quoniam unus Deus qui omnia fecit per Verbum suum; et non, quemad-

prétendait, dit Irénée, que le Christ n'a pas pris chair et n'a pas souffert, car un esprit ne saurait souffrir; mais, au baptême, prenant la forme d'une colombe, il serait descendu sur Jésus, et Jésus seul aurait souffert et serait ressuscité<sup>1</sup>.

Vingt ans plus tard, les églises d'Asie seront encore troublées par le gnosticisme des docètes, si étroitement apparenté à celui de Cérinthe; saint Ignace et saint Polycarpe le combattront avec la même énergie que saint Jean, et parfois en reprenant les mêmes expressions que lui : « Quiconque ne confesse pas que Jésus-Christ est venu en chair, est un antéchrist; et quiconque ne confesse pas le témoignage de la

modum illi dicunt, alterum quidem fabricatorem, alium autem Patrem Domini; et alium quidem fabricatoris filium, alterum vero de superioribus, Christum, quem et impassibilem perseverasse, descendentem in Jesum filium fabricatoris, et iterum revolasse in suum Pleroma; et initium quidem esse Monogenem, Logon autem verum filium Unigeniti... Omnia igitur talia circumscribere volens discipulus Domini, et regulam veritatis constituere in Ecclesia... sic

inchoavit...: In principio erat Verbum... »

1. On peut le voir dans le texte d'Irénée cité dans la note précédente : l'erreur de Cérinthe, combattue par Jean dans son évangile. distinguait le Christ et Jésus : le Christ, un des éons supérieurs, était par nature impassible et l'était toujours resté; mais il était descendu sur Jésus, fils du Démiurge, et l'avait ensuite quitté pour remonter dans le Plérôme. La même hérésie est décrite, I, xxvi, 1 (686) : « Et Cerinthus autem quidam in Asia, non a primo Deo factum esse mundum docuit, sed a Virtute quadam valde separata, et distante ab ea principalitate, quae est super universa, et ignorante eum, qui est super omnia, Deum. Jesum autem subject non ex Virgine natum: impossibile enim hoc ei visum est; fuisse autem Joseph et Mariae filium similiter ut reliqui omnes homines, et plus potuisse justitia et prudentia, et sapientia ab hominibus. Et post baptismum descendisse in eum, ab ea principalitate quae est super omnia, Christum figura columbae; et tunc annuntiasse incognitum Patrem, et virtutes perfecisse; in fine autem revolasse iterum Christum de Jesu, et Jesum passum esse et resurrexisse; Christum autem impassibilem perseverasse, existentem spiritalem. » Le texte grec de ce passage se trouve dans les Philosophoumena d'Hippolyte, vii, 33. Sur la personne et la doctrine de Cérinthe, cf. C. Schmidt, Gespräche Jesu mit seinen Jüngern, p. 403-452; la conclusion de cette dissertation est ainsi formulée (p. 452) : Cérinthe n'a pas été un judaïsant, mais un gnostique; son activité a eu pour cadre l'Asie Mineure; elle y a laissé des souvenirs profonds, qui sont attestés par trois témoins indépendants. Irénée, les aloges et l'auteur de l'Epistola Apostolorum. Dans le même sens, le P. LAGRANGE, Saint Jean, p. LXXII sq.

croix, est du diable<sup>1</sup>. » Pour eux comme pour lui, la réalité visible et tangible de la chair du Christ est un des dogmes essentiels de la fol chrétienne : « C'est en vérité qu'il est né, qu'il a mangé et bu, c'est en vérité qu'il a été persécuté par sous Ponce Pilate, c'est en vérité qu'il a souffert et est mort... et c'est en vérité qu'il est ressuscité d'entre les morts<sup>2</sup>. »

Ces controverses, qui continuent à agiter l'Asie si peu de temps après saint Jean, nous aident à connaître le milieu où il a vécu, enseigné et combattu, et les thèses soutenues avec tant de force par ses disciples les plus fidèles éclairent par reflet sa propre doctrine; « le Verbe s'est fait chair » : cette affirmation capitale écrite en tête de l'évangile le domine tout entier; dès lors on ne saurait sans violence réduire à un fantôme cette chair réelle, à des allégories ses œuvres, ses souffrances, sa mort.

Ainsi sous quelque aspect que nous considérions saint Jean, comme catéchiste, comme apologiste, comme controversiste, toujours nous sommes ramenés à cette constatation fondamentale : le disciple bien-aimé est aussi le témoin fidèle. Mais nous ne pouvons pas oublier non plus qu'il est le Théologien : par ce titre, qui deviendra plus tard comme son nom propre, on ne prétendra pas affirmer la sublimité de ses spéculations, mais plutôt qu'il a été entre tous les autres écrivains, celui qui a reconnu et révélé la divinité du Christ<sup>3</sup>.

C'est ce qui apparaît en effet dès le prologue : « Nous avons contemplé sa gloire. » Cette chair réelle, visible et tangible, que Jean a vue et touchée, c'est la chair du Verbe de vie; cet homme dont les paroles, les actes, les gestes ont gravé dans son âme un souvenir si profond, c'est le Verbe, c'est le Fils unique du Père, c'est le Fils de l'homme qui est descendu du ciel et qui seul y est remonté, c'est le pain vivant descendu du ciel.

Cette contemplation qui éclaire déjà le prologue, trans-

<sup>1.</sup> Polyc., ad Philipp., VII,

<sup>2.</sup> Ignat., ad Trall., ix, x; cf. ad Smyrn., ii; ad Ephes., vii.

<sup>3.</sup> Cf. pour ce sens de θεολόγος et θεολογείν, Euseb., H. E. v, 28, 5; Deissmann, Licht vom Osten, p. 297; Moulton-Milligan, s. v. θεολόγος.

paraît à travers l'évangile entier<sup>1</sup>. Indissolublement liée à l'affirmation de l'humanité réelle du Christ, elle sera un des caractères de l'enseignement théologique qui se rattache à saint Jean : nous la retrouverons chez saint Ignace d'Antioche<sup>2</sup>, chez saint Irénée<sup>3</sup>, et dans toute cette tradition<sup>4</sup> : c'est dans cette école que le docétisme trouvera ses plus fermes adversaires et la divinité du Christ ses plus vigoureux défenseurs.

Pour faire apparaître cette gloire du Christ, le disciple bien-aimé n'a eu qu'à le faire vivre sous les yeux de ses chrétiens, tel que lui-même l'a contemplé, sans imaginer des miracles plus saisissants ni des discours plus explicites. Par ses œuvres Jésus a prouvé assez clairement qu'il était dans le Père et que le Père était en lui<sup>5</sup>; bien plus, pour les disciples vraiment fidèles, pour ceux que l'Esprit éclaire, les miracles ne sont point indispensables<sup>6</sup>; ceux que le Père a donnés au Fils et attirés à lui<sup>7</sup>, reconnaissent la voix de leur Maître

2. Cf. Rech. de Sc. Relig., 1925, p. 114 sqq.

3. Cf. Analecta Tarraconensia, II, p. 137-139. Cet article, comme celui qui est mentionné à la n. précédente, se trouvera au tome II de cette Histoire.

4. Il faut ici noter l'usage asiate de la célébration de la Pâque le jour même de la mort du Christ, le 14 nisan. Les chrétiens qui suivirent cet usage, jusqu'à la fin du second siècle, voyaient en Jésus le véritable Agneau pascal, dont la mort nous a rachetés, et dès le soir du 14, ils fêtaient cette rédemption. Cf. C. Schmidt, Gespräche Jesu, Exkurs III, p. 577-725 et particulièrement p. 597-611 et le texte de la Lettre des Apôtres, ch. 15 (p. 52): « Vous fêtez le souvenir de ma mort, c'est-à-dire la Pâque. » Cf. Baumstark, Theolog. Revue, 1921, p. 264 sq.

5. x, 38; xiv, 11. Sur le miracle considéré comme signe, σημεῖον, le P. Lagrange écrit très justement (p. 60): « Tandis qu'un miracle annoncé par Moïse manifeste la gloire du Seigneur (Εx., xvi, 17), Jésus manifeste sa gloire, cette gloire de Fils unique, qui est en

même temps celle du Père (1, 14).»

<sup>1.</sup> π, 41; x1, 4. Cette gloire apparaît particulièrement dans la passion du Christ: x11, 23, 28, 32 (cf. 111, 14 et v111, 28); xv11, 1; xv111, 6, 37. Ce caractère de l'évangile a été très bien rendu par Cornell, Introductio in N. T., p. 253 sqq.: « Idea, qua totum Evangelium ad unitatem redigitur, est manifestatio gloriae divinae in Christo, Deo et homine. »

<sup>6.</sup> iv, 48; cf. xx, 29. 7. xvii, 6; vi, 44.

comme les brebis la voix de leur pasteur<sup>1</sup>; sa parole a prise sur eux<sup>2</sup>; ils sentent que lui, et lui seul, a les paroles de la vie éternelle<sup>3</sup>, et peu à peu ils découvrent et contemplent en lui sa gloire.

Il est vrai, et Jean se le rappelle, les apôtres eux-mêmes ont été lents à comprendre; à la Cène encore, Philippe demandera naïvement à Jésus : « Seigneur, montre-nous le Père, et cela nous suffit »; et Jésus devra lui répondre : « Voilà si longtemps que je suis avec vous, et tu ne me connais pas encore, Philippe? Celui qui m'a vu a vu le Père » (xiv, 8-9). En bien d'autres occasions, Jean a conscience de n'avoir pas compris dès l'abord tout le sens des paroles du Christ4; ainsi, après avoir rapporté la prophétie de Jésus : détruisez ce temple et je le relèverai en trois jours : « Quand il fut ressuscité des morts, écrit saint Jean (11, 22), ses apôtres se souvinrent de sa parole, et ils crurent à l'Écriture et à la parole de Jésus. » Plus bas, parlant de l'entrée de Notre-Seigneur à Jérusalem, il rappelle les prophéties qui l'avaient annoncée et ajoute : « Ses disciples ne comprirent pas d'abord tout cela, mais quand Jésus eut été glorifié, ils se souvinrent que cela avait été prédit de lui, et qu'en effet on le lui avait fait » (xII, 16). Après la Cène, Notre-Seigneur s'adressant à ses disciples : « Je vous ai dit tout cela, leur dit-il, afin que, lorsque l'heure en sera venue, vous vous rappeliez que je vous l'avais dit » (xyı, 4); ce même discours de Jésus contient la parole la plus explicite, la promesse de l'Esprit-Saint : « Il vous apprendra tout et il vous fera ressouvenir de tout ce que je vous ai dit » (xiv, 26).

Ces indications réitérées<sup>5</sup> marquent assez expressément le caractère des récits de saint Jean<sup>6</sup>: ils présentent une inter-

<sup>1.</sup> x, 14-16.

<sup>2.</sup> Cf. vin, 37.

<sup>3.</sup> vi, 68.

<sup>4.</sup> Cf. SANDAY, Criticism of the fourth Gospel, p. 93 sq.

<sup>5.</sup> Cf. la parole du Christ à saint Pierre, au lavement des pieds : « Ce que je fais, tu ne le comprends pas encore, tu le comprendras plus tard » (XIII, 7).

<sup>6.</sup> Sur le caractère de l'évangile de saint Jean on aimera à relire P. Batiffol, Orpheus et l'évangile, p. 196-201.

prétation plus profonde de faits jadis imparfaitement saisis; tout ce passé date sans doute de soixante ans au moins; mais le temps, loin d'effacer ces souvenirs lointains, les a peu à peu révélés. N'est-ce pas ainsi que les événements décisifs de la vie se gravent dans l'ame qui s'en nourrit? de l'encombrante multiplicité des détails quelques-uns seuls sont retenus; mais le fait, schématisé et comme aminci, est plus intimement pénétré par l'âme, et, à son tour, plus profondément imprégné de sa vie. Ici, d'ailleurs, il y a plus et mieux que cette lente réflexion de l'âme qui mûrit ses souvenirs et les vivifie : il y a l'action de l'Esprit qui les éclaire, et qui en révèle l'aspect le plus intime. C'est saint Jean, on le rappelait tout à l'heure, qui a conservé cette promesse de Jésus : « l'Esprit vous fera ressouvenir de tout ce que je vous ai dit »; sans doute il en avait lui-même éprouvé l'effet. L'Église ne s'y est pas trompée; dès l'origine, elle a vu dans l'œuvre de saint Jean l'évangile de l'Esprit : Clément d'Alexandrie, rapportant une tradition des anciens presbytres, écrit que Jean, « le dernier de tous, constatant que les faits corporels avaient été rapportés par les autres évangélistes, sur l'instance des autres disciples et avec l'inspiration de l'Esprit, composa l'évangile spirituel<sup>1</sup> ».

Pour faire mieux saisir la portée des faits ou des discours qu'il rapporte, Jean les encadre souvent dans des interprétations théologiques qui les éclairent : c'est ainsi que l'évangile entier est interprété par le prologue, ou encore que le récit de la Cène et de la passion est précédé de ces mots : « Jésus, sachant que l'heure était venue où il devait passer de ce monde à son Père, ayant aimé les siens qui étaient dans le monde, les aima jusqu'à l'extrème. » Nous recueillerons les indications qu'il nous donne; avant donc d'exposer la doctrine du Christ que l'évangile nous propose, nous étudierons la théologie de l'évangéliste, telle que le prologue surtout nous la fait connaître.

Mais, avant d'en commencer l'étude, arrêtons-nous encore

<sup>1.</sup> CLEM. AL., Hypot., vi, Fr. 8 (GCS p. 197); ap. Euseb., h. e., vi, 14, 7. Cf. Sanday, l. c., p. 67.

un instant sur ce double caractère que nous avons reconnu dans le livre entier : livre d'histoire et livre de théologie, nous mettant sous les yeux le Verbe fait chair, nous le faisant, pour ainsi dire, voir et toucher et, en même temps. nous en faisant contempler la gloire1. Quiconque méconnaît l'intime union de ces deux éléments, fait et mystère, brise l'unité de ce livre, et désormais il ne trouve plus que des antinomies, d'autant plus déconcertantes que chacun des deux termes est affirmé avec plus d'énergie. L'union du Christ et du fidèle apparaîtra tantôt comme l'union morale de deux amis, tantôt comme la fusion mystique de deux vies. Entre le Fils et le Père on ne verra parsois que cette union des volontés qui se manifeste dans toute la vie de Jésus: parfois, au contraire, les déclarations du Christ feront apparaître entre tous deux une unité physique infiniment étroite. Pour expliquer ce dualisme perpétuel, dont on peut multiplier les exemples, certains critiques distinguent dans l'évangile de saint Jean une expérience religieuse toute spontanée, et une interprétation philosophique; et, d'après eux, ces deux éléments, juxtaposés dans une synthèse artificielle, se heurtent et se contredisent à travers le livre entier 2. La réponse à ces objections sera donnée par l'étude de ces complexités, ou, si l'on veut, de ces apparentes contradictions. Mais, avant d'entrer dans ce détail, il faut considérer encore le point de départ de tout l'évangile : « le Verbe s'est fait

1. Cf. Stanton, III, p. 15: « The spiritual experience of the writer of the Fourth Gospel himself, and that of Christian mystics in all generations, has been intimately bound up with belief in the historic truth of the appearing of Jesus Christ in the world, according to the main lines of the representation given of it in the Fourth Gospel. It may well be doubted whether the two are, for clear thinkers,

separable. »

<sup>2.</sup> E. F. Scott, The fourth Gospel, p. 174: « The Gospel wavers throughout between these two parallel interpretations of the life of Christ — that suggested by the history and that required by the Logos hypothesis. Superficially the two conceptions are blended together, but they are disparate in their nature and cannot be brought into any real harmony... The evangelist is working with two different views of the Christian message. He seeks to interpret, under the forms of the current philosophy, what has been given to him in the experience of faith. » Cf. ibid. p. 205, 294.

chair »; voici, dès le seuil du livre, cette dualité mystérieuse qui se poursuivra à travers tous les chapitres. Pour qui rejette a priori cette affirmation, pour qui ne voit que contradiction dans ce mystère, l'évangile entier ne sera plus qu'incohérence. Quiconque au contraire n'est point effrayé par l'Incarnation, quiconque a été préparé par les autres livres du Nouveau Testament à cette révélation suprême, ne sera pas surpris de reconnaître dans l'évangile la marque du mystère qui y est annoncé, et de voir que la vie du Verbe fait chair porte la double empreinte de sa gloire et de sa faiblesse. Et, si la contemplation de l'évangéliste lui fait découvrir les mystères de la vie divine à travers les faits humains, il respectera cette unité que Dieu même a créée, sans chercher à nier la réalité des événements, ni non plus la vérité des mystères<sup>4</sup>.

## § 1. Le prologue.

Pour étudier sous son vrai jour la théologie de saint Jean, le meilleur moyen sans doute est de suivre la voie qu'il a tracée lui-même, et d'entrer dans son évangile par le prologue<sup>2</sup>. D'après M. Harnack, ces premiers versets n'ont été écrits par l'évangéliste que pour faire passer ses lecteurs de la conception du logos à celle du μονογενής θεός<sup>3</sup>; la plupart des exégètes, au contraire, voient dans ce prologue l'expression de

<sup>1.</sup> Je ne discuterai pas ici la dépendance prétendue de l'évangile de saint Jean par rapport aux livres mandéens ou à leurs sources; on trouvera cette discussion dans J. Huby, Rech. de Sc. Relig., 1927, p. 155-161. Pour l'exposé de la thèse mandéenne, on peut recourir à R. Bultmann, Die Bedeutung der. mandäischen und manichäischen Quellen für das Verständnis des Johannescvangeliums. Zeitschr. f. N. T. W., 1925, p. 100-146.

<sup>2.</sup> Cf. E. Krebs, der Logos als Heiland, p. 98 sqq.

<sup>3.</sup> Ueber das Verhältniss des Prologs des vierten Evangeliums zum ganzen Werk, dans Zeitschr. für Theol. und Kirche, 11 (1892), p. 189-231. Voici la conclusion la plus importante de cette étude, p. 230: « Der Prolog des Evangeliums ist nicht der Schlüssel zum Verständniss des Evangeliums, sondern er bereitet die hellenischen Leser auf dieses vor. Er knüpft an eine bekannte Grösse, den Logos, an, bearbeitet ihn und gestaltet ihn um — falsche Christologieen implicite bekämpfend, — um ihm Jesus Christus, den μονογενής θεός, zu substituieren, resp. ihn als diesen Jesus Christus zu enthüllen. »

la pensée la plus intime de saint Jean. L'étude que nous commençons du prologue et de l'évangile suffira, nous l'espérons, à en montrer le lien étroit<sup>4</sup>, et, par conséquent, à trancher la question ici posée. Quoi qu'il en soit d'ailleurs de cette discussion, que l'on tienne le prologue pour une simple introduction à l'évangile, ou pour la quintessence de la doctrine johannique, il est manifeste que c'est par lui qu'il faut entrer dans cette étude.

Au commencement était le Verbe, et le Verbe était auprès de Dieu, et le Verbe était Dieu. Il était au commencement auprès de Dieu. Tout a été fait par lui, et sans lui rien n'a été fait de ce qui a été fait. En lui était vie; et la vie était la lumière des hommes; et la lumière luit dans les ténèbres, et les ténèbres ne l'ont point comprise.

Ce prologue ressemble, par sa solennité, à celui de l'épître. aux Hébreux; une simple lecture suffit d'ailleurs à en remarquer les différences : les périodes de l'épître sont amples et souples : les phrases de l'évangile sont denses et brèves, et rappellent davantage, par leur rythme, le parallélisme de la poésie hébraïque. La théologie est, de part et d'autre, plus semblable que le style : les deux auteurs éclairent le ministère humain du Christ par la description de sa gloire divine, auprès du Père; cependant, ici encore, on remarque des différences sensibles : l'auteur de l'épître aux Hébreux contemple avant tout la médiation de Jésus, et c'est pour en faire ressortir l'éminence singulière qu'il retrace dans un tableau rapide toutes les gloires du Médiateur. Saint Jean, au contraire, fixe ses regards sur le Fils de Dieu lui-même; et s'il décrit son action vivifiante et illuminatrice, c'est avant tout pour mieux faire entendre ce qu'il est2.

2. On peut remarquer aussi les comparaisons qui, de part et d'autre,

<sup>1.</sup> Nous pensons, en effet, que M. Harnack a été conduit à séparer ainsi le prologue de l'évangile par une inexacte appréciation soit de la christologie, telle qu'on la trouve dans l'évangile (surtout p. 194-197; cf. infra, p. 520 sqq.), soit de la doctrine du logos, telle qu'elle est exposée dans le prologue; pour ne parler ici que de ce dernier point, nous ne pensons pas qu'on puisse dire, comme le fait M. Harnack (p. 213) en soulignant cette formule: Der Logos, der hier eingeführt wird, ist der Logos des alexandrinischen Judenthums, der Logos Philo's (V. infra, note J, à la fin du volume).

Les premiers mots rappellent très intentionnellement le début de la *Genèse*: « Au commencement Dieu créa le ciel et la terre »; « au commencement était le Verbe ». Ce simple contraste suffit à marquer toute la distance de la créature au Verbe, de ce qui commence à Celui qui est; elle indique aussi la supériorité de la révélation nouvelle, dévoilant à l'homme les secrets de Dieu, tandis que l'ancienne ne lui montrait que son action ici-bas.

Faut-il chercher aussi dans le récit de la Genèse l'explication de ce nom de Verbe, donné au Fils de Dieu? On hésitera à le faire : il est vrai, ce récit présente Dieu comme créant tout par sa parole, il peut se résumer tout entier dans ce mot du psalmiste : « Il dit, et tout a été fait. » Cette conception était sans doute présente à l'esprit de saint Jean, quand, après avoir, comme l'auteur de la Genèse, rappelé les origines (1, 1), il rappelait comme lui la création (1, 3). Cependant ce souvenir ne semble pas suffire à expliquer l'emploi de ce nom personnel de Verbe, qui n'a nul équivalent dans le récit de la Genèse. La personnification de la parole de Dieu, chez les prophètes et les psalmistes, n'en peut donner non plus une explication adéquate; sans doute, cette conception ne fut pas sans influence sur la théologie des livres sapientiaux et plus tard sur la théologie chrétienne; mais elle n'exerça cette action qu'en se transformant elle-même (cf. supra, p. 131 sq.). Souvent on a eu recours à la Memra des targums pour expliquer la doctrine du Verbe chez saint Jean; si l'on veut bien se reporter à ce qui a été dit plus haut (p. 162 sqq.) de cette conception judaïque, on constatera que cette hypothèse est moins solide encore que les précédentes : on aura quelque peine à établir avec certitude l'antériorité de la doctrine de la Memra par rapport à la théologie chrétienne du Verbe; on

font apprécier la grandeur du Fils de Dieu: l'épître aux Hébreux le compare aux prophètes et aux anges; l'évangile, à saint Jean-Baptiste et à Moïse. Au reste, ces comparaisons n'ont pour les deux auteurs qu'un intérêt secondaire: on ne saurait ramener tout le prologue à l'opposition entre Jésus et Jean-Baptiste, comme a voulu le faire M. Baldensperger (Der Prolog des vierten Evangeliums. Freiburg, 1898).

LE VERBE. 493

aura plus de peine encore à prouver que cette doctrine est indépendante de la conception alexandrine du logos; mais, alors même qu'on réussirait à démontrer ces deux thèses, il faudrait montrer entre la Memra des targums et le Verbe de saint Jean une analogie doctrinale qui permit sinon de constater, du moins de supposer, de l'une à l'autre, une influence exercée. Or, cette analogie est purement verbale. La Memra n'est point une personne, ni même une force intermédiaire entre Dieu et le monde; elle n'a que la valeur d'une périphrase, qui permet aux rabbins d'éviter le nom divin et de voiler les anthropomorphismes de la Bible.

Il est évident que la doctrine johannique du logos a un tout autre caractère comme aussi une tout autre origine : elle n'est point née d'un scrupule rituel, elle n'est point un expédient de traducteur : elle est l'expression d'une foi vivante en une personne divine et humaine, dont la préexistence est décrite, dont la vie sur terre est racontée. Et si l'on veut expliquer pourquoi la foi chrétienne a, chez saint Jean, revêtu cette forme, le plus sûr est sans doute de se référer aux documents chrétiens qui ont précédé et préparé le IV° évangile.

Dans la I<sup>re</sup> épître aux Corinthiens (1, 24), le Fils est appelé incidemment force et sagesse de Dieu<sup>1</sup>; dans la seconde (1v, 4), il apparaît comme l'image de Dieu; l'épître aux Colossiens (1, 15 sqq.) reprend cette doctrine et la développe, en même temps qu'elle insiste sur l'activité créatrice et conservatrice du Christ, que la I<sup>re</sup> épître aux Corinthiens (viii, 6) avait déjà mentionnée. Dans l'épître aux Hébreux, cette théologie est pleinement épanouie; et l'influence alexan-

<sup>1.</sup> Ce n'est qu'une mention incidente, appelée par le développement de la pensée de l'Apôtre; mais cette mention même n'est pas insignifiante. Cf. Lightfoot, Notes on epistles of St Paul from unpublished commentaries, p. 164, sur I Cor., 1, 24: « The terms δύναμις and σοφία applied to our Lord are suggested by what has gone before. He is the reality of that power of which the Jews were pursuing the shadow, of that wisdom for which the Greeks were substituting a counterfeit. At the same time they have a deeper meaning. They appeal to the theosophy of the day and declare Christ to be the Eternal Word of God. For both δύναμις (θεοῦ) and σοφία (θεοῦ) are synonyms for Λόγος in the phraseology of Jewish speculators. For δύναμις in the sense of an emanation of the Godhead see Act., VIII, 10, for σοφία see Luke, XI, 49. X

drine, dont on pouvait saisir la trace dans les deux lettres précédentes, surtout dans la lettre aux Colossiens, apparaît maintenant à tous les regards; le livre de la Sagesse surtout s'y reconnaît, non seulement à l'allure générale du style et de la pensée, mais encore à quelques détails d'expression qui constituent des réminiscences certaines<sup>1</sup>.

Volontiers on attribue à l'influence d'Apollo cette pénétration de la théologie paulinienne par la doctrine alexandrine, et cette hypothèse est vraisemblable : on sait par le livre des Actes (xviii, 24 sqq.) qu'Apollo était un alexandrin et un exégète habile; dans les communautés chrétiennes, son action avait été profonde, jusqu'à créer même, malgré lui, au sein de l'église de Corinthe, un groupe distinct et rival des autres. On peut remarquer enfin que les conceptions alexandrines apparaissent précisément dans les lettres adressées aux églises d'Asie et de Corinthe, c'est-à-dire aux églises où s'était exercée l'action d'Apollo; peut-être y a-t-il là plus qu'une coïncidence fortuite.

D'autre part, il est bon de se rappeler que nous n'avons

1. Depuis que ces lignes ont été écrites, les rapports du prologue de saint Jean avec les livres sapientiaux ont été étudiés de plus près par M. Rendel Harris, The Origin of the Prologue to St John's Gospel et The Origin of the Doctrine of the Trinity (Cambridge, 1917 et 1919). L'auteur croit pouvoir reconnaître dans le Prologue un hymne à la Sagesse; il y a sans doute quelque exagération dans cette thèse et dans plus d'un des arguments qui la soutiennent; mais beaucoup des rapprochements, empruntés à la littérature biblique ou patristique, sont justes et féconds. Par contre, il faut écarter l'hypothèse, émise par Harris, que l'idententification de Jésus et de la Sagesse aurait été d'abord affirmée par Jésus lui-même, et qu'on pourrait la reconnaître dans plusieurs passages des évangiles. Cf. sur ce dernier point J. Bethune-Baker, Journal of Theol. Stud., xxi, p. 87.

Plus récemment, R. Bultmann (Der religionsgeschichtl. Hintergrund des Prologs zum Joh.-Evangel. dans EYXAPINTHPION H. Gunkel dargebracht. Göttingen, 1923, n, p. 1-26) a repris l'étude du prologue pour y faire apparaître, à l'arrière-plan, la théologie de la Sagesse : assise auprès de Dieu, active dans la création, repoussée des hommes, inspirant les prophètes. Beaucoup de ces rapprochements sont intéressants; mais l'étude de Bultmann devient beaucoup plus fragile quand il recherche, par delà les livres sapientiaux, un thème mythologique commun aux religions orientales, babylonienne,

égyptienne, iranienne, etc.

LE VERBE. 495

qu'une connaissance bien incomplète de cette œuvre d'évangélisation, de ses progrès et de ses apôtres; il serait donc téméraire de reporter sur les quelques hommes qui nous sont connus une influence qui a été vraisemblablement plus dispersée. A Jérusalem même, les Alexandrins avaient une synagogue, et, dès l'origine de la propagande chrétienne, on les trouve en discussion avec saint Étienne (Act., vi, 9); dans les communautés juives de la dispersion, leur influence était plus considérable encore et souvent prédominante. Une rencontre était donc inévitable entre la doctrine chrétienne et la théologie alexandrine; il ne faut point l'imputer tout entière à l'initiative d'un homme, fût-ce Apollo, mais bien plutôt aux nécessités de la situation, disons mieux, à la direction de la Providence, qui faisait ainsi confluer vers le christianisme naissant toutes les réserves de vie et de pensée que la révélation divine avait accumulées dans le judaïsme.

Dans ces différents documents, surtout dans l'épître aux Hébreux, on trouve tous les éléments essentiels de la doctrine chrétienne du Verbe; le nom seul manque. Ce nom apparaît enfin dans l'Apocalypse, jeté incidemment au milieu d'une vision triomphale, dans un contexte qui n'a rien de philonien, mais qui rappelle plutôt la Sagesse de Salomon (supra, p. 469). On le retrouve maintenant dès le premier verset de l'évangile, il y apparaît sans explication comme un terme déjà familier aux lecteurs; saint Jean le reprend vers la fin du prologue (1, 14), puis l'abandonne dans tout le reste de l'évangile<sup>1</sup>. Faut-il en conclure que cette mention du Verbe n'est ici qu'une allusion fugitive, un argument ad hominem? saint Jean aurait-il emprunté cette conception aux discussions philosophiques de son temps et de son milieu, pour en

<sup>1.</sup> Le mot λόγος est fréquemment employé dans l'évangile, mais jamais avec le sens technique qu'il a dans le prologue; tout au plus retrouve-t-on ici ou là une personnification de la parole, analogue à celle qu'on remarque chez les prophètes, XII, 48: Ὁ λόγος ον ἐλάλησα ἐχεῖνος χρινεῖ αὐτὸν ἐν τῆ ἐσχάτη ἡμέρα. Μ. GRILL (p. 31 sqq.) s'est efforcé de retrouver dans l'évangile entier le logos du prologue; on peut y reconnaître, en effet, les conceptions exprimées dans le prologue par le mot λόγος, mais on y cherche en vain ce terme lui-même. Cf. Stanton, III, p. 167 sqq.

faire non le fondement, mais le point de départ de sa doctrine, pour élever ses lecteurs, de la catégorie philosophique qui leur était familière, à la doctrine proprement chrétienne du θεὸς μονογενής, énoncée à la fin du prologue? Cette conclusion, soutenue par M. Harnack<sup>1</sup>, ne paraît pas vraisemblable: on ne pourrait pas comprendre que saint Jean eût mis tant d'insistance à inculquer une conception qui lui fût restée étrangère : « Au commencement était le Verbe, et le Verbe était auprès de Dieu, et le Verbe était Dieu. » Au contraire, on n'est pas surpris que ce terme technique ne soit employé que dans le prologue, là où l'évangéliste donne l'interprétation du mystère, et qu'il ne reparaisse plus dans des récits dont il changerait le caractère. On le comprendra plus aisément encore si l'on admet que la composition du prologue est postérieure à celle du reste du livre<sup>2</sup>. Ainsi que nous l'avons exposé plus haut, le quatrième évangile n'est que la rédaction de l'enseignement quotidien donné par saint Jean à ses disciples; on peut croire avec vraisemblance que le prologue a été écrit au moment de la publication du livre, et l'on comprend que l'auteur ait employé dans cette introduction seulement une expression philosophique dont il n'avait pas fait usage dans sa catéchèse. Ajoutons d'ailleurs que l'évangile entier est dominé par les conceptions de vie et de lumière, et que, d'après le prologue, ce sont là les attributs essentiels et caractéristiques du Verbe.

Les indications qui viennent d'être données sur l'origine du terme  $\lambda \acute{o} \gamma c \varsigma$  et sur son emploi par saint Jean, ne suffisent pas sans doute à en déterminer la portée exacte: dans le monde alexandrin, vers lequel elles orientent nos recherches, le logos avait reçu mille valeurs diverses: laquelle a-t-il gardée en passant dans les milieux chrétiens d'Asie? Pour Philon, le logos était tantôt, comme pour les stoïciens, la force immanente qui enchaîne entre eux tous les êtres et les vivifie; tantôt, selon l'exemplarisme platonicien, le type idéal, modèle du monde, image et pensée de Dieu. De ces deux conceptions,

<sup>1.</sup> V. supra, p. 490.

<sup>2.</sup> Cf. STANTON, III, p. 178-179.

la première est certainement étrangère à la théologie johannique, comme à toute la pensée chrétienne de cette époque; la seconde est moins éloignée de la doctrine de l'épître aux Colossiens et surtout de l'épltre aux Hébreux; mais chez saint Jean elle n'apparaît guère; saint Augustin l'a retrouvée au v. 4, ຂັ້ນ ຂີ້ປະພ ເພື່າ ກັນ 1, mais on peut douter que son interprétation soit la plus probable. Beaucoup plus rarement, cédant à l'influence de la théologie biblique, Philon entend par le logos la Parole de Dieu; c'est le seul sens qu'on trouve dans le livre de la Sagesse, c'est lui qu'on retrouve aussi dans l'Apocalypse<sup>2</sup>, et c'est lui qu'il faut reconnaître dans l'évangile de saint Jean : tout le suggère, non seulement le texte de l'Apocalypse, mais aussi la teneur même du prologue qui, par ses allusions au récit de la Genèse, représente le monde comme créé par la Parole de Dieu. La comparaison, qui sera faite un peu plus bas (note J), de la conception johannique et de la conception philonienne, permettra de mieux apprécier la différence qui les distingue, le caractère nettement biblique de la première, et le caractère hellénisant de la seconde<sup>3</sup>. Dès

1. V. infra, note 1.

2. On peut rappeler aussi Hebr., tv, 12.

3. Dans son étude historique sur Ernest Renan, M. Pierre Las SERRE a conservé tout un volume à l'origine du dogme chrétien (La jeunesse d'Ernest Renan, II. Le drame de la métaphysique chrètienne. Paris, 1925); il l'explique par une fusion du judaïsme et de l'hellénisme; « cette combinaison n'a pas été un fait isolé. Elle se trouvait préparée et favorisée par le travail général de fusion qui. au dernier siècle de l'antiquité et aux trois premiers siècles de notre ère, avait été s'opérant entre la métaphysique grecque et les religions orientales, spécialement la religion juive » (p. 49). C'est à Alexandrie surtout que ce travail s'était poursuivi; « la philosophie alexandrine se réclamait des doctrines de Platon et d'Aristote »; mais elle se référait aussi aux révélations orientales, et, avant tout, à la Bible (p. 52). C'est là que fut élaborée la conception du Logos entre Dieu et le monde on se le représenta comme l'Être intermédiaire qu'on para des plus beaux noms : « outre le nom de Verbe, la théologie alexandrine lui donne ceux de Sagesse, Intelligence, Pensée, Vie, Lumière » (p. 92). « Le prestige en était grand. Tout l'héritage de la philosophie hellénique y semblait concentré. Il eût paru alors aussi impossible à un esprit cultivé d'expliquer sans cette idée l'origine et l'ordre général des choses, qu'il le paraîtrait à un physicien d'aujourd'hui de rendre compte d'un phénomène physique sans s'appuyer sur des constatations expérimentales. Le christiamaintenant on commence à l'apercevoir dans le contraste du Verbe parole de Dieu et du logos loi du monde; on le saisira

nisme adopta l'idée du Verbe... Elle fut le centre et la clé de voûte de toute sa métaphysique, comme elle l'était de la métaphysique alexandrine » (p. 110). Au surplus, le Verbe n'était pas seulement l'objet d'une spéculation métaphysique; c'était le terme d'une ardente espérance : « ainsi que les Juifs languissaient après le Messie, ainsi, pourrait-on presque dire, les hellénistes en étaient-ils vers à languir après le Verbe » (p. 147). Dès lors il était inévitable que Jésus, en qui les Palestiniens avaient reconnu le Messie, fût salvé par les hellénistes comme le Verbe : « La messianité de Jésus ayant été crue, il a été admis, aux lumières de la réflexion, que celui qui était le Messie ne pouvait être que le Verbe ayant pris corps » (p. 144); « qui est Jésus-Christ? Il est le Messie donc il est

le Verbe. Il est le Messie-Verbe » (p. 149).

Cette histoire se déploie avec une aisance si assurée, elle est écrite dans une langue si souple et si brillante, qu'un lecteur distrait ou mal informé se laisse entraîner par elle; au reste le contrôle est bien difficile, l'auteur ne citant aucun texte et presque aucun nom. Mais si l'on étudie d'un peu plus près ce Drame métaphysique, on y reconnaît vite une œuvre d'imagination beaucoup plus qu'une œuvre de science. Et tout d'abord qu'est-ce que cet alexandrinisme où se sont élaborés les premiers linéaments du dogme chrétien? L'historien de l'hellénisme cherche en vain cette école qui se serait inspirée « de Platon et d'Aristote » et où l'influence juive aurait été prédominante pendant quatre siècles. En réalité, la philosophie alexandrine dépend surtout de Posidonius et de son syncrétisme stoïco-platonicien; elle est totalement indépendante d'Aristote; elle est juive avec Philon; elle ne l'est pas avec Plotin ni la plupart des Alexandrins, et nul ne suivra M. Lasserre quand il propose d'appeler « néo-mosaïques » les systèmes néo-platoniciens (p. 180). Et puis, dans quels textes trouve-t-on tous ces noms divins donnés au Logos? le Verbe est pour saint Jean Vie et Lumière; il ne l'est pas pour Philon (cf. infra, note J). Et surtout où peut-on saisir ce messianisme hellénique, où voit-on ces âmes attendant le Verbe comme les Juiss leur Messie? Tout cela est un pur mirage. Philon, comme tous les Juiss de son temps, croit au Messie, bien qu'il en parle rarement; jamais il ne l'identifie au Logos; c'est qu'entre ces deux termes il n'y avait pas l'équivalence ni même le lien logique que suppose M. Lasserre.

Remarquons en terminant que cette interprétation du dogme chrétien et de ses origines est aujourd'hui universellement abandonnée; elle pouvait trouver quelque faveur auprès des contemporains de Renan, et c'est pour cela sans doute que son historien l'a recueillie. Aujourd'hui elle est délaissée; ce n'est plus dans la spéculation, mais dans le culte, ce n'est plus dans l'alexandrinisme, mais dans les mystères orientaux, qu'on cherche la source d'où la vie s'est répandue sur le monde. La nouvelle hypothèse est caduque; mais

mieux encore dans la description faite par saint Jean des rapports du Verbe avec Dieu, et ensuite de son action dans le monde.

La première parole de l'évangéliste révélait l'existence du Verbe, dès le principe; mais dans cette éternité immuable, qu'était-il? Il était auprès de Dieu, il était Dieu. La première de ces deux affirmations, ἦν πρὰς τὸν θεόν, ne doit pas s'entendre d'une proximité locale, ni non plus d'une subordination du Verbe à Dieu¹; elle exprime simplement la vie menée en commun par les deux personnes; c'est ainsi que Notre-Seigneur, d'après saint Marc (1x, 19) dit à ses disciples : « Combien de temps serai-je avec vous : ἕως πότε πρὸς ὑμᾶς ἔσομαι; » c'est ainsi que, dans un passage exactement parallèle à celui que nous étudions, saint Jean écrit (I Jo., 1, 2) : « la vie éternelle qui était près du Père et qui nous est apparue : τὴν ζωὴν τὴν αἰώνιεν, ἤτις ἦν πρὸς τὸν πατέρα καὶ ἐφανερώθη ἡμῖν². »

« Et le Verbe était Dieu », καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος. Dans la phrase qui précède, on lisait πρὸς τὸν θεέν, avec l'article; ici, θεὸς, sans article. Origène a cru voir là une opposition entre celui qui est la source de la divinité, et celui qui n'en possède qu'une dérivation³. Ce sens subordination est très loin du texte. L'omission de l'article, nécessaire d'ailleurs pour prévenir l'amphibologie, s'explique par ce fait très simple que δ θεός a la valeur d'un nom personnel, et désigne Dieu le Père; θεός a la valeur d'un nom de nature, et signifie que le Verbe a la nature divine 4. Il n'y a pas davantage à rappeler

du moins nous savons gré à ses auteurs d'avoir renversé pour touiours la vieille idole rationaliste.

2. Westcott compare: Mt., xiii, 56; Mc., vi, 3; xiv, 49; Lc., ix, 41.

3. In Jo., II, 2 (GCS, p. 54).

<sup>1.</sup> Contrairement à ce que dit Grill, p. 85 : « Mit der in 1, 1 angedeuteten Bezogenheit des Logos-Gottwesens auf (πρός) Gott (τὸν θεόν) ist an sich schon ein Verhältnis der Ueber- und Unterordnung gegeben. »

<sup>4.</sup> Westcott, dans son édition des Épîtres de saint Jean, a consacré une note additionnelle à l'emploi de θεός et ὁ θεός par saint Jean (p. 165-167); il formule ainsi les résultats de son enquête : « A careful examination of the passages, relatively few in number, in which θεός is used without the article in St John's writings leads to the conclusion that the difference between ὁ θεός and θεός is such as might have

ici le « dieu » ou « dieu secondaire » (θεός ου δεύτερος θεός) de Philon. On se rappelle que, chez Philon, ce terme, dans lequel certains historiens voudraient résumer toute sa doctrine du logos, ne se rencontre que trois fois, qu'il n'est point amené par le développement spontané de la pensée, mais provoqué ou plutôt imposé à contre-cœur par le texte à interpréter¹. Ici, rien de tel : l'affirmation dogmatique est énergiquement posée, au seuil du livre, pour en marquer toute l'orientation; c'est à elle que fera écho, au dernier chapitre, la parole de saint Thomas: « Mon Seigneur et mon Dieu! »

« Il était dès le principe auprès de Dieu. Tout a été fait par lui, et sans lui rien n'a été fait de ce qui a été fait. » Après avoir affirmé de nouveau l'éternité du Verbe et ses relations avec Dieu, l'évangéliste décrit son action dans le monde; on retrouve ici le dogme affirmé déjà avec tant d'insistance dans l'épître aux Colossiens et l'épître aux Hébreux. Pour donner prus d'énergie à sa phrase, saint Jean, employant une tournure hébraïque bien connue, confirme par une négation l'affirmation qu'il vient de poser<sup>2</sup>.

« En lui était vie, et la vie était la lumière des hommes. » Ce verset, plus qu'aucun autre peut-être de l'évangile, a soulevé des discussions critiques et exégétiques; nous les résumerons en note<sup>3</sup>, nous contentant ici d'exposer l'interprétation qui nous semble la plus probable. On lit dans I Jo., v, 11: a Dieu nous a donné la vie éternelle, et cette vie est dans le Fils. Celui qui a le Fils a la vie; celui qui n'a pas le Fils de Dieu n'a pas la vie. » C'est dans le même sens que nous entendons ce verset du prologue: « en lui, c'est-à-dire dans le Verbe, était vie »; la vie n'y était pas, sans doute, comme

been expected antecedently. The former brings before us the Personal God Who has been revealed to us in a personal relation to ourselves: the latter fixes our thoughts on the general conception of the Divine Character and Being.

1. V. supra, p. 239-242.

<sup>2.</sup> MALDONAT remarque ici: « Hebraeorum esse morem, ut quod semel per affirmationem dixerint, iterum per negationem dicant, ut: « Omnia, quae sunt in domo mea, viderunt; non fuit res quam non ostenderim eis » (Is. xxxix, 4). »

<sup>3.</sup> V. note I, à la fin du volume.

un dépôt précaire, comme un don reçu du dehors, ainsi qu'elle est dans les hommes<sup>1</sup>, mais elle y était comme en Dieu même<sup>2</sup>, par possession plénière et naturelle; elle y était aussi comme dans sa source, puisque c'était de là qu'elle devait se répandre dans les hommes. C'est ce que marque plus explicitement la fin du verset : « et la vie était la lumière des hommes. » L'identité ainsi établie entre ces deux conceptions aide à en saisir la portée exacte; l'évangile permettra de la préciser davantage; mais dès maintenant on peut constater que, pour saint Jean, la vie et la lumière sont avant tout une puissance d'expansion et de rayonnement; ces deux termes représentent beaucoup plus l'action du Verbe sur les hommes que la vie intime de Dieu.

« Et la lumière brille dans les ténèbres, et les ténèbres ne l'ont point saisie 3. » Cet antagonisme de la lumière et des ténèbres se manifestera à travers tout l'évangile, de même que l'aveuglement des méchants : les fils de lumière croient à la lumière, les autres aiment mieux les ténèbres que la lumière, et ils ne peuvent la saisir.

Après ces versets d'introduction, où a été décrite la nature et l'action du Verbe, saint Jean rappelle le témoignage de saint Jean-Baptiste et l'incarnation du Verbe :

<sup>1.</sup> Cf. vi, 53 : Έλν μὴ φάγητε τὴν σάρκα... οὐκ ἔχετε ζωὴν ἐν ἑαυτοῖς. Cf. I Jo., III, 15.

<sup>2.</sup> v, 26 :  $^{\alpha}\Omega$ σπερ γὰρ ὁ πατὴρ ἔχει ζωὴν ἐν ἑαυτῷ, οὕτως καὶ τῷ υἰῷ ἔδωκεν ζωὴν ἔχειν ἐν ἑαυτῷ.

<sup>3.</sup> Κατέλαδεν, comme notre verbe « saisir », est susceptible de deux sens différents : comprendre et surmonter (ou étouffer); la seconde de ces interprétations avait été proposée dans la première édition de cet ouvrage; on la trouve chez beaucoup de Pères grecs (Origène, Didyme, saint Grégoire de Nazianze, saint Chrysostome) et chez beaucoup d'exégètes contemporains (v. la note de Westcott et de B. Weiss in h. loc.). La première interprétation, préférée en général par les Latins, nous paraît aujourd'hui plus probable et plus conforme à l'idée maîtresse de l'évangile; c'est aussi celle que propose saint Cyrille d'Alexandrie : οὐχ οἶδε πάντως ἡ σχοτία τὸ φῶς, τοῦτο γάρ, οἶμαι, σημαίνει τὸ « Ἡ σχοτία αὐτὸ οὐ χατέλαδεν ». (PG, LXXIII, 104). GRIMM traduit : « meum facio, in me recipio », et compare I Cor., ix, 24; Phil., iii, 12. Μαιδονατ compare i, 10 « le monde ne l'a pas connu...»; iii, 19 (« la lumière est venue dans le monde, et les hommes ont mieux aimé les ténèbres que la lumière »).

Il y eut un homme, envoyé de Dieu; son nom était Jean. Il vint en témoignage, pour témoigner sur la lumière, afin que tous crussent par lui. Lui n'était pas la lumière, mais (il venait) pour témoigner sur la lumière. Cette lumière était la lumière véritable, qui éclaire tout homme venant dans le monde. Il était dans le monde, et le monde a été fait par lui, et le monde ne le connut pas. Il vint chez lui, et les siens ne le reçurent pas. Mais tous ceux qui l'ent reçu, il leur a donné de devenir enfants de Dieu; à ceux qui croient en son nom, qui sont nés non du sang, ni du vouloir de la chair, ni du vouloir de l'homme, mais de Dieu. Et le Verbe s'est fait chair, et il a habité parmi nous; et nous avons vu sa gloire, gloire comme un fils unique en reçoit de son Père, plein de grâce et de vérité.

Cette seconde section du prologue complète et précise la précédente : ce qui était dit plus haut du Verbe vie et lumière, puis de l'antagonisme de la lumière et des ténèbres se développe maintenant dans les manifestations progressives du Verbe et dans l'accueil qui leur est fait. Tandis que Jean-Baptiste n'était qu'un témoin<sup>1</sup>, le Verbe était la lumière véritable, celle qui éclaire tout homme venant dans le monde<sup>2</sup>.

L'évangéliste rappelle ensuite la présence du Verbe dans

1. On ne peut méconnaître dans cette opposition une intention apologétique; mais on n'est pas fondé pour cela à faire du v. 8 le centre et la clef de tout le prologue (BALDENSPERGER, Der Prolog, p. 6).

<sup>2.</sup> Ainsi que l'ont remarqué SAINT AUGUSTIN (De peccatorum meritis, 1, 25, 38. PL, XLIV, 130) et SAINT CYRILLE D'ALEXANDRIE (in h. loc. PG. LXXIII, 129) ce verset peut s'entendre, d'après le texte grec, de deux façons différentes : on peut rapporter ἐρχόμενον à τὸ φῶς ou à ἄνθρωπον. En faveur de la première interprétation, qui est préférée par la plupart des exégètes contemporains, on fait valoir la comparaison avec и, 19; хи, 46. En faveur de la seconde, qui est suivie par la Vulgate et presque tous les Pères, on allègue la construction de la phrase (Maldonat : « ut alia non esset ratio, nomen hominis proxime adhaerens jure sibi hoc participium vindicaret ») et le contexte immédiatement suivant (Cyr. Al. : ἀναγκαίως ἡμῖν ὁ Πνευματοφόρος ἐκκαλύπτει τὸ ἀληθές,... λέγων εὐθύς περί τοῦ φωτὸς ὅτι « ἐν τῷ κόσμῳ ἦν »· ἵνα λοιπὸν τὸ « ἐρχόμενον εἰς τὸν κόσμον » κατὰ τοῦ ἀνθρώπου νοῆς.) Sans prétendre ici trancher ce débat, nous pensons que cette seconde interprétation est plus plausible. — Burney (Aramaic Origin, p. 33) a cité dans le même sens l'expression de l'hébreu talmudique (p. ex. Midrasch Rabba, Lev. xxxi, 6) : בו באי עולם : « tous ceux qui viennent dans le monde ». De même Strack-Billerbeck, 11, p. 358.

le monde, qui a été fait par lui, et cependant ne l'a pas connu; il ne s'agit pas encore ici de l'incarnation<sup>1</sup>, ni même d'une manifestation particulière, mais seulement de la présence du Créateur dans son œuvre; saint Paul, après l'auteur de la Sagesse, avait reproché aux païens leur méconnaissance de Dieu<sup>2</sup>; la même idée est ici appliquée au Verbe.

« Il vient chez lui, et les siens ne le reçurent pas »; saint Jean ne parle plus ici de l'immanence du Verbe (ήν), mais de sa venue (ήλθεν); ce n'est plus seulement dans le monde qu'il se manifeste et qu'il est méconnu, mais c'est chez lui, par les siens (είτξων). Il y a îci certainement un progrès dans la pensée : ce domaine propre où le Verbe est venu et où il n'a pas été reçu, c'est le peuple juif dans l'évangile (κιι, 41; cf. νιι, 56) les théophanies de l'Ancien Testament sont rappelées comme des manifestations du Verbe; on peut retrouver ici la même idée, tout en reconnaissant que saint Jean vise ici avant tout la manifestation suprême, l'incarnation : c'est ce qu'indiquent clairement les versets suivants, où est décrite l'adoption divine conférée par le Verbe à tous ceux qui croient en son nom.

« Et le Verbe s'est fait chair, il a habité parmi nous, et nous avons vu sa gloire, gloire comme celle qu'un fils unique reçoit de son père<sup>5</sup>, plein de grâce et de vérité. » Ce verset résume tout le prologue, de même que le prologue interprète tout l'évangile. Tout d'abord, c'est l'humiliation

<sup>1.</sup> Έν τῷ χόσμφ ἢν désigne une présence constante, non une manifes-tation nouvelle.

<sup>2.</sup> Act., xiv, 15-17; xvii, 30; Rom., i, 18-22; Sap., xiii, 1 sqq.

<sup>3. &</sup>quot;The development of the thought of the apostle is certainly destroyed by supposing that here the earth is spoken of as the Lord's home, and man as His people. It must be noticed that by this appropriation of the O. T. language that which was before applied to Jehovah is now applied to Christ "(Westcott).

<sup>4.</sup> Chez les synoptiques aussi, on peut trouver unies dans une même perspective ces deux phases de l'action du Christ parmi son peuple. Mt., XXIII, 37.

<sup>5.</sup> Δόξαν ὡς μονογενοῦς παρὰ πατρός. Ces deux termes étant employes sans article, il paraît pius sûr de les entendre au sens indéterminé (« un fils unique », « un père »); dans l'évangile de saint Jean, quand πατής signifie Dieu le Père, il est toujours précédé de l'article.

infinie au Verbe : « il s'est fait chair ». La pensée est la même que dans l'épître aux Philippiens, l'expression est plus énergique encore : dans la langue de saint Jean, comme dans toute la langue biblique, la chair c'est l'infirmité; et c'est là ce qu'est devenu le Verbe : ἐγένετο σάρξ<sup>1</sup>. Cependant il est resté ce qu'il était : l'évangile tout entier sera consacré à montrer cette présence de Dieu dans l'homme, et ce verset même du prologue l'énonce assez clairement : « le Verbe a habité parmi nous, et nous avons vu sa gloire. » L'expression choisie (ἐσχήνωσεν ἐν ἡμῖν) est chère à saint Jean<sup>2</sup>; elle rappelle les plus grands souvenirs religieux de l'Ancien Testament : le séjour de lahvé, sous la tente, au milieu d'Israël3, et les promesses faites par lui de venir de nouveau habiter parmi son peuple4; elle rappelle plus expressément encore l'hymne de la Sagesse, qu'on lit dans l'Ecclésiastique (xxiv, 3 sqq.): « J'établis ma tente (κατεσκήνωσα) sur les hauteurs les plus élevées... Celui qui m'a créée fit reposer ma tente; il m'a dit: établis ta tente (χατασχήνωσον) en Jacob, aie ton héritage en Israel...5. » Ces prophéties avaient déjà eu un écho dans l'Apocalypse : dans la scène du renouvellement du monde, quand la Jérusalem nouvelle descendait des cieux, on entendait « une grande voix partant du trône et disant : voici la tente de Dieu avec les hommes, et il habitera (σκηνώσει) avec eux » (Apoc., xxi, 3); ici le cadre est tout différent, mais la réalité est identique; c'est déjà Dieu habitant parmi nous : ἐσχήνωσεν ἐν ἡμιτν. En ce passage, comme dans tant d'autres, saint Jean applique à Jésus-Christ les oracles bibliques qui avaient pour objet Iahvé. On y peut reconnaître, en même temps, l'application au Verbe de ce que les docteurs juifs disaient de la Chekina : c'est Jésus qui est vraiment la

<sup>1.</sup> Il est possible que cette formule si énergique ait été choisie pour écarter tout docétisme.

<sup>2.</sup> Dans le N. T., on ne la rencontre qu'ici et dans Apoc., vii, 15; xii, 12; xiii, 6; xxi, 3.

<sup>3.</sup> II Sam., vii, 6. Cf. Ex., xxv, 8; Lev., xxvi, 11.

<sup>4.</sup> Ezech., ΧΧΧΥΙΙ, 27: "Εσται ή χατασχήνωσίς μου έν αὐτοῖς. Zach., II, 10: Κατασχηνώσω ἐν μέσω σου, λέγει Κύριος. Ιδ., VIII, 3 et 8: Κατασχηνώσω ἐν μέσω 'Ιερουσαλήμ. Joël, III, 21: Κύριος χατασχηνώσει ἐν Σιών.
5. Cf. Pendel Harris, I. I., p. 32-34.

Présence de Dieu parmi les hommes, et ceux qui l'approchent contemplent sa gloire<sup>1</sup>.

« Il est plein de grace et de vérité... et tous nous avons reçu de sa plénitude, et grace pour grace; car la loi a été donnée par Moïse, la grâce et la vérité sont venues par Jésus-Christ. » Les dons de l'alliance nouvelle sont ici comparés à ceux que Dieu avait accordés par Moïse. La grâce, mentionnée ici avec tant d'insistance, ne sera plus rappelée dans l'évangile; dans tout le reste de la littérature johannique, elle ne se trouve que trois fois, dans des formules de salut2. La « vérité », au contraire, est un concept caractéristique de la théologie johannique, un de ceux qui, avec la lumière et la vie, font pénétrer le plus intimement sa doctrine de Dieu et du Christ; il sera étudié plus bas. Tous ces biens nous viennent du Christ, non pas qu'il les dispense comme un ministre, ainsi que faisait Moïse (διὰ Μωϋσέως ἐδόθη), mais parce qu'ils découlent de sa plénitude : c'est l'enseignement que saint Paul donnait aux Colossiens (supra, p. 408 sq.).

Un dernier verset couronne le prologue : « Personne n'a jamais vu Dieu; le Dieu Fils unique qui est dans le sein du Père, celui-là (l') a fait connaître. » On a vu parfois dans la première phrase une affirmation de l'invisibilité propre du Père, qui ne pourrait se manifester que par le Fils³: cette conception sera très répandue chez les Pères anténicéens, mais il ne semble pas qu'on doive la reconnaître ici. Dans ce texte, et dans le texte parallèle de la première épître (IV, 12), le mot  $\theta \in \mathcal{L}_{\mathcal{L}}$  est employé sans article<sup>4</sup>; c'est un nom de nature plutôt qu'un nom de personne; les deux phrases expriment non pas une propriété du Père, mais un attribut essentiel de la divinité : elle est invisible à l'homme<sup>5</sup>. Mais le Fils unique, ou,

<sup>1.</sup> Sur la Chekina, cf. supra, p. 165-168. L'assonance (סבקיסטי, w), a pu contribuer encore à ce rapprochement. M. Dalman pousse plus loin encore le parallélisme : Die Worte Iesu, p. 189, cité ci-dessus, p. 165, n. 2; de même Burney, l. l., p. 35-36.

<sup>2.</sup> Apoc., 1, 4; xxII, 21; II Jo., 3. — 3. Cf. Loisy, Quatrième évan-

 $gile^1$ , p. 194 sq. 4. Jo., I, 18 : Θεὸν οὐδεὶς ἐώραχεν πώποτε. I Jo., I, 12 : Θεὸν οὐδεὶς πώποτε τεθέαται.

<sup>5.</sup> Sur l'invisibilité de Dieu, cf. Jo., v, 37; vi, 46; I Jo., iv, 20;

comme dit ici saint Jean, μονογενής θεός <sup>1</sup>, le Dieu monogène, celui qui est dans le sein du Père <sup>2</sup>, nous l'a fait connaître lui-même. Cette révélation est ici présentée comme un enseignement; ailleurs elle le sera plutôt comme une manifestation (xiv, 9); ces deux sens ne sont pas exclusifs l'un de l'autre: le Christ est à la fois le Maître qui nous apprend Dieu, et le Fils qui nous le montre en lui-même <sup>3</sup>.

Dans l'interprétation du prologue, nous avons laissé de côté plusieurs versets (6-8; 15), qui n'intéressent pas directement la doctrine de la Trinité, mais qui rappellent le témoignage rendu par saint Jean-Baptiste à Jésus-Christ. Leur présence dans cet exposé doctrinal contribue à en marquer le caractère : dans tout le Nouveau Testament, nulle page n'est plus théologique que celle-ci, mais ici encore la théologie n'est pas spéculation pure; elle s'appuie tout entière sur la vie du Christ et en est inséparable. Le mystère de la vie divine, la création du monde par le Verbe ne sont rappelés aux premiers versets que pour préparer ce qui est dit un peu plus bas de l'appari-

Rom., 1, 20; Col., 1, 15; I Tim., 1, 17; vi, 16; Ignace, Polyc., III, 2. Cette affirmation est également familière aux Juifs: Bauer, in h. l., cite Philon, leg. alleg. III, 206 (M. I, 108); Decal., 120 (M. II, 201); Abrah., 75 sqq. (M. II, p. 12); de praem. et poen., 39 et 44 (M. I, 414 et 415).

1. Hort a consacré la première de ses Two Dissertations, p. 1-72, à défendre cette leçon; voici, en résumé, les principales autorités en faveur de l'une et de l'autre; les Pères dont les noms sont soulignés sont ceux dont le témoignage n'est pas douteux (Ib., p. 6). Movoγενης θεός: N BCL Memph. Syr. vulg. Valentiniens, Irénée, Clem. Al., Orig., Epiph., Didyme, Basile, Grég. Nyss., Cyr. Al. — Movoγενης υίός: ΛΧ Latt. omn. Syr. vet. hier. Arm. Eusèbe, Ath., Eust., Greg. Naz., Theod. Mops., Chrys. La leçon μονογενης θεός est adoptée par Westcott-Hort et Nestle; μονογενης υίός par Tischendorf. Cf. la note de Lagrange.

2. Plusieurs exégètes insistent sur εῖς (ὁ ἄν εἰς τὸν κόλπον τοῦ πατρός) et y voient la marque d'un mouvement, d'une relation. C'est un indice bien fragile : dans la langue du N. T., εἰς et l'accusatif est souvent identique, comme sens, à ἐν avec le datif. V. Moulton, Grammar of

N. T. Greek, p. 62 sq., 234 sq.

3. Ces deux aspects de la révétation de Dieu par son Fils se retrouveront souvent chez saint Irénée; du texte que nous étudions ici on peut rapprocher *Haer.*, IV, 6, 4: « Nul ne peut connaître Dieu, si Dieu ne l'enseigne, c'est-à-dire qu'on ne peut connaître Dieu sans Dieu; et la volonté du Père est que Dieu soit connu; et ceux-là le connaissent à qui le Fils l'a révélé. »

tion du Verbe parmi les hommes et la révélation apportée par lui : et ce Verbe, c'est Jésus-Christ; il n'est appelé de ce nom que vers la fin du prologue, mais dès le début c'est à lui seul que l'évangéliste pense, et c'est vers lui qu'il nous conduit.

Par cette fusion intime de la théologie du Verbe et de l'histoire du Christ, le prologue fait songer à deux autres pages bien des fois rappelées déjà au cours de cet exposé : Col., 1, 15-20 et Hebr., 1, 1-4. Il s'en distingue cependant, non seulement par la doctrine plus explicite qu'il donne du Verbe de Dieu, mais aussi par l'aspect sous lequel il présente le rôle du Christ : il n'apparaît pas ici comme réconciliateur et comme prètre, mais comme révélateur; c'est la lumière, la vie, la vérité; c'est celui qui doit dire à la fin de sa carrière : « La vie éternelle c'est de te connaître, toi seul Dieu véritable, et celui que tu as envoyé, Jésus-Christ. »

Ici comme chez saint Paul, l'identité personnelle si fermement affirmée, entre le Verbe préexistant et le Christ, ne permet pas de mettre en doute la personnalité du Verbe avant l'Incarnation<sup>1</sup>; au reste l'évangéliste la marque assez expressément : le Verbe vient chez lui (11), il donne aux siens le pouvoir de devenir enfants de Dieu (12), il habite parmi nous (14). L'emploi du masculin αὐτόν (11-12), se rapportant au neutre τὸ ρῶς, montre bien qu'à travers ces termes abstraits c'est une personne que l'auteur a en vue<sup>2</sup>. Il en va de même de la filiation : le Verbe ne devient pas Fils par son Incarnation : de toute éternité il est « le Dieu monogène<sup>3</sup> qui

<sup>1.</sup> Cf. Holtzmann, N. T. Theol<sup>2</sup>, 11, 449 sqq., où l'on trouvera aussi l'exposé des différentes opinions.

<sup>2.</sup> Cf. infra, p. 534, une remarque analogue sur l'Esprit.

<sup>3.</sup> Le terme μονογενής n'est employé que par saint Jean pour désigner le Fils de Dieu: 1, 14.18; 11, 16.18; 1 Jo., 1v, 9. Dans les autres passages du N. T. il désigne toujours un enfant unique: Le., vii, 12; viii, 42; ix, 38; Hebr., xi, 17. Dans les LXX, il a quatre fois ce sens: Juges, xi, 34; Tob., 11, 10.15; viii, 17; et quatre fois le sens d'unique: Ps., xxii, 21: ρόσαι ἀπὸ ρομφαίας τὴν ψυχήν μου, ααὶ ἐκ χειρὸς κυνὸς τὴν μονογενή μου; xxv, 16; xxxv, 17; Sap., vii, 22. C'est dans ce dernier sens que μονογενής est employé par Clem. Rom., xxv, 2: ὄρνεον γάρ ἐστιν ὁ προσονομάζεται φοῖνιξ· τοῦτο μονογενὲς ὑπάρχον ζῆ ἔτη πεντακόσια. Comme on le voit par ces exemples, μονογενής ne signifie pas toujours α fils

est dans le sein du Père. » Il faut remarquer toutesois que ces termes Père et Fils ne se rencontrent qu'une ou deux fois (18, cf. 14) dans le prologue; saint Jean les emploie seulement quand il vient à parler de la révélation faite par Jésus-Christ; désormais cette révélation va remplir tout l'évangile, aussi y retrouvera-t-on sans cesse ces deux termes : ce que Jésus-Christ est venu avant tout nous révéler, ce n'est point l'action créatrice du Verbe, ce sont les relations mutuelles du Père et du Fils, auxquelles les chrétiens sont appelés à participer.

## § 2. — L'évangile. — Le Fils unique.

Dans le prologue, le Christ apparaissait comme préexistant éternellement à sa venue ici-bas; cette doctrine pénètre tout l'évangile, et c'est par là tout d'abord qu'on peut saisir l'unité de l'œuvre, et le lien intime qui en rattache les deux parties.

Dès le début, saint Jean-Baptiste désigne le Christ comme celui qui « était avant lui », πρῶτός μου ἢν (1, 15. 30). Plus loin, il est dit qu'Isaïe vit la gloire de Jésus (XII, 41), qu'Abraham vit son jour et tressaillit de joie (VIII, 56); et, comme les Juifs s'indignent, Jésus insiste : « Avant qu'Abraham devînt, je suis » (VIII, 58). A son dernier jour, il prie ainsi : « Glorifie-moi, toi, Père, auprès de toi, de la gloire que j'avais près de toi, avant que le monde fût » (XVII, 5).

Tous ces textes disent assez clairement l'éternelle préexistence du Christ; mais il est plus intéressant encore de remarquer ceux qui montrent la révélation de Jésus comme procédant de sa science éternelle : après avoir rapporté un nouveau témoignage de saint Jean-Baptiste, l'évangéliste poursuit (m, 31-32) : « Celui qui vient du ciel est au-dessus de tous;

unique », mais peut signifier simplement « unique », « seul de son espèce ». Mais chez saint Jean, le sens de « Fils unique » est certain, non seulement dans 11, 16.18 et I Io., 1v, 9, οù μονογενής est joint à νίος, mais aussi dans 1, 14.18, où il est opposé à πατήρ. Cf. Westcott, Epistles, p. 162-165. — Nous avons relevé ci-dessus (p. 268, n. 1) l'identité du μονογενής johannique et du νίὸς ἀγαπητός des synoptiques; ainsi que le dit Athanase: ταὐτόν ἐστι τὸ μονογενές καὶ τὸ ἀγαπητόν.

ce qu'il a vu et entendu, c'est cela qu'il atteste, et nul ne recoit son témoignage. » A Nicodème Jésus disait, presque dans les mêmes termes : « En vérité, en vérité, je te le dis, nous parlons de ce que nous savons, nous attestons ce que nous avons vu, et vous ne recevez pas notre témoignage. Si je vous ai dit les choses de la terre et que vous ne croyiez pas, comment, si je vous dis les choses du ciel, croirez-vous? Et nul n'est monté au ciel sinon celui qui est descendu du ciel, le Fils de l'homme » (III, 11-13). Beaucoup d'autres passages de l'évangile réitèrent la même assurance : « Nul n'a vu le Père, sinon celui qui vient de Dieu; celui-là a vu le Père » (vi, 46); « vous êtes d'en bas, je suis d'en haut... Je dis ce que j'ai vu chez mon Père; et vous, vous faites ce que vous avez appris de votre père » (viii, 23. 38). C'est encore la même idée que l'on retrouve dans les nombreux textes où il est question du « témoignage de Jésus1 » : dans l'évangile, comme dans l'Apocalypse, Jésus est le « témoin fidèle », et sa révélation n'est pas autre chose que le « témoignage » qu'il rend aux mystères divins, à son Père, à lui-même. Au dernier jour encore, il dit à Pilate : « Ce pour quoi je suis venu dans le monde, c'est pour rendre témoignage à la vérité » (xvm, 37).

Ce caractère de sa parole s'affirme plus explicitement dans les attestations qui viennent d'être rappelées, mais on le retrouve partout : chacune de ces sentences a l'autorité d'un témoignage irréfragable, et la sereine assurance d'une science éternelle. C'est là pour l'incroyant un des caractères les plus déconcertants du Christ johannique, et pour le chrétien un de ses traits les plus révélateurs : c'est bien ainsi qu'un homme-Dieu devait parler des mystères de Dieu<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> III, 11. 32. 33; v, 31-36; vIII, 13-19; xVIII, 37. Cf. VII, 7. Cf. supra, p. 472 et n. 2.

<sup>2. «</sup> On le voit plein des secrets de Dieu; mais on voit qu'il n'en est point étonné, comme les autres mortels à qui Dieu se communique; il en parle naturellement, comme étant né dans ce secret et dans cette gloire » (Bossuer, Disc. sur l'hist. univ., II, 19). « Le riche parle bien des richesses; le roi parle froidement d'un grand don qu'il vient de faire, et Dieu parle bien de Dieu » (Pascal, Pensées, édit. Brunschvicg, 799).

De même que Jésus a conscience d'être venu comme Maître (III, 2), il a conscience aussi d'être venu comme Sauveur : « Dieu n'a pas envoyé son Fils dans le monde, pour juger le monde, mais pour que le monde fût sauvé par lui »(III, 17). Le plus souvent ce salut est présenté comme une communication de la vie : « Le pain de Dieu est celui qui descend du ciel et donne la vie au monde. Les Juifs lui dirent : « Seigneur, donne-nous toujours ce pain. » Jésus leur dit : « Je suis le pain de vie... » (v1, 33 sqq.). Tout ce chapitre est plein de cette idée; on la retrouve aussi dans l'enseignement que Jésus donne à la Samaritaine sur l'eau vive (1v, 10 sqq.), on la retrouve dans l'allégorie du Bon Pasteur (x, 10), et dans l'évangile entier.

Sans doute, cette doctrine n'était pas nouvelle : dans la prédication rapportée par les synoptiques, le Christ promettait aux siens la vie (Mc., x, 30, etc.); saint Pierre, à Césarée de Philippe, le reconnaissait comme « Fils du Dieu vivant » (Mt., xvi, 16), et, dans un de ses premiers discours de Jérusalem, comme άργηγὸς της ζωής (Act., III, 15). Saint Paul surtout montrait le Christ comme l'unique source de vie pour les hommes: c'est l' « Esprit vivifiant » (1 Cor., xv, 45). Toutes ces données, déjà si riches, sont complétées par la doctrine johannique : le Christ s'y révèle principe de vie, non plus surtout dans la gloire de sa résurrection, mais dans l'éternité de sa préexistence : du ciel il est descendu comme pain de vie, pour donner la vie. C'est l'enseignement du prologue : « En lui était la vie »; c'est l'enseignement solennel de Jésus luimême : « Je suis la résurrection et la vie » (x1, 25); « je suis la voie, la vérité et la vie » (xIV, 6).

Cette conception de la vie est centrale dans l'évangile de saint Jean <sup>1</sup>. Il serait inutile d'en chercher la source dans la philosophie alexandrine: Philon ne s'est jamais représenté le logos comme vie, et la doctrine biblique de la vie est restée sans influence sur sa spéculation <sup>2</sup>. En Palestine, au contraire,

2. Cf. infra, note J.

<sup>1.</sup> Cf. J. B. FREY, Le concept de vie dans l'évangile de saint Jean. Biblica, 1 (1920), p. 37-58 et 211-239.

LA VIE. . 511

elle était très active : sous son aspect eschatologique, elle avait pour objet la résurrection et la vie éternelle; sous son aspect moral, elle atteignait les «œuvres vives» par lesquelles on s'y préparait ici-bas; elle tendait d'ailleurs de plus en plus, sous l'influence du légalisme rabbinique, à se matérialiser<sup>1</sup>.

Ces deux aspects de la conception de la vie se retrouvent chez saint Jean, mais s'y fondent dans l'unité de l'action du Christ. « Je suis la résurrection et la vie; quiconque croit en moi, même s'il est mort vivra, et quiconque vit et croit en moi, ne mourra pas éternellement » (x1, 25-26). Jésus revendique ici le rôle vivificateur de Dieu, tel qu'il l'énoncait lui-même dans les synoptiques lorsque, pour prouver aux sadducéens la résurrection, il leur disait : « Dieu n'est pas le Dieu des morts, mais des vivants, car pour lui tous vivent » (Lc., xx, 38). Ailleurs, en effet, il compare et égale son action à celle de son Père : « De même que le Père ressuscite les morts et les vivifie, ainsi le Fils vivifie qui il veut » (v. 21). Dans les autres livres du Nouveau Testament et chez saint Paul lui-même, la résurrection des morts est toujours attribuée à Dieu le Père : sans doute c'est dans le Christ que les chrétiens seront ressuscités, c'est à cause de son Esprit qui habite en eux, cependant ils seront vivifiés par le Père2. Chez saint Jean, au contraire, Jésus promet à ses fidèles, à maintes reprises, qu'il les ressuscitera au dernier jour (vi, 39.40.44. 54). La même différence apparaît dans la résurrection du Christ lui-même : ailleurs elle est considérée comme une œuvre du Père 3; saint Jean la présente comme opérée par la puissance de Jésus 4. Ces deux conceptions sans doute ne sont pas contradictoires : peu de temps après l'évangile de saint Jean, on les trouve rapprochées l'une de l'autre dans la lettre de saint Ignace aux Smyrniens 5; il faut reconnaître cepen-

<sup>1.</sup> Cf. Lagrange, Le messianisme, p. 158 sqq.; Weber, p. 24.

<sup>2.</sup> Rom., viii, 11; II Cor., i, 9; iv, 14. Cf. Hebr., xi, 19

<sup>3.</sup> V. supra, p. 343, n. 5 et p. 344, n. 9.

<sup>4.</sup> II, 19: Λόσατε τὸν ναὸν τοῦτον, καὶ ἐν τρισὶν ἡμέραις ἐγερῶ αἰνόν. La forme de cette prophétie (ἐγερῶ, au lieu de οἰκοδομῆσαι: Mt., xxvi, 61; xxvii, 40) accentue le rapport à la résurrection. Cf. August., in Jo. Tract. xxvi, 7 (PL, xxxv, 1736).

<sup>5.</sup> II. Cf. vII, 1 (supra, p. 344, n. 9).

dant qu'elles accusent deux aspects différents de la doctrine christologique et trinitaire : saint Jean contemple dans le Fils la plénitude de la vie, à laquelle nous participons tous; les autres apôtres la rapportent au Père, source unique d'où

tout procède 1.

Entre la doctrine de saint Paul et celle de saint Jean on ne retrouvera pas la même différence, si l'on considère l'action vivificatrice du Christ non plus sous son aspect eschatologique, mais dans sa réalité présente: l'allégorie de la vigne, telle qu'elle est rapportée au chapitre xv, a la même signification que l'image paulinienne du corps humain: le cep et les sarments sont unis comme le chef et les membres: « Restez en moi, et moi en vous; de même que le sarment ne peut porter de fruit de lui-même, s'il ne reste attaché au cep, ainsi vous ne le pouvez, si vous ne restez en moi. Je suis le cep, et vous les sarments. Celui qui demeure en moi et moi en lui, celui-là porte beaucoup de fruit, parce que sans moi vous ne pouvez rien faire. »

Le peuple de Dieu était, lui aussi, la vigne de Iahvé, mais vigne trop souvent stérile. L'Église est le véritable Israel et la vraie vigne, fécondée par le cep qui la porte, Jésus-Christ, et, grace à lui, couverte de fruits. C'est toute la théologie de l'épître aux Éphésiens, présentée sous une image biblique, et rendue plus touchante et plus persuasive, parce qu'elle est enseignée par Jésus lui-même, se rendant à sa passion; dans sa bouche, à cette heure, ces recommandations suprêmes ont un accent que nul autre maître ne pourra leur donner: chez saint Paul on sentira une assurance et un enthousiasme qui saisissent l'âme : il est dans le Christ, et il est sûr que ni mort ni vie ne pourra le séparer de la charité de Dieu qui est dans le Christ. Ici l'accent est plus contenu, mais plus intime encore et plus pénétrant : « Restez en moi »; c'est l'heure de la séparation et de la mort, mais Jésus sait qu'il est la vie de ses disciples, leur vie inséparable<sup>2</sup>: « Restez en moi<sup>3</sup>, »

<sup>1.</sup> Ce rapport d'ailleurs est marqué aussi par saint Jean : vi, 57; v, 26. Cf. infra, p. 412.

<sup>2.</sup> S. Ignace, Eph., III, 2: Ἰησοῦς Χριστός, τὸ ἀδιάχριτον ἡμῶν ζήν.

<sup>3.</sup> Deissmann (In Christo Jesu, p. 130) voit dans l'emploi de μένειν

LA VIE. 513

La doctrine de l'Église est ici moins développée qu'elle ne l'est dans I Cor., xii ou dans Eph., iv; dans cette vigne mystique on discerne moins la diversité des dons et des ministères qu'on ne la distingue dans le corps du Christ; mais l'union du chrétien avec Jésus est peut-ètre plus énergiquement accentuée; c'est le Christ lui-même, vivant parmi les siens, qui leur parle ainsi, et, pour mieux faire entendre son union avec eux, il en redouble l'expression: « Restez en moi et moi en vous »; cette formule est caractéristique des écrits johanniques, on la rencontre encore ailleurs soit dans l'évangile, soit dans la I<sup>re</sup> épître<sup>1</sup>.

A ce discours après la cène se rattache naturellement le discours eucharistique du chapitre vi. La doctrine de la vivification par le Christ, qui remplit tout ce chapitre, tend tout entière à la doctrine eucharistique, énoncée dans les derniers versets (51-58), et s'y consomme:

En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne mangez la chair du Fils de l'homme et si vous ne buvez son sang, vous n'aurez pas la vie en vous. Celui qui mange ma chair et boit mon sang, a la vie éternelle, et je le ressusciterai au dernier jour. Car ma chair est une vraie nourriture, et mon sang est un vrai breuvage. Celui qui mange ma chair et boit mon sang, demeure en moi et moi en lui. De même que le Père, qui est vivant, m'a envoyé et que je vis par le Père, ainsi celui qui me mange, celui-là vivra par moi.

Il serait hors de propos d'insister ici sur la portée eucharistique de cette doctrine, et sur toutes les richesses que la tradition postérieure, surtout la tradition grecque, en a tirées; on n'a à considérer ici que ce qui intéresse directement la nature divine et l'action vivifiante du Christ. L'enseignement renfermé dans l'allégorie de la vigne ne se distingue de la théologie paulinienne que par quelques nuances; ici au contraire se découvre une perspective nouvelle <sup>2</sup>; dans l'Eucharis-

un indice de la date tardive de l'Évangile; il est plus naturel de l'expliquer par les circonstances où est prononcé le discours.

2. Chez saint Paul, la théologie eucharistique met au premier plan

<sup>1.</sup> vi, 56 : 'Εν έμοι μένει κάγω εν αὐτῷ. κιν, 20 : 'Υμεῖς εν εμοι κάγω εν δμῖν. κν, 4 : Μείνατε εν εμοι κάγω εν δμῖν. κν, 5 : 'Ο μένων εν εμοι κάγω εν αὐτῷ Εν αὐτῷ. Ι Jo., πι, 24 : 'Εν αὐτῷ μένει και αὐτὸς εν αὐτῷ. Cf. κνπ, 21 : Σύ, πατήρ, εν εμοι κάγω εν σοί.

tie se consomme l'union du Christ et du fidèle, et la transformation vivifiante qui en est le fruit; il ne s'agit plus seulement de l'adhésion au Christ par la foi, ni de l'incorporation au corps du Christ par le baptème; c'est une union nouvelle, très réelle à la fois et très [spirituelle : par elle on peut dire que celui qui adhère au Seigneur non seulement est un seul esprit avec lui, mais aussi une seule chair. Cette union est si intime, que Jésus ne craint pas de dire : « De même que je vis par le Père, ainsi celui qui me mange vivra par moi »; sans doute, il n'y a là qu'une analogie; encore est-il que, pour la respecter, il faut entendre ici non pas seulement une union morale fondée sur une communauté de sentiments¹, mais une véritable union physique, impliquant le mélange de deux vies, ou plutôt la participation par le chrétien à la vie même du Christ².

A cette profondeur on atteint sans peine l'unité de l'action vivifiante de Jésus : il apparaissait, dans la première série de textes, comme la résurrection, comme devant au dernier jour ressusciter ses fidèles; dans le discours après la scène, il se révélait comme le principe unique et permanent de leur vie chrétienne. Ces deux aspects partiels se fondent ici dans une même perspective : « Quiconque mange ma chair et boit mon sang, a la vie éternelle, et je le ressusciterai au dernier jour. » L'homme tout entier, chair et esprit, est uni au Christ et

la doctrine du corps du Christ (I Cor., x, 16-17); la doctrine de la vivification y est beaucoup plus effacée.

1. D'après saint Paul aussi, l'union mystique du Christ et du chrétien est plus qu'une union morale (supra, p. 389 sqq.); le caractère physique en est cependant moins accentué que chez saint Jean.

2. C'est par cette doctrine que saint Hilaire répond aux difficultés que font les Ariens à propos du texte : « Ut sint unum, sicut nos unum sumus... » (xvii, 22) : « Eos nunc, qui inter Patrem et Filium voluntatis ingerunt unitatem, interrogo utrumne per naturae veritatem hodie Christus in nobis sit, an per concordiam voluntatis? Si enim vere Verbum caro factum est, et vere nos Verbum carnem cibo Dominico sumimus; quo modo non naturaliter manere in nobis existimandus est, qui et naturam carnis nostrae jam inseparabilem sibi homo natus assumpsit, et naturam carnis suae ad naturam aeternitatis sub sacramento nobis communicandae carnis admiscuit?... » (De Trinit., viii, 13 sqq.).

LA VIE. 515

vivifié par lui¹; dès maintenant il a la vie éternelle; au dernier jour, il ressuscitera, non seulement « à cause de l'Esprit du Christ qui habite en lui », mais parce que sa chair même a été unie à la chair vivifiante du Christ; à la lumière de ces enseignements, on comprend mieux que, « semé dans la corruption, il se réveille incorruptible », et que, « mortel, il revête l'immortalité »; le corps du Christ n'est pas seulement ses prémices et son modèle, mais c'est lui qui y a déposé cette semence d'incorruptibilité, c'est lui qui le revêtira de cette parure de gloire².

On saisit ici, mieux peut-être que partout ailleurs, les deux traits les plus saillants de la christologie johannique : d'un côté un réalisme intransigeant : « Si vous ne mangez la chair du Fils de l'homme et si vous ne buvez son sang, vous n'avez pas la vie en vous<sup>3</sup>; » de l'autre côté, le mépris de la chair et l'estime exclusive de l'esprit : « C'est l'esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien. » C'est ainsi qu'entre Cérinthe et les docètes l'évangéliste se fraie sa voie, confessant de toute son âme l'humanité réelle et intégrale du Christ, mais reconnaissant aussi qu'elle est toute pénétrée par l'esprit et toute vivifiante; on reconnaît encore ce double aspect de sa doctrine dans ces deux premiers versets de sa l'e épître :

Ce qui était dès le principe, ce que nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce que nous avons contemplé, ce que nos mains ont touché du Verbe de Vie, — car la Vie s'est manifestée, et nous avons vu et nous attestons et nous vous annonçons la vie éternelle, qui était près du Père et nous est apparue, — ce que inous avons vu et entendu, nous vous l'annonçons.

Dans le premier verset n'apparaît que la réalité visible et tangible; dans le second rien que la vie éternelle; et ces

2. Il n'est pas nécessaire de rappeler ici comment l'Eucharistie est nécessaire à tout chrétien, et comment cependant ses effets essentiels sont déjà produits par le baptême : saint Thomas, 3a, q. 73, a. 3.

<sup>1.</sup> Sur cette action vivifiante du Christ dans l'Eucharistie til faut lire avant tout saint Cyrille d'Alexandrie, In Jo., vi, 50 (PG, LXXIII, 577-580) cf. ibid., 337-344; 520-521; 581; 584.

<sup>3.</sup> On peut comparer ce que saint Ισκλοε rapporte des docètes de Smyrne: Smyrn., νιι, 1: Εὐχαριστίας καὶ προσευχής ἀπέχονται διὰ τὸ μὴ ὁμολογεῖν τὴν εὐχαριστίαν σάρκα εἶναι τοῦ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ.

deux objets sont identiques : c'est cela que l'apôtre a vu et annonce.

Le concept de lumière est intimement lié à celui de vie1: « la vie était la lumière des hommes », est-il dit dans le prologue (4); et dans l'évangile : « Celui qui me suit... aura la lumière de vie » (viii, 12). Ici encore on se sent dans le grand courant de la tradition biblique 2: la lumière, c'est la vie 3, de même que les ténèbres, c'est la mort. Comme Dieu est vivant et source de vie, il est aussi lumière (Ps. xxxvi, 10); il apparaît au Sinaï au milieu des éclairs (Ex., xix, 16 sqq.); il conduit son peuple pendant la nuit dans une colonne lumineuse (Ex., xIII, 21); c'est là le symbole de toute son action sur Israël : les prophètes et les psalmistes aiment à le chanter comme la lumière d'Israël 4, et à reconnaître aussi dans sa loi la lumière qui les conduit 5. Le serviteur de lahvé est prédit comme « la lumière des nations » (Is., XLIX, 6), et la Sagesse est célébrée comme le rayonnement de la lumière éternelle (Sap., vn., 26).

Toutes ces conceptions sont vivantes dans le Nouveau Testament comme dans l'Ancien Testament : quand l'enfant Jésus est présenté au temple, Siméon, rappelant la prophétie d'Isaïe, salue en lui « la lumière pour la révélation des nations » (Lc., II, 32). A la transfiguration « la face du Christ apparaît resplendissante comme le soleil » (Mt., xvII, 2); c'est ainsi que plus tard saint Jean le reverra dans l'Apocalypse : « sa figure était comme le soleil quand il brille dans toute sa force » (Apoc., I, 16); la Jérusalem céleste n'a besoin ni du soleil ni de la lune, car « la gloire de Dieu l'éclaire, et sa lumière est l'agneau » (Apoc., xxI, 23). Quand saint Paul eut, sur le chemin de Damas, la vision du Christ, qui le convertit, « une grande lumière venant du ciel l'environna » (Act., IX, 3); plus tard, dans ses lettres, il aime à représenter l'action du Christ sur ses fidèles comme une illumination : « vous étiez

<sup>1.</sup> Cf. Frey, l. l., p. 232 sqq.

<sup>2.</sup> Cf. Grill, Untersuchungen, p. 259 sqq.; Lagrange, p. clxi sq.

<sup>3.</sup> Job, xxxiii, 30; Ps. Lvi, 13.

<sup>4.</sup> Is., x, 17; Lx, 19-20; Mich., VII, 8; Ps. IV, 7; XXVII, 1, etc.

<sup>5.</sup> Ps. cxix, 105.

ténèbres, maintenant vous êtes lumière dans le Seigneur, marchez comme des enfants de lumière » (Eph., v, 8); et aux Thessaloniciens (I Thess., v, 5) : « Vous êtes fils de la lumière et du jour; nous ne sommes point de la nuit ni des ténèbres. » C'est chez lui encore qu'on retrouve ce fragment d'hymne : « Réveille-toi, toi qui dors, et lève-toi d'entre les morts, et sur toi brillera le Christ » (Eph., v, 14). Au dernier jour, quand le Christ viendra, il « éclairera les secrets des ténèbres et manifestera les pensées des cœurs » (I Cor., v, 5)4.

On ne trouvera pas chez saint Jean une autre conception de la lumière, et il ne faut pas y chercher la trace d'autres influences, orientales, alexandrines ou gnostiques. On remarquera toutefois que ni l'évangile ni les épîtres ne contiennent de description du Christ glorieux qui rappelle la transfiguration ou l'apparition à saint Paul ou les visions de l'Apocalypse : partout on voit resplendir la gloire et la lumière du Christ, mais c'est une gloire suprasensible 2, c'est une lumière qui ne frappe pas les yeux. Ce sont donc surtout les épîtres de saint Paul qui pourront être comparées aux écrits johanniques : dans ces deux groupes de documents on retrouve les fils de lumière et les fils de ténèbres, l'illumination des âmes par le Christ, la révélation des secrets des cœurs, Mais, ici encore, cette doctrine est chez saint Jean plus saisissante, parce qu'elle se manifeste dans la vie même de Jésus, et qu'elle est enseignée par lui-même : « Je suis la lumière du monde », affirme-t-il à plusieurs reprises (viii, 12; IX, 5); ou encore, marquant plus expressément sa préexistence et sa mission, « je suis venu dans le monde comme lumière » (xII, 46). Dès lors, dès sa vie sur terre, il éclaire les hommes bons et mauvais : ceux qui croient à la lumière, deviennent enfants de lumière (xII, 36); ils ne sont plus dans les ténèbres, ils marchent en toute assurance, sans craindre de trébucher sur la route (xII, 46; XI, 9. 10; VIII, 12). Jadis

<sup>1.</sup> Cf. Rom., хия, 12; II Cor., ву, 6; уг, 14-15; Epk., г, 18; пп, 9; у, 13; Col., г, 12; II Tim., г, 10; I Pet., п, 9.

<sup>2.</sup> On peut comparer ces deux souvenirs de la gloire du Christ : I Pet., 11, 16-18 : Ἐπόπται γενηθέντες τῆς ἐχείνου μεγαλειότητος... Jo., 1, 14 : Ἐθεασάμεθα τὴν δόξαν αὐτοῦ, δόξαν ὡς μονογενοῦς παρὰ πατρός...

l'Israélite disait à Iahvé: « Ta loi est une lumière sur mon chemin » (Ps. cxix, 105); le Christ est plus encore pour les chrétiens: c'est une lumière intime qui les environne et qui les pénètre: ils marchent dans la lumière et la lumière est en eux (xii, 35; I Jo., i, 7; ii, 10).

Les méchants eux aussi sont atteints par cette lumière; elle les discerne et les juge: « et voici ce jugement : la lumière est venue dans le monde, et les hommes ont plus aimé les ténèbres que la lumière, parce que leurs œuvres étaient mauvaises... » (III, 19-21). C'est au même sens que Jésus dit plus bas : « Je suis venu dans le monde pour le juger, afin que les aveugles voient, et que ceux qui voient deviennent aveugles » (IX, 39). Pour saint Paul, c'est au dernier jour surtout¹ que la lumière du Christ opérera ce discernement; pour saint Jean, il est accompli déjà par Jésus, dans sa vie humaine : « qui ne croit pas, est déjà jugé » (III, 18).

Poursuivant son enseignement, saint Jean ajoute : « Celui qui fait la vérité vient à la lumière, afin que ses œuvres soient manifestes et qu'on voie qu'elles ont été faites en Dieu » (ni, 21); dans la I<sup>re</sup> épître, on retrouve plus d'une fois une connexion analogue entre la vérité et la lumière : les vrais disciples ont en eux la vérité (1, 8; 11, 4) de même qu'ils sont dans la lumière (1, 7; 11, 10); et cette doctrine du salut dépend tout entière de la christologie : de même que Jésus est lumière, il est aussi vérité.

Par ce mot, qui lui est si cher<sup>2</sup>, saint Jean signifie sans doute la véracité d'un enseignement ou d'un témoignage<sup>3</sup>; mais il signifie surtout la réalité divine. Dire que Jésus est la vérité, c'est dire qu'il est le Maître véritable et le témoin

1. I Cor., iv, 5. Cf. cependant Eph., v, 11-13.

3. χνι, 7 : Τὴν ἀλήθειαν λέγω ὑμῖν. χνιι, 17 : Ὁ λόγος ὁ σὸς ἀλήθεια

ἐστιν, etc.

<sup>2.</sup> M. Grill explique en partie cette prédilection de saint Jean pour ἀλλήθεια par le souci qu'il avait d'éviter σοφία et de lui substituer un autre terme (p. 201). Il est vrai que l'absence de σοφία est très notable, et peut-être faut-il y voir un effet de la suspicion créée par l'abus que le gnosticisme faisait de ce terme. Mais, quoi qu'il en soit de cette hypothèse, il est bien difficile de reconnaître dans ἀλήθεια un substitut de σοφία; la valeur des deux termes est trop différente.

fidèle, mais c'est dire surtout que jusqu'à lui tout était ombre, et qu'en lui la réalité est apparue. C'est en ce sens que le Verbe est appelé « la lumière véritable » (1, 9), et que luimème se dit « le vrai pain » (v1, 32), « la vraie vigne » (xv, 1), sa chair vraie nourriture, son sang vrai breuvage (v1, 55). Ses disciples seront de « vrais adorateurs », adorant le Père « en esprit et en vérité » (1v, 23); ils connattront la vérité, et la vérité les délivrera (v111, 32); ils font la vérité (111, 21. Cf. I Jo., 1, 6); ils sont de la vérité (xv111, 37. Cf. I Jo., 11, 21; 111, 19). En un mot, la vérité est le monde divin où ils vivent, monde seul réel : Dieu est « le seul Dieu véritable » (xv11, 3), Jésus-Christ est la vérité (x1v, 6), l'Esprit-Saint est l'Esprit de vérité (x1v, 17; xv, 26; xv1, 13; I Jo., 1v, 6), ou encore il est la vérité (I Jo., v, 6).

Cet emploi du mot ἀλήθεια et de ses dérivés n'était pas alors entièrement nouveau; on le rencontre chez d'autres auteurs du Nouveau Testament1; il est cependant caractéristique de saint Jean. Il dénote chez lui ce sens si vif de la réalité du monde divin et, si l'on peut dire, de sa réalité exclusive; au reste, il ne la contemple pas en idéaliste, et'l'on méconnaît entièrement la « vérité » johannique quand on veut la ramener à l' « idée » platonicienne ou alexandrine 2. Ce n'est point une conception philosophique, c'est une foi religieuse; son objet n'est point atteint par la spéculation, mais par tout l'effort de la vie chrétienne : c'est le Christ, c'est l'Esprit, c'est le Père; ce sont ces réalités personnelles et vivantes auxquelles le chrétien est uni. En face d'elles et contre elles, la chair, le monde, le diable; ce n'est pas, comme dans le dualisme alexandrin, le monde sensible opposé au monde intelligible, c'est le « mensonge » opposé à la « vérité ».

On remarquera, d'ailleurs, que l'évangéliste qui aime à représenter le Christ comme la Vérité est aussi celui qui aime à concevoir le salut comme une connaissance : « C'est là la vie éternelle, de te connaître, toi seul Dieu véritable, et celui que

<sup>1.</sup> Ι Thess., 1, 9 : Ἐπεστρέψατε πρὸς τὸν θεὸν ἀπὸ τῶν εἰδώλων δουλεύειν θεῷ ζῶντι καὶ ἀληθινῷ. Hebr., viii, 2 : Τῆς σκηνῆς τῆς ἀληθινῆς. ix, 24 : Ἀντίτυπα τῶν ἀληθινῶν.

<sup>2.</sup> AALL, II, 80; GRILL, 205.

tu as envoyé, Jésus-Christ » (xvn, 3). On dénaturerait étrangement cette parole, en n'y voyant qu'une connaissance abstraite et spéculative; il faut y reconnaître une possession totale de Dieu par l'âme, en même temps qu'une pénétration totale de l'âme par Dieu; c'est ainsi que saint Jean luimème s'en explique dans sa I<sup>ro</sup> épître : « Nous savons que le Fils de Dieu est venu, et nous a donné l'intelligence pour connaître le Véritable; et nous sommes dans le Véritable, en son fils Jésus-Christ » (1 Jo., v, 20). On saisit là mieux que dans tous les commentaires ce qu'est le Dieu Vérité, et ce qu'est la connaissance qui l'appréhende.

## § 3. — L'évangile. — Le Père et le Fils.

Les études qui précèdent avaient pour objet principal les rapports de Jésus-Christ avec les hommes : il y apparaissait comme le témoin des choses célestes, comme la vie, la lumière, la vérité, et par ces différents attributs se manifestait sa nature divine. Pour la pénétrer plus intimement, il faut considérer les rapports du Fils et du Père; l'étude des textes devra être ici d'autant plus précise, que les conclusions qu'en tirent les critiques sont plus diverses : nul ne met en doute la divinité du Christ chez saint Jean, mais beaucoup ne lui reconnaissent qu'une divinité subordonnée à celle du Père : pour eux, comme pour les Ariens, toute la théologie du IVe évangile est dominée par cette phrase : « le Père est plus grand que moi1; » tout au plus, si d'autres textes donnent une impression contraire, reconnaîtront-ils dans l'évangile deux courants doctrinaux, dont l'un tend à la subordination des personnes et l'autre à leur égalité2. Pareil dualisme serait surprenant dans un ouvrage dont l'unité est si profonde; si des éléments théologiques semblent disparates, une étude attentive permettra, nous l'espérons, d'en reconstituer la synthèse.

Pour déterminer les relations du Père et du Fils, on vou-

<sup>1.</sup> HARNACK, art. cité, p. 194-197.

<sup>2.</sup> Reuss, Théol. chrêt., II, 440-444; Holtzmann, N. T. Theol<sup>2</sup>., II, 490 sqq.

drait pouvoir préciser les rapports d'origine qui les rattachent l'un à l'autre. Il y faut renoncer : l'évangile n'ajoute, en ce point, aucune donnée nouvelle à celles qu'on a pu recueillir dans le prologue. Plusieurs Pères, saint Hilaire surtout, aiment à voir décrite la génération éternelle dans les paroles où le Christ déclare qu'il est « sorti du Père et venu en ce monde<sup>1</sup> »; avec plus de vraisemblance, on voit ici une mention de l'Incarnation : le Fils, qui était « dans le sein du Père », en est sorti, pour ainsi dire, afin de remplir sa mission ici-bas; plusieurs de ces passages, d'ailleurs, l'indiquent assez clairement par le parallélisme de l'expression : xiii, 3 : « sachant qu'il est sorti de Dieu et qu'il va vers Dieu »; xvi, 28: « Je suis sorti du Père et venu dans le monde; maintenant je quitte le monde et je vais vers mon Père. » Ce qu'on voit du moins avec évidence dans ces passages, c'est la mission du Fils par le Père, et sa dépendance vis-à-vis de lui.

Au reste, chez saint Jean, cette dépendance se manifeste plus entière et plus étroite que dans aucun autre livre du Nouveau Testament. Parsois cette dépendance ne semble atteindre immédiatement que l'humanité du Christ : elle se manifeste dans la sujétion amoureuse de Jésus vis-à-vis de Dieu son Père : 1v. 34 : « Ma nourriture, c'est de faire la volonté de celui qui m'a envoyé, et de parsaire son œuvre »; VIII, 29 : « Le Père ne me laisse pas seul, parce que je fais toujours ce qui lui plaît »; vm, 55; « je le connais, et je garde sa parole »; xII, 49-50 : « je n'ai pas parlé de moimême, mais le Père qui m'a envoyé m'a prescrit lui-même ce que je devais dire et prêcher; et je sais que son précepte est la vie éternelle; aussi ce que je prêche, je le prêche selon que mon Père me l'a dit »; xiv, 31 : « afin que le monde sache que j'aime mon Père, et que, selon que mon Père m'a ordonné, ainsi je fais »; xv, 10 : « si vous gardez mes commandements, vous resterez dans mon amour, de même que j'ai gardé les commandements de mon Père, et que je reste dans son amour »; xvII, 1-2: « Père, glorifie ton Fils, afin

<sup>1.</sup> viii, 42 : Έχ τοῦ θεοῦ ἐξῆλθον καὶ ἥκω. κiii, 3 : Εἰδώς... ὅτι ἀπὸ θεοῦ ἐξῆλθεν καὶ πρὸς τὸν θεὸν ὑπάγει. κνι, 28.

que ton Fils te glorifie, comme tu lui as donné pouvoir sur toute chair, afin qu'à tous ceux que tu lui as donnés il donne la vie éternelle. »

Si l'on considère d'ensemble ces textes, et si on laisse de côté certains détails, qui ici ou là font entrevoir d'autres perspectives, tout ce qu'on y saisit, c'est la dépendance d'un homme vis-à-vis de Dieu; dépendance pleine d'amour, de confiance, d'intimité, mais en même temps dépendance étroite et totale: Jésus la présente à ses disciples comme un modèle (xv, 10), et elle l'est, en effet, non seulement parce qu'elle est parfaite, mais aussi parce qu'elle est vraiment humaine; c'est celle que nous rappelle l'épître aux Hébreux, quand elle nous montre le Christ suppliant, aux jours de sa chair, celui qui pouvait le sauver de la mort, et, par ses souffrances, apprenant à obéir (Hébr., v. 7-8). C'est elle qu'on retrouve encore dans cette parole de désir et d'humilité que Jésus, impatient d'aller à son Père, adressait à ses disciples : « Si vous m'aimiez, vous vous réjouiriez de ce que je vais vers mon Père, parce que mon Père est plus grand que moi » (xiv, 28).

Toutesois, ainsi qu'on vient de le remarquer, certains détails, dans ces textes mêmes, débordent le cadre étroit de la vie humaine : ainsi la mission mentionnée xII, 49, atteint le Fils comme préexistant, et c'est lui, plus clairement encore, qui est visé dans ces paroles, qui suivent celles qui ont été citées plus haut : xvII, 5 : « Maintenant glorifie-moi, Père, auprès de toi, de la gloire que j'avais, avant que le monde fût, près de toi1. » C'est que chez saint Jean, plus encore peut-être que chez saint Paul2, l'unité de la personne du Christ est l'objet principal de la contemplation; l'apôtre ne méconnaît pas la distinction des natures, - il sait que « le Verbe est devenu chair »; — il n'oublie pas la diversité des rapports qu'elles fondent, - il ne dira jamais du Fils préexistant que « le Père est plus grand que lui »; — mais il est soucieux avant tout de « ne pas diviser le Christ ». Rien ne lui sera donc plus naturel que de reconnaître dans la même

<sup>1.</sup> Cf. vin, 28. — 2. Cf. supra, p. 404 sq. et 454.

phrase la sujétion humaine de Jésus et la dépendance éternelle du Fils. Il nous faut bien cependant distinguer ces deux relations et les étudier l'une après l'autre.

v, 19-23 : « En vérité, en vérité, je vous le dis, le Fils ne peut rien faire de lui-même, à moins qu'il ne le voie faire au Père; car ce que celui-ci fait, le Fils le fait semblablement...» Évidemment il ne s'agit plus ici des actions humaines du Christ, mais de son activité éternelle et divine1; il en est de même dans tout ce discours : la divinité du Fils en est l'objet principal, bien que son humanité y apparaisse aussi par endroits. v. 26 : « Comme le Père a la vie en lui, ainsi il a donné au Fils d'avoir la vie en lui ». vi, 57 : « De même que mon Père, qui est vivant, m'a envoyé, et que je vis par mon Père, ainsi celui qui me mange vivra lui aussi par moi. » On voit par ces textes que, si le Christ est la vie, il ne l'est que par communication, et dépendamment du Père.

D'autre part, la science du Fils est parfaite, universelle et proprement divine: xvi, 30: « Nous savons que tu sais tout, et que tu n'as pas besoin que l'on t'interroge, et c'est pour cela que nous croyons que tu es sorti de Dieu<sup>2</sup>. » L'action du Père et celle du Fils ont même continuité, même efficacité, même puissance : v, 17 : « Mon Père agit jusqu'à présent, répond Jésus à ceux qui l'accusaient de violer le sabbat, et moi aussi j'agis »; et l'évangéliste ajoute : « C'est pourquoi les Juifs cherchaient d'autant plus à le faire mourir, parce que non seulement il violait le sabbat, mais encore il disait que Dieu était son propre Père, se faisant lui-même égal à Dieu. » Poursuivant la discussion, Jésus ajoute (v, 21): « De même que le Père ressuscite les morts et les vivifie, ainsi le Fils aussi vivifie ceux qu'il veut. » Et plus tard (x, 28-30): « Je donne à mes brebis la vie éternelle, et elles ne périront jamais, et nul ne les arrachera de ma main; ce que mon Père m'a donné<sup>3</sup> est plus grand que tout, et nul ne peut (les) arra-

<sup>1.</sup> Cf. Rech. de Sc. Relig., 1926, p. 330, et, dans le sens opposé, Lagrange, p. clvii sq. 2. Cf. ii, 25; xxi, 17.

<sup>3.</sup> Ὁ πατήρ μου δ δέδωχέν μοι πάντων μεῖζόν ἐστιν. Sur cette leçon, qui

524

cher de la main de mon Père. Moi et mon Père nous sommes

un, ev eques. »

Il est manifeste que, pour saint Jean, la puissance du Fils est identique à celle du Père; aussi jamais il ne représente le Fils comme un instrument du Père; il évite même, et ce fait est très remarquable, les locutions, si fréquentes dans les autres livres du Nouveau Testament, qui marquent dans l'action divine elle-même la hiérarchie des personnes. C'est ainsi, par exemple, que saint Pierre rappelait aux Juifs « les miracles que Dieu avait faits par Jésus » (Act., II, 22), et plus tard disait à Corneille que « Dieu avait annoncé la paix par Jésus-Christ » (ib., x, 36). Saint Paul parle de même du jour « où Dieu jugera les secrets des hommes par le Christ Jésus » (Rom., II, 16); il remercie Dieu « qui nous a donné la victoire par Notre-Seigneur Jésus-Christ » (I Cor., xv, 57), et l'épitre aux Hébreux enseigne aussi que « par son Fils Dieu a fait les mondes » (1, 2). Tous ces documents, si différents d'ailleurs de caractère et de but, font écho à la formule de saint Paul (I Cor., VIII, 6) : eig deòs ό πατήρ, έξ οδ τὰ πάντα... καὶ εἶς κύριος Ἰησούς Χριστός, δι' οδ τὰ πάντα1.

Assurément, la doctrine qui est exprimée par ces paroles n'est pas étrangère à saint Jean: que le Père soit la source unique d'où tout procède, et le Fils celui par qui nous viennent tous les biens, c'est l'essence même de la foi chrétienne, et nul ne l'a prêchée plus énergiquement que saint Jean; mais ce n'est pas sous cette forme qu'il exprime cette doctrine; on ne lit pas chez lui que Dieu ait créé le monde par son Verbe<sup>2</sup>, ni que le Père fasse des miracles par son Fils. Pour rendre cette idée, il se sert de deux séries

est celle de Tischendorf, Westcott-Hort et Nestle, v. la note additionnelle de Westcott, St John, p. 162.

<sup>1.</sup> Cf. II Cor., v, 18; Eph., I, 5; 1 Thess., v, 9: Tit., III, 6; Hebr.,

<sup>2.</sup> Saint Jean dit sans doute: Πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο (1, 3), ὁ κόσμος δι' αὐτοῦ ἐγένετο (1, 10); de même qu'il dit: Ἡ χάρις καὶ ἡ ἀλήθεια διὰ Ἡησοῦ Χριστοῦ ἐγένετο (1, 17); mais toutes ces expressions ne manifestent pas, par delà le Christ, un principe initial dont il serait l'agent ou le ministre. Cf. au contraire, ὁ νόμος διὰ Μωϋσέως ἐδόθη.

d'expressions, qui se complètent l'une l'autre, et qui aident à entendre sa théologie trinitaire.

Tout ce que le Fils a et tout ce qu'il fait, lui a été donné par le Père. Ainsi le Père lui a donné les œuvres qu'il fait (v, 36), il lui a donné d'avoir la vie en lui (v, 26), il lui a donné le privilège de juger (v. 22, 27), il lui a donné pouvoir sur toute chair (xvir, 2), en un mot, comme Jésus aime à le répéter, il lui a tout donné, il lui a tout remis entre les mains (III, 35; XIII, 3). Aussi, s'il remercie Dieu de la résurrection de Lazare, c'est à cause de la foule qui l'entoure; pour lui, il était sûr d'être toujours exaucé1. Il peut dire à ses disciples : « Tout ce qu'a mon Père, est à moi» (xvi, 15); et à son Père : « Tout ce qui est à moi est à toi, et tout ce qui est à toi est à moi » (xvii, 10). Ainsi cette donation faite par le Père au Fils est universelle, de même qu'elle est éternelle et irrévocable; par là saint Jean fait entendre, autant qu'on peut le faire en langage humain, cette double vérité, que tout vient du Père, et que le Fils, lui aussi, possède tout en plénitude.

Toutefois cette expression, si elle était isolée, laisserait dans l'ombre un autre trait non moins essentiel de la théologie trinitaire : l'union constante des personnes divines, et la dépendance éternelle du Fils vis-à-vis du Père; on pourrait se représenter leurs relations à l'image des filiations humaines, et supposer à l'origine une sorte d'investiture universelle conférée au Fils par le Père, et l'établissant dès lors dans une souveraineté indépendante. Saint Jean prévient cette erreur et précise sa doctrine, en enseignant l'immanence réciproque du Père et du Fils : « Je suis dans le Père, dit Jésus, et le Père est en moi » (xiv, 10; xvii, 21), et il y est comme le principe des paroles et des œuvres du Fils : « Les paroles que je vous dis, je ne les dis pas de moi-même; et le Père, qui est en moi, fait ses œuvres²; croyez-moi : je suis dans le Père, et le

<sup>1.</sup> xI, 41-42. Marthe avait dit (xI, 22): « Je sais que Dieu t'accordera tout ce que tu demanderas »: cette profession de foi était insuffisante, et Jésus provoque Marthe à monter plus haut : « Je suis la résurrection et la vie... »

<sup>2.</sup> Ὁ πατὴρ... ποιεῖ τὰ ἔργα αὐτοῦ : ΝBD, Nestle, Westcott-Hort, Tischendorf.

Père est en moi; sinon, croyez-en du moins mes œuvres » (xiv, 10-11). L'argument que Jésus propose ici à ses disciples avait déjà été donné aux Juifs : « Si je ne fais pas les œuvres de mon Père, ne me croyez pas; si je les fais, et si vous ne me crovez pas, crovez mes œuvres, afin que vous sachiez et que vous connaissiez que le Père est en moi et que je suis dans le Père » (x, 37-38); et plus haut, dans ce même discours: « je vous ai montré beaucoup de bonnes œuvres (venant) du Père », πολλά ἔργα ἔδειξα ύμιν καλά ἐκ τοῦ πατρός (x, 32). Ainsi les œuvres du Fils sont les œuvres du Père, non pas seulement parce que le Père a donné au Fils la puissance de les produire, mais parce qu'il est en lui, les opérant sans cesse c'est bien là, sans doute, l'idée exprimée par saint Pierre au discours des Actes : « Dieu a fait par Jésus des prodiges et des miracles » (II, 22), mais l'expression est plus précise; en disant : « le Père, qui est en moi, fait ses œuvres », saint Jean met en pleine évidence l'unité du Père et du Fils dans l'action comme dans l'être.

Cette unité se manifeste aussi dans la gloire, fruit naturel des œuvres divines: le Père est glorifié dans le Fils, plutôt que glorifié par le Fils: « Quand (le traître) fut sorti, Jésus dit: Maintenant le Fils de l'homme a été glorifié, et Dieu a été glorifié en lui; si Dieu a été glorifié en lui, Dieu le glorifiera en lui-même, et il le glorifiera bientôt » (xiii, 31-32); et plus bas, dans ce même discours: « Ce que vous demanderez en mon nom, je le ferai, pour que le Père soit glorifié dans le Fils » (xiv, 13).

De même aussi le culte des chrétiens atteindra le Père dans le Fils plutôt que par le Fils. Il est vrai, dans le discours après la Cène, Jésus, parlant de son départ vers le Père, se présente lui-même comme la voie qui y conduit : « Je suis la voie, la vérité et la vie; nul ne vient au Père, sinon par moi » (xiv, 6)<sup>1</sup>; mais il ajoute aussitôt : « si vous me connaissiez,

<sup>1.</sup> On peut comparer: x, 9: Ἐγω εἰμι ἡ θύρα δι' ἐμοῦ ἐάν τις εἰσέλθη, σωθήσεται. Dans les autres livres du N. T., cette conception de l'accès au Père par le Fils ou du culte rendu au Père par le Fils est bien plus fréquente: Rom., v, 1; vII, 25; xVI, 27; Eph., II, 18; Col. III, 17; Hebr., VII, 25; I Pet., II, 5; IV, 11; Jude, 25.

vous connaîtriez mon Père » et, expliquant sa pensée : « Quiconque m'a vu, a vu le Père; comment dis-tu: Montre-nous le Père? ne crois-tu pas que je suis dans le Père et que le Père est en moi »? (xiv, 7.9.10). La doctrine de saint Jean se manifeste clairement dans ce passage: il n'a jamais concu le Fils. ainsi que Philon concevait le logos, comme un être intermédiaire, qu'une contemplation imparfaite atteint, mais qu'une contemplation parfaite dépasse; on ne monte pas de lui au Père; on ne peut le connaître lui-même sans connaître en même temps le Père qui est en lui 1. « C'est là la vie éternelle de te connaître, toi le seul Dieu véritable, et celui que tu as envoyé, Jésus-Christ » (xvn, 3). Il n'y a point deux béatitudes distinctes et inégales; la vie éternelle est une, et son objet est un. Aussi est-il vain de vouloir séparer dans le culte ou dans la confession le Père du Fils; on ne peut avoir l'un sans l'autre; on ne peut être dans l'un sans être dans l'autre : « Quiconque renie le Fils, n'a pas non plus le Père; quiconque confesse le Fils, a aussi le Père... si la doctrine que vous avez entendue dès l'origine demeure en vous, vous demeurerez dans le Fils et dans le Père » (I Jo., II, 23-24).

Il est difficile, pensons-nous, de méconnaître l'étroite cohésion de toutes ces thèses; on peut sans doute répartir en deux séries les textes johanniques, établir d'une part la dépendance du Fils, d'autre part son unité avec le Père, et conclure à l'incohérence; on peut aller plus loin et distinguer là deux influences, l'une d'expérience religieuse, l'autre de spéculation métaphysique. Toutes ces interprétations et toutes ces hypothèses se jouent à la surface de la doctrine johannique, et n'en atteignent pas l'âme: qu'on fasse effort, au contraire, pour entrer avec l'évangéliste dans le courant profond du christianisme, pour s'unir au Christ, pour contempler sa vie et se pénétrer de sa pensée; on en sentira l'unité et la vérité. Plus tard, à partir du Ivo siècle surtout, des théologiens montreront que ces relations d'origine et de dépendance sont les

<sup>1.</sup> Cf. Irénée, Haer. IV, 6, 3 (987) : « Filius revelat agnitionem Patris per suam manifestationem; agnitio enim Patris est Filii manifestatio ».

seules qui puissent distinguer entre elles des personnes dont la nature est commune, et que, par conséquent, cette dépendance du Fils vis-à-vis du Père, qui semble au premier abord menacer l'unité et même l'égalité des deux personnes, est, au contraire, ce qui la consacre et ce qui nous permet de la concevoir. Ce ne sont point ces raisonnements qui ont guidé la plume de saint Jean, mais bien l'enseignement divin qui s'imposait à son souvenir et à sa religion. Dans ces milieux helléniques où l'on ne pensait pouvoir atteindre la divinité qu'en multipliant les intermédiaires, où le culte des parens pieux comme la contemplation des philosophes se dispersait sur des êtres imaginaires ou indignes, l'auteur du IVe évangile ne pouvait trouver que dans les paroles de Jésus et la révélation de l'Esprit cette conception si déconcertante et si divine d'un Verbe incarné, et contempler, à travers une humanité devenue pour lui toute transparente, un Fils de Dieu riche de toute la science, toute la puissance, toute la sainteté du Père et dont, en même temps, l'être entier n'est que dépendance : il ne fait de lui-même aucune action, il ne dit de lui-même aucune parole; s'il est la vie, la lumière, et la vérité, c'est du Père qu'il tient tout cela. Mais plus on pénètre cette dépendance, plus on atteint profondément l'unité indissoluble qu'elle consacre; s'il ne dit ni ne fait rien de lui-même, s'il n'a rien qu'il ne tienne du Père, c'est qu'entre le Fils et le Père tout est commun, l'action, la vie, l'être, c'est que le Fils est dans le Père et que le Père est dans le Fils.

Cette dépendance et cette unité, contemplée dans le Fils et dans le Père, devient l'idéal de la vie chrétienne. On l'a déjà vu plus haut, en étudiant d'après saint Jean l'union des chrétiens au Christ (p. 512 sqq.): l'esquisse donnée alors est facile à achever maintenant: « En ce jour-là, vous saurez que je suis dans mon Père, et vous en moi, et moi en vous » (xiv, 20); et, priant son Père, Jésus dit encore: « Que tous soient un, comme toi, Père, es en moi, et moi en toi, qu'ils soient en nous, afin que le monde sache que tu m'as envoyé. Pour moi, je leur ai donné la gloire que tu m'as donnée, afin qu'ils soient un comme nous sommes un; moi en eux et toi en moi, pour qu'ils soient consommés en un » (xvu, 21-23). Saint

Paul disait, écrivant aux Éphésiens (II, 18): « Par le Christ nous avons accès près du Père », et cette formule résumait bien sa pensée habituelle, si impatiente de s'unir à Dieu, mais si consciente de tout ce qui nous en sépare encore; plus rarement et dans un lointain avenir il contemplait le terme de tous ces efforts: « Dieu tout en tous ». C'est à ce terme au contraire que se porte le plus souvent la pensée de saint Jean: les chrétiens dans le Christ, comme le Christ en Dieu, et ainsi tous consommés dans l'unité. Mais pour mieux entendre cette unité, il faut étudier la doctrine johannique de l'Esprit-Saint; elle est beaucoup moins développée que celle du Père et du Fils; elle en est cependant le complément nécessaire.

## § 4. — L'Esprit.

Si l'on considère les écrits johanniques, en laissant de côté l'Apocalypse, on y peut distinguer, du point de vue de la doctrine de l'Esprit<sup>1</sup>, trois groupes de textes assez dissemblables : le récit du ministère du Christ (1-XIII), de sa passion et de sa vie glorieuse (xiv-xxi), la Ire épître. De la première période l'évangéliste dit lui-même : « l'Esprit n'était pas encore, car Jésus n'avait pas été glorifié » (vii, 39); on ne pourra donc y recueillir que quelques traits qui font pressentir la venue de l'Esprit et l'éclairent par anticipation. Au contraire, les discours du Christ après la Cène renferment toute la doctrine johannique : ils préparent l'ère nouvelle qui va commencer, la vie de l'Esprit dans l'Église, et ils l'expliquent tout entière; après sa résurrection, Jésus l'inaugure en donnant l'Esprit-Saint à ses disciples. L'épître enfin atteste cette vie, mais sans la décrire explicitement; elle manifeste l'accomplissement des promesses du Christ, elle en éclaire peu la portée.

La première partie présente au sujet de l'esprit ou, pour parler plus généralement, de l'être spirituel, des enseignements qui rappellent ceux de la théologie paulinienne: « Dieu

<sup>1.</sup> Ainsi qu'on l'a remarqué plus haut (p. 471, n. 1), saint Jean dit d'ordinaire : « l'Esprit », trois fois seulement « l'Esprit-Saint » (1, 33; xIV, 26; xx, 22).

est esprit, et ses adorateurs doivent l'adorer en esprit et en vérité » (IV, 24). « C'est l'esprit qui vivifie; la chair ne sert de rien; les paroles que je vous ai dites sont esprit et vie » (vi. 63). On voit ici le lien étroit qui unit toutes ces notions d'esprit, de vie, de vérité; ce sont les caractères propres de la nature de Dieu et de son action; saint Jean, comme saint Paul, est l'élève de la Bible et non pas de la philosophie grecque, et, pour désigner ou décrire la nature divine, ces termes bibliques, en particulier celui d'esprit, lui suffisent, comme ils suffisent à l'Apôtre 1. Ils lui servent aussi, comme ils servaient à saint Paul, pour marquer l'infinie distance qui sépare Dieu de l'homme, l'esprit de la chair 2; ce n'est que par l'esprit et dans l'esprit que l'homme peut accéder à Dieu, et, puisqu'il est chair, il faut qu'il renaisse. « Jésus lui répondit (à Nicodème): en vérité, en vérité, je te le dis, quiconque ne naît pas de l'eau et de l'esprit, ne peut pas entrer dans le royaume de Dieu : ce qui est né de la chair est chair, et ce qui est né de l'esprit est esprit » (III, 5-6).

Le baptème chrétien, dont la nécessité et la vertu sont si explicitement décrites par Jésus, avait été, dès le premier jour, prédit par Jean-Baptiste: « Jean rendit témoignage en disant: J'ai vu l'Esprit descendant du ciel comme une colombe, et reposant sur lui. Et moi je ne le connaissais pas, mais celui qui m'a envoyé baptiser dans l'eau, celui-là n'avait dit: Celui sur qui tu verras l'Esprit descendre et reposer, c'est celui-là qui baptise dans l'Esprit-Saint» (1, 32-33). Tout ce récit suppose ceux des synoptiques; mais, comme Maldonat l'a justement remarqué<sup>3</sup>, saint Jean ne retient de

1. Supra, p. 409 sqq.

<sup>2.</sup> Sur l'esprit et la chair, l'enseignement de saint Paul se distingue de celui de saint Jean en ce qu'il accentue davantage la concupiscence, la tendance au mal, tandis que, chez saint Jean, comme dans l'A. T., la chair apparaît surtout comme infirmité et comme néant. Cf. supra, p. 428.

<sup>3. «</sup> Ex aliis Evangelistis intelligimus, quid hoc loco Joannes praetermiserit, baptismum, jejunium, et tentationem Christi. Dum totus nimirum in eo erat, ut quibuscumque posset non suspectis testimoniis Christi probaret divinitatem, et quasi dum altius ad divina contendit, humana sublimis praetervolat. »

la scène du baptême que la manifestation de la gloire du Christ. D'ailleurs la descente du Saint-Esprit a chez lui la même signification que chez les synoptiques<sup>1</sup>, à cela près que le rapport du baptême du Christ au baptême chrétien est plus explicitement marqué: celui sur lequel se repose l'Esprit, c'est celui qui baptisera dans l'Esprit-Saint<sup>2</sup>.

Peut-être faut-il rapprocher de cette scène ces paroles ajoutées par l'évangéliste au dernier témoignage de Jean-Baptiste : « Celui que Dieu a envoyé dit les paroles de Dieu, car ce n'est pas avec mesure qu'il donne l'Esprit » (III, 34); on les entendra alors, avec presque tous les exégètes modernes, en ce sens : « ce n'est pas avec mesure que (Dieu) donne l'Esprit (à son Fils). » Cette interprétation concorde bien avec l'ensemble de la théologie johannique : le Père, qui a donné au Fils tout ce qu'il a, lui a donné l'Esprit, et en plénitude. Peut-être cependant préférera-t-on rapporter cette phrase au Christ : « il dit les paroles de Dieu, car ce n'est pas avec mesure qu'il donne l'Esprit 3 »; c'est, sous une autre

1. M. Goguel écrit (La Doctr. johann. de l'Esprit, p. 99) : « L'auteur vise expressément la tradition synoptique pour se séparer d'elle »; M. Holtzmann voit ici une concession nécessaire au récit traditionnel (II, 509). M. Burkitt (Expository Times, 1927, p. 199) estime que, d'après le quatrième évangile, l'incarnation du Verbe a lieu au moment du baptême de Jésus. Ces interprétations sont inexactes : pour saint Jean, comme pour les synoptiques, la théophanie du baptême n'est pas le principe de la filiation divine de Jésus, mais l'attestation authentique que Dieu lui prête.

2. Holtzmann, l. c., attache une grande importance à l'emploi de uévo par saint Jean: « Er geht über diese (Tradition) hinaus durch das mehrfach hervorgehobene « Bleiben » des Geistes (1, 32-33). Also nicht mehr um momentane und stossweise Einwirkungen des Geistes nach jüd. und gemeinchristl. Vorstellung handelt es sich, sondern um fortdauernde, zusammenhängende, unbegrenzte Geistesbegabung. » Il faut remarquer que, dans toute la littérature johannique, µévo est le terme employé pour marquer la présence du Père dans le Fils, du Christ dans les chrétiens. Cf. Bruder, s. h. v. On n'a donc pas ici un fait isolé, mais un trait caractéristique de la pensée johannique.

3. Οὐ γὰρ ἐκ μέτρου δίδωσιν τὸ πνεϋμα. Les mots ὁ θεός, qui se trouvent dans AD, après δίδωσιν, sont abandonnés par la plupart des éditeurs: Τις ΕΝΕΝΤΟΝΤΕ, Westcott, Nestle. « Mais il est clair, ajoute le P. Calmes, que ce sujet, exprimé ou sous-entendu, est dans l'esprit du rédacteur. » La plupart des exégètes sont de ce sentiment. Cepen-

forme, l'affirmation du chapitre vi, 63 : « Les paroles que je vous ai dites sont esprit et vie » ; et, si le Fils peut ainsi don-ner l'Esprit, c'est qu'il le donne non ἐκ μέτρου, mais, comme l'explique saint Cyrille 4, ἐξ ἰδίου πληρώματος.

Parmi ces brèves mentions qui sont faites de l'Esprit-Saint, la plus remarquable est la promesse du Christ, au dernier jour de la fête des tabernacles: « Si quelqu'un a soif, qu'il vienne à moi, et qu'il boive; celui qui croit en moi, ainsi que dit l'Écriture, des fleuves d'eau vive sortiront de son sein » (vii, 37-38). On reconnaît ici une allusion au rocher du désert, d'où jadis l'eau vive avait coulé, et dont la fête des tabernacles rappelait le souvenir; Jésus s'applique cette figure biblique², comme ailleurs celle du serpent d'airain et de la manne. Plus haut, il avait de même promis l'eau vive à la Samaritaine (iv, 10); dans l'Apocalypse, il conduit ses élus aux sources d'eau vive (vii, 17), et de son trône, ainsi que du trône de Dieu, coule un fleuve d'eau vive (xxii, 1).

Toutes ces figures ont là même signification, que l'évangéliste prend soin ici de nous expliquer lui-même : « Il disait cela de l'Esprit que devaient recevoir ceux qui croyaient en lui; car l'Esprit n'était pas encore 3, parce que Jésus n'avait

dant Westcott, après avoir rapporté l'une et l'autre interprétation, comme nous l'avons fait ci-dessus, conlut : « This second interpretation, which appears to have been neglected in late times owing to the false text, has much to recommend it. » C'est la seconde interprétation qu'adopte Lagrange : « L'envoyé de Dieu par excellence donne, distribue l'Esprit sans mesure. »

1. In h. loc. (PG, LXXIII, 280).

2. Cf. aussi la Sagesse dans Eccli., xv, 3: « Elle le nourrira du pain de l'intelligence, et elle lui donnera à boire les eaux de la science. » — On peut rapprocher de cette promesse le fait mystérieux de l'eau et du sang qui, sur la croix, coulèrent du côté de Jésus. Cf. la lettre des églises de Lyon, au sujet du diacre Sanctus (ap. Euseb., h. e., v, 1, 18): Παρέμενεν ἀνεπίπαμπτος καὶ ἀνένδοτος, στερρὸς πρὸς τὴν ὁμολογίαν, ὑπὸ τῆς οὐρανίου πηγῆς τοῦ ὅδατος τῆς ζωῆς τοῦ ἐξιόντος ἐκ τῆς νηδύος τοῦ Χριστοῦ δροσιζόμενος καὶ ἐνδυναμούμενος. Ce rapprochement serait plus explicite, si, dans la citation biblique (ἐκ τῆς κοιλίας αὐτοῦ...), on pouvait entendre αὐτοῦ de Jésus; M. Loisy a essayé une interprétation dans ce sens; je doute qu'il ait réussi.

3. Saint Augustix note sur ces mots: « In evidenti est intellectus. Non enim non erat Spiritus Dei, qui erat apud Deum: sed nondum erat in eis qui crediderant in Jesum » (In Joann. tract. xxxII, 6. PL, xxxv, 1644).

pas encore été glorifié » (vii, 39). Ces mots indiquent clairement non seulement la signification du symbole, mais aussi le temps de la mission de l'Esprit : il devait, auprès des chrétiens, remplacer le Christ et poursuivre son œuvre; il ne serait donc envoyé que par le Christ glorifié.

Cet enseignement est plus complètement donné par Jésus lui-même, en divers passages du discours après la Cène; il est nécessaire de reproduire ici ces textes; il n'en est pas, dans tout le Nouveau Testament, qui contienne au sujet de la personne même de l'Esprit-Saint, une doctrine aussi explicite<sup>1</sup>.

xiv, 15-19. Si vous m'aimez, vous garderez mes commandements, et moi je prierai le Père, et il vous donnera un autre Paraclet afin qu'il soit avec vous toujours, l'Esprit de vérité que le monde ne peut recevoir, parce qu'il ne le voit ni ne le connaît, mais vous, vous le connaîtrez, parce qu'il demeurera en vous et qu'il sera en vous. Je ne vous laisserai pas orphelins, je viendrai vers vous; encore un peur de temps, et le monde ne me verra plus; mais vous, vous me verrez, parce que je vis et que vous vivrez...

xiv, 25-26. Je vous ai dit ces choses pendant que je demeurais avec vous; mais le Paraclet, l'Esprit-Saint que le Père enverra en mon nom, c'est lui qui vous apprendra tout, et qui vous rappellera tout ce que je vous ai dit.

xv, 26. Quand sera venu le Paraclet, que je vous enverrai de la part du Père, l'Esprit de vérité qui procède du Père, celui-là rendra témoignage de moi.

xvi, 7-15. Je vous dis la vérité: il vous est utile que je m'en aille; car, si je ne m'en vais pas, le Paraclet ne viendra pas vers vous; mais si je m'en vais, je vous l'enverrai, et quand il sera venu, il convaincra le monde à propos de péché, de justice, et de jugement: de péché, parce qu'ils ne croient pas en moi; de justice, parce que je vais au Père et que vous ne me verrez plus; de jugement, parce que le prince de ce monde est jugé. J'ai encore beaucoup à vous dire, mais vous ne pouvez le porter maintenant. Quand il sera venu, lui, l'Esprit de vérité, il vous fera pénétrer dans toute la vérité<sup>2</sup>; car il ne parlera pas de lui-même, mais il vous dira tout ce qu'il aura entendu, et il vous annoncera les choses à venir. Il me glorifiera, car il prendra du mien et vous l'annoncera. Tout ce qu'a le Père est à moi; c'est pourquoi je vous ai dit qu'il prendra du mien et vous l'annoncera.

1. Cf. Coppens, L'imposition des mains (Louvain, 1925), p. 210.

<sup>2.</sup> όδηγήσει ύμᾶς εἰς τὴν ἀλήθειαν πᾶσαν. Cf. Ps. cxlii, 10: τὸ πνεῦμά σου τὸ ᾶγιον ὁδηγήσει με ἐν τῆ εὐθεία. Sap., ix, 11: ὁδηγήσει με ἐν ταῖς πράξεσί μου σωφρόνως. Cf. sur cet emploi de ὁδηγεῖν, Bauer,  $in\ h.\ loc.$ 

De ces textes une impression d'ensemble se dégage irrésistible : l'Esprit-Saint promis par Jésus, n'est pas seulement un don, une force; c'est une personne vivante comme il l'est lui-même, et une personne dont l'action est si divine, que sa présence remplacera avantage usement pour les disciples la présence visible de Jésus : « il vous est utile que je m'en aille ».

Une étude attentive du détail ne fait que fortifier cette impression : on remarque d'abord que, malgré la proximité du nom neutre, τὸ πνεδμα, saint Jean se sert toujours du pronom masculin, exerves, pour désigner le Saint-Esprit<sup>4</sup>. Le prologue suggérait naguère (p. 507) une remarque analogue à propos du substantif τὸ φῶς, employé pour désigner le Verbe, et du pronom exervos qui s'y rapporte : dans ces deux cas, saint Jean perd de vue le terme grammatical qu'il a choisi, et ne voit que la personne qu'il décrit.

C'est bien en effet une personne dont l'action est décrite ici: c'est un Paraclet, un avocat<sup>2</sup>; il apprendra tout aux apôtres, il leur rappellera tout ce que le Christ leur a dit; il rendra témoignage du Christ; il convaincra le monde; il dira aux apôtres tout ce qu'il aura entendu. On ne saurait imaginer rôle plus personnel; mais ce qui est plus décisif encore, c'est la comparaison instituée par Jésus lui-même entre l'Esprit et lui : « je prierai le Père, et il vous donnera un autre Paraclet, pour qu'il soit avec vous toujours »; toute la suite du discours ne fait qu'accentuer ce parallélisme. Toutes les tentatives faites pour réduire la portée de ce discours à celle d'une « personnification métaphorique 3 » sont ici condamnées

<sup>1.</sup> XIV, 26; XV, 26; XVI, 13. 14. Cf. SWETE, The Holy Spirit, p. 292 et n. 1.

<sup>2.</sup> Dans tout le N. T., on ne trouve le terme παράκλητος que dans les passages cités ci-dessus du discours après la cène (xiv, 16. 26; xv, 26; xvi, 7) et dans I Jo., ii, 1 : Καὶ ἐάν τις άμάρτη, παράκλητον ἔχομεν πρὸς τὸν πατέρα, Ἰησοῦν Χριστὸν δίχαιον. Dans ce passage, le sens est évidemment celui d'avocat. On retrouve aussi ce terme avec la même signification dans la littérature classique et dans la littérature chrétienne et rabbinique (פּרקלים); tout porte donc à l'interpréter de même ici; d'ailleurs le texte même y invite, en particulier xvi, 8 sqq. Cf. WESTCOTT, St John, p. 211-213; SWETE, The Holy Spirit, p. 149, 372-373; LAGRANGE, n. sur XIV, 16; BAUER, ibid.

<sup>3.</sup> C'est l'expression de W. Beyschlag (Neutestamentl. Theol., I.

à échouer : la personnalité de Jésus est la mesure de la personnalité du Saint-Esprit; il faut les nier à la fois toutes les deux ou les reconnaître toutes les deux.

Que l'Esprit ne soit ni le Père ni le Fils, c'est chose plus évidente encore, il est à peine besoin de le montrer : à la prière du Fils, le Père enverra un autre Paraclet (xiv, 16); envoyé par le Père au nom du Fils, ce Paraclet rappellera aux apôtres tout ce que le Fils leur a dit (26); il procède du Père, il sera envoyé par le Fils de la part du Père, il rendra témoignage du Fils (xv, 26); quand le Fils sera parti, il l'enverra (xvi, 7); l'Esprit glorifiera le Fils, car il prendra du sien et l'annoncera (14).

Cependant, à ces textes clairs et décisifs certains critiques

[Halle, 1891], p. 274). J. Réville plaide la même thèse et, comme toujours, en excuse l'invraisemblance par l'origine du IVe évangile : « Nous avons quelque peine à nous imaginer, avec nos habitudes de précision et de critique, que l'on puisse présenter comme des êtres personnels distincts le Logos et le Paraclet, alors qu'en réalité Logos, Christ, Pneuma et Paraclet ne sont qu'un seul et même être considéré sous des aspects dissérents ou dans des phases distinctes de son activité. Cela tient à ce que les théologiens alexandrins, comme d'ailleurs les théologiens platoniciens en général, n'ont pas une notion précise de ce que nous appelons l'individualité ou le moi... » (Le quatrième Evangile, p. 257). M. Goguet pense que la question de la personnalité de l'Esprit ne s'est pas posée pour l'évangéliste, et qu'on ne trouve chez lui aucun indice de cette personnalité (l. c., p. 111, 112). J. H. HOLTZMANN constate que la plupart des critiques reconnaissent à l'Esprit chez saint Jean une personnalité distincte; lui-même admet que les rapports de l'Esprit et du Verbe sont les mêmes que ceux du Verbe et du Père, mais il ne voit dans le Verbe comme dans l'Esprit que des modalités divines : « Wie der Logos ein zweiter Modus des Seins Gottes, so ist das Kommen des Parakleten ein Kommen des Sohnes, aber in anderer Modalität » (N. T. Theol<sup>2</sup>., 11, 516). M. Loisy donnait dans sa 1<sup>re</sup> édition (p. 106) la même interprétation : « Comme le Verbe est un mode d'être ou une émanation de Dieu, qui constitue, au moins dans le Christ, une personnalité distincte, le Paraclet est un mode d'être ou une émanation du Christ, qui se termine en distinction réelle ». Cf. p. 751 sqq. Dans sa 2º édition, il attribue ces discours sur le Paraclet à un rédacteur secondaire (p. 430-433). En faveur de la personnalité distincte du Saint-Esprit chez saint Jean, on peut lire non seulement tous les exégètes et théologiens catholiques (p. ex. Lagrange, p. 382 sqq.), mais aussi H. B. Swete, The Holy Spirit, p. 292 sqq.; J. B. Stevens. Theol. of the N. T., p. 217, etc.

opposent un autre passage de ce même discours, où le retour du Christ semble coïncider avec la venue de l'Esprit : après avoir promis à ses apôtres que l'Esprit viendrait en eux, que le monde ne pourrait le recevoir, mais qu'eux le connaîtraient, Jésus poursuit : « Je ne vous laisserai pas orphelins, je viendrai vers vous; encore un peu de temps, et le monde ne me verra plus; mais vous, vous me verrez, parce que je vis et que vous vivrez » (xiv, 18. 19). De là ces critiques concluent que la présence de l'Esprit n'est pas autre chose que la présence spirituelle du Christ¹; tout au plus admettrontils, ici encore, deux séries de textes inconciliables, dont les uns distinguent le Christ et l'Esprit, tandis que les autres identifient l'Esprit avec le Christ glorifié².

Il faut reconnaître, pensons-nous, que le Christ, en prédisant ici sa venue, ne veut pas parler de ses apparitions glorieuses, ni de sa parousie au dernier jour<sup>3</sup>; ce qu'il promet à ses disciples, c'est sa présence en eux, présence vivifiante que le monde ne connaîtra pas. Il faut ajouter que cette grâce ne se distingue pas de celle qui leur a été promise plus haut : en recevant l'Esprit, les disciples recevront aussi le Fils. S'ensuit-il que l'Esprit soit identique au Fils? non sans doute, pas plus que le Fils ne l'est au Père. Cependant la venue du Père est pareillement liée à la venue du Fils : « Si quelqu'un m'aime, il gardera ma parole, et mon Père l'aimera, et nous viendrons à lui et nous ferons près de lui

1. PFLEIDERER, Urchristentum, II, p. 377.

<sup>2.</sup> Holtzmann, l. c., II, 514: « Daher die Abschiedsreden das Verhältniss des Geistes zum verklärten Christus bald unter dem Gesichtspunkt des Auseinandertretens Beider (der Geist soll den scheidenden Herrn ersetzen), bald unter demjenigen der Identität behandeln (das Kommen des Geistes fliesst mit dem Wierderkommen Jesu selbst zu einer einzigen Vorstellung zusammen) ». Cf. Reuss, Théol. chrét., II, 430-442.

<sup>3.</sup> Pour M. Loisy (p. 411), « cette promesse ne vise point la parousie, mais les apparitions du Christ ressuscité, et surtout sa présence et son assistance durables, que figurent les apparitions transitoires ». Pour Swete (The Holy Spirit, p. 300), « these words may have an ulterior reference to the Parousia, but it can scarcely be doubted that they point primarily to the coming of the Spirit of Christ in His name. And the measure of identification which they imply is justified by the experience of the Apostolic Church ».

notre demeure » (xiv, 23). On retrouve ici cette indissoluble unité tant de fois affirmée par saint Jean: on ne peut posséder le Fils sans le Père, ni l'Esprit sans le Fils, et c'est cette unité infiniment étroite qui est le modèle et le lien de l'unité des chrétiens entre eux: « qu'ils soient un comme nous sommes un ».

La similitude de rapports, que l'on constate ici, s'étend beaucoup plus loin; on peut dire en général que, d'après la doctrine de saint Jean, les relations du Fils et de l'Esprit sont celles du Père et du Fils. Le Fils est le témoin du Père (supra, p. 509), de même l'Esprit rend témoignage du Fils (xv, 26); il glorifie le Fils (xvi, 14), de même que le Fils glorifie le Père (xvii, 4). Le Fils ne dit rien de lui-même, mais seulement ce que le Père veut qu'il dise (xii, 49; vii, 16); ainsi l'Esprit « ne parlera pas de lui-même, mais dira tout ce qu'il aura entendu;... il prendra du mien, ajoute Jésus, et vous l'annoncera » (xvi, 13. 14). Enfin, de même que le Fils est envoyé par le Père, l'Esprit est envoyé par le Fils (xv, 26; xvi, 7).

Ce parallélisme est très étroit; et quand, dans ses lettres à Sérapion, saint Athanase entreprendra de défendre et de développer la doctrine traditionnelle du Saint-Esprit, il ne choisira pas d'autre point de départ.

Au reste, cette analogie n'est pas telle qu'elle ne comporte des différences essentielles: la filiation caractérise les relations du Fils et du Père; elle n'apparaît jamais dans la théologie de l'Esprit. Le Père est l'unique principe du Fils; il n'en est pas ainsi du Fils vis-à-vis de l'Esprit: le Fils envoie l'Esprit, mais « de la part du Père » παρὰ τοῦ Πατρός (xv, 26); il dit: « l'Esprit prendra du mien », mais il ajoute: « tout ce qu'a le Père est à moi, et c'est pourquoi je disais qu'il prendra du mien » (xvi, 14-15). Ainsi, même dans ses relations avec l'Esprit, le Fils est dépendant du Père; c'est de lui qu'il reçoit tout ce qu'il donne à l'Esprit. Le Père est ici, comme partout, le principe premier et souverainement indépendant. « De lui procède l'Esprit » (xv, 26); c'est lui qui le donne à la prière du Fils (xiv, 16), qui l'envoie au nom du Fils (xiv, 26).

Toute cette doctrine se résume bien dans la vision sym-

bolique de l'Apocalypse: « un fleuve d'eau vive, brillant comme le cristal, procédant du trône de Dieu et de l'agneau » (xxii, 1); telle est, pour saint Jean, la nature et l'origine de l'Esprit: il procède d'une source unique, qui est le trône de Dieu et de l'agneau; mais d'ailleurs ni le prophète de l'Apocalypse ni l'évangéliste n'oubliera que ce trône n'appartient pas à titre identique au Père et au Fils: l'un possède la divinité comme en étant le principe unique, l'autre comme la recevant de lui en plénitude.

A ces promesses du Christ se rattache le don de l'Esprit fait par lui dans une de ses apparitions. Étant entré, portes closes, dans le lieu où se trouvaient les disciples, il leur dit : « Paix à vous ; comme mon Père m'a envoyé, ainsi je vous envoie. Et ce disant il souffla et leur dit : Recevez l'Esprit-Saint <sup>1</sup>. A ceux à qui vous remettrez les péchés, ils sont remis ; à ceux à qui vous les retiendrez, ils sont retenus » (xx, 21-23).

En reprenant les mots mêmes de la Genèse<sup>2</sup>, saint Jean a rappelé expressément la création du premier homme, et le souffle de vie que Iahvé souffla sur lui (Gen., II, 7); c'est bien, en effet, une nouvelle création que Jésus opère ici, et c'est une nouvelle vie qu'il donne: l'Église est fondée, et elle possède en elle l'Esprit qui la vivifiera.

Les quelques mentions de l'Esprit qu'on peut recueillir dans la I<sup>re</sup> épître, le présentent avant tout comme un témoin : témoin de l'incarnation du Fils de Dieu, témoin de la présence de Dieu dans les chrétiens. « Qui est-ce qui a vaincu le monde, sinon celui qui croit que Jésus est le Fils de Dieu? C'est lui qui est venu par l'eau et le sang, Jésus-Christ; non dans l'eau seulement, mais dans l'eau et dans le sang. Et c'est l'Esprit qui rend témoignage, parce que l'Esprit est la vérité. Car ils sont trois qui rendent témoignage, l'Esprit, l'eau et le

2. Le verbe ἐμφυσᾶν, qui se trouve aussi dans Gen., π, 7, ne se rencontre qu'ici, dans le N. T.

<sup>1.</sup> Λάβετε πνεϋμα ἄγιον. L'absence d'article indique que le sens est ici moins nettement personnel que dans les discours après la Cène : il s'agit ici de la grâce de l'Esprit plus que de la personne de l'Esprit.

sang, et ces trois tendentà l'unité, εἰς τὸ ε̈ν εἰσιν (I Jo., v, 5-8) 1.»

L'eau et le sang semblent, au v. 6, signifier le baptême du Christ et sa passion, et, en même temps, l'effusion de l'eau et du sang sortant du côté de Jésus sur la croix; au v. 8, les sacrements chrétiens de baptême et d'Eucharistie ont passé au premier plan. Leur témoignage concorde avec celui de l'Esprit et tous trois tendent à cette même fin, attester l'incarnation du Fils de Dieu.

Le rôle de l'Esprit est donc ici celui que le Christ annonçait dans le discours après la cène : il doit rendre témoignage au Fils de Dieu; et, de même que Jésus, témoin du Père, est la vérité, de même l'Esprit, témoin du Fils, est la vérité, τὸ πνεῦμά ἐστιν ἡ ἀλήθεια<sup>2</sup>.

« Celui qui garde les commandements de Dieu demeure en Dieu, et Dieu en lui; et nous savons qu'il demeure en nous, parce qu'il nous a donné de son Esprit » (III, 24). « Nous savons que nous demeurons en Dieu, et Dieu en nous, parce qu'il nous a donné de son Esprit » (IV, 13).

Dans ces deux textes, l'Esprit est décrit moins comme une personne, que comme le don de Dieu auquel nous participons: ἐκ τοῦ πνεύματος αὐτοῦ δέδωκεν ἡμῖν, et ce don nous est la garantie de la présence de Dieu en nous. Cette doctrine du témoignage de l'Esprit est tout à fait semblable à celle qu'exposait saint Paul; on y peut toutefois relever la différence déjà plusieurs fois signalée entre la conception paulinienne et la conception johannique. Saint Paul sent beaucoup plus vivement ce que la vie chrétienne a d'imparfait et de provisoire : aussi représente-t-il l'Esprit comme les prémices ou les arrhes du bonheur futur; saint Jean y voit surtout la garantie de la possession présente : ayant reçu l'Esprit de Dieu, nous savons que nous sommes en Dieu, et que Dieu est en nous; c'est sur cette union actuelle qu'il insiste avant tout<sup>3</sup>.

<sup>1.</sup> Sur le verset des trois témoins célestes (I Jo., v, 7), v. la note K, à la fin du volume.

<sup>2.</sup> La leçon *Christus est veritas* est une leçon exclusivement latine.

<sup>3.</sup> Je ne prétends pas d'ailleurs qu'il y insiste exclusivement, et qu'il ne marque parfois aussi énergiquement que saint Paul, ce que la vie du chrétien ici-bas a d'imparfait et de provisoire; I Jo., III, 2: Növ

Ce dernier trait de la théologie trinitaire de saint Jeans complète tous ceux qui ont été relevés jusqu'ici : le mystère de la Trinité divine est avant tout, pour saint Jean, un mystère d'union : union des personnes divines entre elles, union des chrétiens en elles et par elles. Ce mystère lui est apparu dans la personne de Jésus-Christ; c'est là que, à la lumière de l'Esprit, il a découvert cette inessable unité du Père et du Fils. La vie humaine de Jésus la fait déjà pressentir : ce désintéressement total de soi, ce souci unique de faire la volonté du Père, cet amour si profond et si absorbant, tout cela n'est que la manifestation humaine et, par conséquent, imparfaite, des relations plus intimes que les discours de-Jésus révèlent à qui s'en est pénétré. Il est plein de grâce et de vérité, et pourtant il n'a rien de lui-même, tout est en lui un don du Père; plus on contemple cette personne divine, plus on sent qu'elle ne vit point en soi ni de soi, qu'elle est tout entière orientée vers un autre, de qui elle reçoit tout, et qui se complatt en elle. Et, vers la fin de la vie du Christ, se révèle un troisième terme, une troisième personne; ce n'est point le Père ni le Fils, puisqu'il sera envoyé par eux; et pourtant sa venue sera le retour du Fils et la présence du Père; et les chrétiens qui le posséderont connaîtront qu'ils. sont en Dieu, et que le vœu du Christ se réalise : « Moi en eux,. Père, et toi en moi, pour qu'ils soient consommés en un. »

τέκνα θεοῦ ἐσμεν, καὶ οὔπω ἐφανερώθη τί ἐσόμεθα. οἴδαμεν ὅτι ἐὰν φανερωθῆς ὅμοιοι αὐτῷ ἐσόμεθα, ὅτι ὀψόμεθα αὐτὸν καθώς ἐστιν.

## CONCLUSION

LE DOGME CHRÉTIEN DE LA TRINITÉ ET SON CARACTÈRE DISTINCTIF D'APRÈS LE NOUVEAU TESTAMENT.

Un critique allemand, fervent adepte de la théologie eschatologiste, présentait naguère l'enseignement de saint JeanBaptiste, de Jésus lui-même et de saint Paul comme les
anneaux d'une chaîne doctrinale reliant Daniel à Aqiba 1.
Bien des historiens expliquent de même l'origine du dogme
trinitaire: dans le mouvement de pensée qui se propage
depuis Philon jusqu'aux gnostiques du n° siècle, la foi
chrétienne primitive apparaîtrait comme un moment de cette
évolution générale; elle serait plus ferme que la spéculation
de Philon, plus sobre que celle des gnostiques, mais elle
aurait la même origine et porterait le même caractère.

L'histoire qui vient d'être racontée permet de juger cette hypothèse: on a constaté comment la foi chrétienne était née non d'une spéculation, mais d'un fait; comment les plus grands théologiens du christianisme, saint Paul et saint Jean, loin d'être les initiateurs de ce mouvement doctrinal, avaient été dominés par quelqu'un de plus grand qu'eux, qui s'était imposé à leur foi en même temps qu'à la foi commune des disciples. Il faut ajouter que Jésus-Christ, l'auteur et l'objet de cette foi, lui avait imprimé une direction qui contrariait tous les courants doctrinaux de cette époque.

Ce dernier point est d'une importance souveraine dans cette histoire; il faut l'avoir saisi pour pouvoir juger des origines du dogme trinitaire, et être préparé à en suivre le développement ultérieur.

<sup>1.</sup> Schweitzer, Von Reimarus zu Wrede, p. 364.

L'exposé qui a été fait de la théologie de saint Jean et de celle de Philon a mis en évidence le conflit des deux doctrines<sup>1</sup>. Ce n'est point là un contraste fortuit, ni qui oppose deux écrivains isolés : c'est la manifestation d'une opposition profonde, qui apparaît dans d'autres écrits du Nouveau Testament, et qui se poursuivra dans toute la théologie patristique.

Dans les milieux mêmes où la doctrine chrétienne se propage, elle se trouve en contact avec une gnose juive ou grecque, dont les apparences lui sont très favorables, mais dont la tendance profonde lui est irréductiblement hostile. Entre un Dieu inaccessible et un monde mauvais la spéculation religieuse a multiplié les intermédiaires : logos, puissances, anges ou démons. Pour les premiers chrétiens cette théosophie est une tentation dangereuse : ne semble-t-elle pas ouverte à leur foi, et toute prête à faire place à leur Christ? L'épître aux Colossiens est, en grande partie, consacrée à détourner les fidèles du culte superstitieux des anges; l'épitre aux Hébreux leur rappelle, avec la même insistance, la distance infinie qui sépare le Christ, qui est le Fils, des anges, qui ne sont que des serviteurs; les pastorales dénoncent encore les superstitions, les fables, les généalogies interminables.

Nul exégète ne s'est mépris sur la portée de ces attaques : c'est la gnose, la « soi-disant gnose », qui est visée là; mais ce qu'il faut bien remarquer, c'est que ce conflit ne met point aux prises deux théologies différentes issues l'une et l'autre du christianisme; c'est entre la révélation chrétienne et la spéculation judéo-hellénique que la lutte est engagée, et entre ces deux conceptions religieuses toute conciliation est impossible.

Chez Philon, comme plus tard chez les gnostiques de toute nuance, l'existence du mal et de la matière est le premier problème à résoudre. Il est impossible que le dieu parfait et bienheureux touche lui-même une matière informe et désordonnée; c'est donc par ses puissances qu'il l'atteint et qu'il

<sup>1.</sup> Cf. ci-dessous, Note J, La doctrine du logos chez Philon et chez saint Jean.

l'ordonne<sup>1</sup>. On explique de même la création de l'homme : ce qu'il y a de mauvais en lui ne peut venir de Dieu; ce sera l'œuvre des puissances<sup>2</sup>.

Dans ce système, les êtres intermédiaires, logos, puissances, éons, sont interposés entre Dieu et le monde. Seuls ils créent et ils touchent ce qui souillerait la pureté divine; il va de soi qu'eux-mêmes sont conçus comme moins purs que Dieu et comme pouvant, sans déchoir, s'abaisser jusqu'à ce contact.

Quand on passe au Nouveau Testament, on y rencontre certains traits qui semblent accuser la même conception: tout a été fait par le Verbe, en lui tout subsiste, il porte tout par la vertu de sa parole: tous ces textes ne supposent-ils pas la doctrine des êtres intermédiaires?

A y regarder d'un peu plus près, on reconnaît que la ressemblance est superficielle et les divergences très profondes. Une première différence, qui frappe l'observateur le moins attentif, c'est le rôle très effacé que joue la cosmogonie dans la théologie chrétienne. Sauf les trois passages qui viennent d'être rappelés (Col., 1, 15-18; Hebr., 1, 1-4; Jo., 1, 1-10), on ne relève à ce sujet, dans tout le Nouveau Testament, que des indications très brèves et très clairsemées. Manifestement l'origine de la matière n'est point pour le chrétien un problème central; ce n'est pas cette préoccupation qui conduit à la doctrine du Verbe; c'est l'apparition réelle et humaine du Christ dont le souvenir remplit son âme et provoque sa pensée.

De plus, le rôle du Verbe dans le monde n'est point conçu comme suppléant à l'activité divine; ce n'est point l'action d'un agent inférieur et subordonné, appliquée à une œuvre indigne de la majesté souveraine. L'évangile de saint Jean, qui est le plus explicite sur le rôle cosmologique du Christ, indique aussi le plus nettement la nature de son action : elle est unie à celle du Père, ou plutôt elle ne fait avec elle qu'une action; n'est-ce pas le sens des textes : « mon Père agit toujours, et moi aussi »; « je fais tout ce que fait mon

<sup>1.</sup> De spec. leg., 1, 329 (M. 11, 261).

<sup>2.</sup> De opif. m., 73 (M. 1, 17).

Père »? Ainsi le Dieu souverain n'est point séparé du monde; il l'atteint en son Fils et par son Fils. C'est pour cette même raison que saint Paul pourra dire du Fils : « tout subsiste en lui »; et du Père : « en lui nous avons l'être, le mouvement et la vie ». D'après cette doctrine, le Père et le Fils ne s'opposent plus l'un à l'autre comme un Dieu principal et un Dieu secondaire, le premier restant à l'écart du monde, que le second crée, organise et soutient; mais ils sont par rapport à cette grande œuvre une puissance unique et une source d'action unique<sup>1</sup>.

Une opposition analogue, mais plus marquée encore, sépare les deux doctrines, dans la question de la connaissance religieuse.

Pour Philon, les êtres intermédiaires sont autant d'échelons par lesquels l'âme s'élève peu à peu dans son ascension vers Dieu; les puissances et le logos sont les villes de refuge que l'âme peut atteindre selon que sa course est plus ou moins rapide. C'est la même conception religieuse que nous rencontrons dans la gnose, dès l'époque apostolique: les hérétiques de Laodicée et de Colosses, que saint Paul combat, se représentent les anges comme des êtres supérieurs que seuls leur culte peut atteindre, Dieu demeurant inaccessible et inconnaissable.

Encore ici, à la première apparence, l'enseignement du Nouveau Testament peut sembler coıncider avec ces spéculations. Ne lit-on pas dans les synoptiques : « Nul ne connaît le Père, sinon le Fils, et celui à qui le Fils veut le révéler »; chez saint Jean : « Nul n'a jamais vu Dieu; le Dieu fils unique, qui est dans le sein du Père, nous l'a expliqué. » Saint Paul dit de même, en parlant du Saint-Esprit : « L'Esprit sonde tout, même les profondeurs de Dieu. Qui connaît en effet ce qui est de l'homme, sinon l'esprit de l'homme qui est dans l'homme? de même nul ne connaît les choses de Dieu, sinon l'Esprit de Dieu. »

<sup>1.</sup> C'est en ce sens que saint Irénée, fidèle disciple de saint Jean, écrira : « Pater... fecit ea per semetipsum, hoc est per Verbum et per Sapientiam suam. » (Haer., II, 30,9.822.)

Faudra-t-il interpréter ces textes comme le firent plus tard les gnostiques, comme le fit même Origène, et distinguer deux degrés dans la connaissance religieuse, l'un seul accessible au commun des hommes, qui n'atteignent Dieu que dans ses manifestations dérivées et imparfaites, dans le Fils et dans l'Esprit, l'autre, réservé à quelques privilégiés, qui ont accès jusqu'à Dieu lui-même?

Le sens chrétien réprouve cette interprétation, et l'exégèse historique porte le même jugement. Saint Jean raconte qu'à la dernière cène, saint Philippe, encouragé par les révélations du Seigneur, qui n'avaient jamais été si explicites ni si hautes, lui dit avec une confiance et une audace naïves : « Seigneur, montrez-nous le Père et cela nous suffit. » Jésus lui répond : « Voilà si longtemps que je suis parmi vous, et tu ne me connais pas, Philippe? Celui qui m'a vu a vu mon Père; comment dis-tu : Montre-nous le Père? Ne crois-tu pas que je suis dans le Père et que le Père est en moi? »

Cette doctrine est une des plus chères de l'évangéliste, et elle est, en effet, d'une importance capitale : de même que plus haut on devait reconnaître que l'action créatrice du Père est par identité celle du Fils, de même ici on constate que, selon l'expression de saint Irénée, la révélation du Père, c'est la manifestation du Fils : « Agnitio enim Patris est Filii manifestatio¹. » Ainsi on ne peut plus distinguer deux termes inégaux, spécifiant deux connaissances religieuses : on connaît à la fois le Père et le Fils, et c'est par essence la vie éternelle : « C'est là la vie éternelle, de te connaître, toi seul Dieu véritable, et celui que tu as envoyé, Jésus-Christ. »

Il peut sembler difficile de concilier ces deux séries de textes, où le Fils est alternativement présenté comme l'interprète qui explique (ἐξηγήσατε) le Père, et comme l'apparition qui le révèle. Si la vue du Fils est la manifestation du Père, quel rôle peut avoir son enseignement et sa parole?

Cette difficulté se résout aisément, si l'on prend soin de distinguer les différents degrés de la révélation progressive du Fils. La plupart de ses auditeurs connaissent son enseigne-

<sup>1.</sup> Haer., IV, 6, 3 (PG, VII, 988).

LA TRINITÉ. - T. I.

ment, non sa personne; ils l'ont écouté, mais non pénétré. Ils peuvent même lui être attachés et fidèles, et s'entendre dire comme Philippe, au dernier jour de la carrière de Jésus: « Voilà si longtemps que je suis parmi vous, et vous ne me connaissez pas encore. »

En un mot, pour reprendre une expression de saint Paul, ceux-là seuls voient le Père dans le Fils, qui connaissent le Christ non point selon la chair, mais selon l'esprit. On voit combien cette conception du progrès de la connaissance religieuse diffère de la conception gnostique. Le Christ n'est point l'objet d'une contemplation inférieure, qu'on épuise et qu'on dépasse; il est inépuisable et suprême, en lui habite corporellement la plénitude de la divinité, il est le principe et la fin; mais on peut le pénétrer plus ou moins imparfaitement, ne discerner en lui que sa puissance miraculeuse, la pureté de son enseignement et la sainteté de sa vie, ou atteindre la source divine d'où découlent tous ces dons.

La double opposition qui vient d'être signalée entre la spéculation gnostique et le dogme chrétien conduit à une opposition plus radicale encore, qu'on en peut regarder soit comme la conséquence soit comme le principe, selon qu'on considère le mouvement de la pensée construisant le système, ou l'enchaînement logique de ses thèses.

Ces êtres divins qu'on a interposés entre Dieu et le monde, soit pour expliquer la création, soit pour soutenir et guider par degrés la connaissance religieuse, doivent, pour satisfaire aux données même du problème, n'avoir qu'une divinité amoindrie; aussi, de quelque façon qu'on les considère, soit comme émanant nécessairement de Dieu, soit comme créés librement par lui, on devra les concevoir comme projetés, pour ainsi dire, hors de la nature divine; ils ne seront ni égaux à Dieu, ni surtout un avec lui; ils n'auront reçu de sa nature qu'une participation déficiente, et qui, par des dégradations successives, les éloignera de plus en plus de lui, pour les rapprocher de notre misère. C'est ainsi que les gnostiques imaginèrent leurs généalogies interminables d'éons; c'est ainsi que plus tard les ariens se représentèrent le Fils et le Saint-Esprit : l'un et l'autre, d'après eux, étaient créés

librement par Dieu, le Fils étant la créature la plus parfaite, le Saint-Esprit étant inférieur au Fils, supérieur à tout le reste.

Tandis que les ariens dispersent sur des hypostases dégénérées une divinité amoindrie, les docteurs chrétiens affirment une trinité de personnes égales entre elles et subsistant dans une nature unique. Sans doute, le Père est la seule source de cette divinité, mais il la communique au Fils et au Saint-Esprit éternellement, nécessairement, intégralement.

Et, en même temps que le conflit des deux doctrines devenait plus aigu, leurs origines respectives s'accusaient aussi plus nettement. Ce ne fut guère dans le troupeau des simples chrétiens que l'hérésie arienne ou semi-arienne trouva ses défenseurs et fit ses conquêtes; ce fut parmi les théologiens érudits, auxquels la spéculation hellénique était plus chère que l'évangile, et qui étaient plus habitués à disserter sur le Verbe de Dieu, qu'à penser à Jésus-Christ. Ceux, au contraire, pour qui la vie du Christ était restée le centre du christianisme, continuèrent à marcher à sa lumière; qu'ils fussent savants comme Athanase ou ignorants comme le dernier de ses fidèles, ils savaient bien que leur Sauveur n'était pas Dieu à demi, et qu'en s'unissant à lui, c'était à Dieu même qu'ils s'unissaient.

La leçon que porteront alors ces controverses dogmatiques, c'est celle qui se dégage déjà de l'histoire de leurs origines : la spéculation humaine s'est en vain flattée de sonder la vie divine, ses efforts superbes n'ont abouti qu'à des rèves stériles et décevants; c'est dans l'humilité de l'incarnation que le mystère de Dieu s'est révélé : scandale pour les Juifs, folie pour les Gentils, force et sagesse de Dieu pour les élus.

# NOTE A

#### LES PUISSANCES.

Il paraît utile de dire quelques mots d'une conception religieuse, qui, dans l'hellénisme, n'a pas été sans importance : la conception des δυνάμεις ou puissances. On a souvent décrit le grand rôle que jouent les puissances dans la philosophie de Philon (v. supra, p. 198-209), on a mis moins de soin à rechercher les sources grecques de cette théorie; leur connaissance cependant aide à mieux comprendre Philon et même, en quelques détails, l'ancienne littérature chrétienne.

Chez Aristote, on le sait, le mot δύναμις signifie fréquemment puissance passive par opposition à ἐνέργεια, acte. Cette signification est sans aucun rapport avec le concept que nous étudions. Dans toute la langue grecque, le même terme a une autre acception beaucoup plus fréquente, celle de puissance active ou de force; c'est en ce sens aussi que la philosophie religieuse l'a employé.

Stobée, décrivant d'après Arius Didyme le système de Platon, dit que, outre Dieu et les idées, Platon admet encore des puissances ou λόγοι incorporels, dans l'éther, dans l'air et dans l'eau : πρὸς δὲ τούτοις ἐναιθέριοί τινες δυνάμεις, λόγοι δ' εἰσὶν ἀσώματοι, καὶ ἔμπυροι καὶ ἐναέριοι καὶ ἔνυδροι (Ecl., 1, 1. Wachsm.. p. 37, 12; Doxogr. gr., p. 305, 2). Saint Épiphane dit aussi, dans le catalogue d'opinions philosophiques qu'il a dressé, que, pour Platon, il y a trois causes : la première est Dieu; la deuxième, ce sont des puissances sorties de Dieu; la troisième, qui est la matière, est produite par Dieu et les puissances : τὸ μὲν πρῶτον αἴτιον θεόν, τὸ δὲ δεύτερον αἴτιον ἐκ θεοῦ γεγενῆσθαί τινας δυνάμεις, δι' αὐτοῦ δὲ καὶ τῶν δυνάμεων γεγενῆσθαι τὴν ὅλην (Advers. haer., vi. Doxogr., gr., p. 588, 25. PG, κιι, 205 a).

Ces deux renseignements n'inspirent pas pleine confiance; ils semblent prêter à Platon un syncrétisme qui lui est postérieur. Cependant, dans l'*Epinomis*, ouvrage apocryphe, mais peu pos-

térieur à Platon, on trouve déjà huit puissances : celle du soleil, de la lune, du ciel, des étoiles fixes, et des cinq planètes : ἔστε ὀκτὸ ὀυνάμεις τῶν περὶ ὅλον οὐρανὸν γεγονυίας ἀδελφὰς ἀλληλῶν... τούτων ὁ εἰσὶ τρεῖς αὖται, μία μὲν ἡλίου, μία δὲ σελήνης, μία δὲ τῶν ἀπλανῶν ἄστρων... πέντε δὲ ἔτεραι (Ερίπ., 986 a). Cicéron rapporte aussi que Speusippe, le neveu de Platon, croit que tout est gouverné ici-bas par une puissance vivante : « vim quandam dicens, qua omnia regantur, eamque animalem...» (De nat. deor., 1, 32).

Les stoïciens développèrent ces données par la conception qu'ils se firent de Dieu et de son action dans le monde : Dieu est une puissance qui pénètre le monde 1, et les différents dieux du paganisme sont représentés comme des puissances; ainsi Cornutus dit, en parlant de Zeus : πῶς γὰρ οἶόν τέ ἐστι τὴν διὰ πάντων διήχουσαν δύναμιν λανθάνειν τι των εν τῷ χόσμω γινομένων (Compend., c. 12, p. 41,21); de même : Ποσειδών δέ ἐστιν ἡ ἀπεργαστική τοῦ ἐν τῆ γῆ καὶ περὶ τὴν γῆν ύγροῦ δύναμις (c. 4, p. 4,10). προείρηται μέν ὅτι (Ποσειδών) δ αὐτός ἐστι τῆ τεταγμένη κατὰ τὸ ὑγρὸν δυνάμει (c. 22, p. 41,19). 'Αφροδίτη δέ έστιν ή συνάγουσα τὸ ἄρρεν καὶ τὸ θῆλυ δύναμις (c. 24, p. 45, 3). On comprend qu'Athénagore accuse les stoïciens de faire des parties du monde des puissances divines et de les adorer comme telles : είτε δυνάμεις τοῦ θεοῦ τὰ μέρη τοῦ κόσμου νοεί τις, ού τὰς δυνάμεις προσιόντες θεραπεύομεν, άλλὰ τὸν ποιητήν αὐτῶν καὶ δεσπότην (Legat., 16, ed. Geffcken, p. 132,13) cf. Diog. Laert., vn. 17.

En dehors du stoïcisme, cette conception se retrouve chez les philosophes qui subissent l'influence du Portique : Ps. Arist., De mundo, vi (398 a 2) : Κρεῖττον οὖν ὑπολαδεῖν, ὁ καὶ πρέπον ἐστὶ καὶ θεῷ μάλιστα ἁρμόζον, ὡς ἡ ἐν οὐρανῷ δύναμις ἱδρυμένη καὶ τοῖς πλεῖστον ἀφεστηκόσιν, ὡς ἔνι γ' εἰπεῖν, κοὶ σύμπασιν αἰτία γίνεται σωτηρίας. Onatas, ap. Stob., Ecl., i, 1 (Wachsmuth, p. 48, 8) : αὐτὸς μὲν γὰρ δ θεός ἐστιν νόος καὶ ψυχὰ καὶ τὸ ἁγεμονικὸν τῷ σύμπαντος κόσμω· τᾶ δὲ δυνάμιες αὐτῷ τάλήθεια, ὧν οἶμαι νομεῖς, τά τ' ἔργα καὶ τᾶ πράξεες καὶ τᾶ κατὰ τὸν σύμπαντα κόσμον ἐπιστρωφώσιες.

Chez Plutarque, il est assez souvent question des puissances

<sup>1.</sup> Cf. M. Messalla (consul en 53 avant Jésus-Christ), ap. Macrob., Sat., 1, 9, 14: « Qui cuncta fingit eademque regit, aquae terraeque vim ac naturam gravem atque pronam in profundum dilabentem, ignis atque animae levem in immensum sublime fugientem copulavit circumdato caelo. Quae vis caeli maxima duas vis dispares colligavit. » Cf. Reitzenstein, Poimandres, p. 38, n. 3 et p. 362.

550 NOTE A.

dans le traité sur Isis et Osiris, mais dans ce traité seulement; le terme de δύναμις désigne tantôt (a) les dieux de la mythologie, comme chez les stoïciens, tantôt (b), comme chez Philon, des êtres intermédiaires, ministres du logos.

- a) c. 61: την μέν τῆς τοῦ ἡλίου περιφορᾶς τεταγμένην δύναμιν Ωρον, Ελληνες δ' Απόλλωνα καλοῦσι: τὴν δ' ἐπὶ τοῦ πνεύματος οἱ μὲν 'Όσιριν οἱ δὲ Σάραπιν... ἡκιστα μὲν οἰν δεῖ φιλοτιμεῖσθαι περὶ τῶν ὀνομάτων, οἰ μὴν ἀλλὰ μᾶλλον ὑφείμην ἀν τοῦ Σαράπιδος Αἰγυπτίοις ἡ τοῦ 'Όσίριδος: ἐκεῖνο μὲν οὖν ξενικόν, τοῦτο δὲ ἐλληνικόν, ἄμφω δὲ ἐνὸς θεοῦ καὶ μιᾶς δυνάμεως ἡγούμενος. Cf. c. 33 (éd. Didot, p. 445, 13), 50 (p. 454, 18), 55 (p. 456, 38).
- c.~51: άμπεχόνη δὲ φλογοειδεῖ στέλλουσιν αὐτοῦ ('Οσίριδος) τὰς εἰκόνας, ήλιον σῶμα τῆς τἀγαθοῦ δυνάμεως (ὡς) δρατὸν οὐσίας νοητῆς, ήγούμενοι. Cf. ibid.~(p.~455,~3).
- b) c. 67: ὥσπερ ήλιος καὶ σελήνη καὶ οὐρανὸς καὶ γἢ καὶ θάλασσα κοινὰ πᾶσιν, ὀνομάζεται δ' ἄλλως ὑπ' ἄλλων, οὕτως ένὸς λόγου τοῦ ταῦτα κοσμοῦντος καὶ μιᾶς προνοίας ἐπιτροπευούσης, καὶ δυνάμεων ὑπουργῶν ἐπὶ πάντα τεταγμένων, ἔτεραι παρ' ἑτέροις κατὰ νόμους γεγόνασι τιμαὶ καὶ προσηγορίαι.

Ainsi qu'on le voit, l'évolution du mot δύναμις est étroitement parallèle à celle du mot λόγος: dans le monisme stoïcien, la puissance, comme le logos, est identifiée à la divinité; dans les philosophies dualistes, les puissances, comme le logos, deviennent des êtres intermédiaires, et Philon n'aura pas de peine à les assimiler aux anges de la Bible. C'est surtout dans les milieux alexandrins que s'est achevée cette évolution, ainsi qu'on le voit par les œuvres de Philon, par le De Iside de Plutarque<sup>4</sup>, et aussi par les livres hermétiques, en particulier par le livre I et XIII du Poimandres<sup>2</sup>.

1, 27 (éd. Reitzenstein, p. 337) : ταῦτα εἰπὼν δ Ποιμάνδρης ἐμοὶ ἐμίγη ταῖς δυνάμεσιν. I, 31 (p. 338) : ἄγιος δ θεός, οὖ ή βουλή τελεῖται ἀπὸ τῶν ἰδίων δυνάμεων... ἄγιος εἶ δ πάσης δυνάμεως ἰσχυρότερος.

XIII, 8-20 (p. 342-347): aux 12 démons mauvais qui châtient l'âme sont opposées 10 puissances qui la purifient, ce sont : γνῶσις θεοῦ, γνῶσις χαρᾶς, ἐγκράτεια, καρτερία, δικαιοσύνη, κοινωνία, ἀλήθεια,

1. Sur la gnose alexandrine que nous atteignons chez Philon et chez

Plutarque, cf. Rech. de Sc. Relig., 1926, p. 321-324.

<sup>2.</sup> Sur les livres hermétiques v. Walter Scott, Hermetica, 4 vol. (Oxford, 1924 sqq.). Le livre I est daté (II, p. 11 sq.) du second siècle de notre ère; le livre III, de la fin du troisième siècle (ibid., p. 374). Sur la conception des δυνάμεις v. ibid., II, p. 66, cf. p. 379, 389, 397.

ἀγαθόν, ζωή, φῶς. Sur l'invitation d'Hermès, elles chantent : αἱ δυνάμεις αἱ ἐν ἐμοὶ ὑμνεῖτε τὸ εν καὶ τὸ πᾶν... εὐχαριστῶ σοι, πάτερ, ἐνέργεια τῶν δυνάμεων μου, εὐχαριστῶ σοι, θεέ, δύναμις τῶν ἐνεργειῶν μου. ὁ σὸς Λόγος δι' ἐμοῦ ὑμνεῖ σε, δι' ἐμοῦ δέζαι τὸ πᾶν λόγω, λογικὴν θυσίαν. ταῦτα βοῶσιν αἱ δυνάμεις αἱ ἐν ἐμοί, σὲ τὸ πᾶν ὑμνοῦσι, τὸ σὸν θέλημα τελοῦσι¹.

Dans la littérature chrétienne, on retrouvera plus d'une fois un emploi analogue du mot δύναμις, par exemple, Act., VIII, 10 : tous à Samarie disaient de Simon : οὖτός ἐστιν ἡ δύναμις τοῦ θεοῦ ἡ καλουμένη μεγάλη.

Plus tard, Origène dira de même en parlant de Jésus : ἐγκαλοῦμεν οὖν Ἰουδαίοις τοῦτον μὴ νομίσασι θεόν, ὑπὸ τῶν προφητῶν  $^2$  πολλαχοῦ μεμαρτυρημένον ὡς μεγάλην ὄντα δύναμιν καὶ θεὸν κατὰ τὸν τῶν δλων θεὸν καὶ πατέρα ( $C.\ Cels.,\ II,\ 9.\ GCS,\ p.\ 135,\ 29$ ).

De même on rapprochera du Poimandres le Pasteur d'Hermas, où aux douze vices sont opposées douze δυνάμεις : πίστις, έγκράτεια, δύναμις, μακροθυμία, δπλότης, ἀκακία, ἁγνεία, ἱλαρότης, ἀλήθεια, σύνεσις, δμόνοια, ἀγάπη (Sim., IX, 45, 2), et d'elles toutes il est dit : αδται γὰρ αἱ παρθένοι δυνάμεις εἰσὶ τοῦ υίοῦ τοῦ θεοῦ  $(ib., 43, 2)^3$ .

1. Ailleurs, les ἐνέργειαι, identiques aux δυνάμεις, sont représentées comme les rayons (ἀπτῖνες) de Dieu, x, 22 (éd. Parthey, p. 82, 40): Καὶ τοῦ μὲν θεοῦ καθάπερ ἀπτῖνες αἱ ἐνέργειαι, τοῦ δὲ κόσμου ἀπτῖνες αἱ φύσεις, τοῦ δὲ ἀνθρώπου ἀπτῖνες αἱ τέχναι καὶ ἐπιστῆμαι. Καὶ αἱ μὲν ἐνέργειαι διὰ τοῦ κόσμου ἐνεργοῦσι... Ailleurs Dieu lui-même est appelé ἐνέργεια καὶ δύναμις: xii, 20 (Parthey, p. 111, 12). Cf. xi, 6 (p. 88, 15).

Des textes hermétiques que nous venons de citer, on peut rapprocher Pap. Par., Bibl. nat., 1275 sqq. (Wessely, 1, 76), cité par Deissmann (Bibelstudien, 19, n. 6): Ἐπικαλοῦμαί σε τὴν μεγίστην δύναμιν τὴν

έν τῷ οὐρανῷ ὑπὸ κυρίου θεοῦ τεταγμένην.

2. Dans sa note sur ce passage, M. Kötschau renvoie à Joël, II, 25

et II Sam., viii, 14 (Hebr., 1, 5).

3. On peut comparer aussi : Rom., VII, 38; I Pet., III, 22, mais non I Cor., I, 18 et 24, où le sens personnel n'apparaît pas. Dans l'évangile apocryphe de Pierre, V, 19, on lit ce cri du Christ sur la croix : Ἡ δύναμίς μου, ἡ δύναμίς μου, κατέλειψάς με. Il est possible que cette traduction de la parole évangélique (ἡλεί) soit due à un scrupule de l'auteur, désireux de voiler l'abandon de Jésus par Dieu (remarque de Deissmann et de Harnack, TU, IX, 2², p. 65); d'ailleurs, comme le remarque Deissmann, (ibid.), 为 a été traduit par δύναμις dans Nehem., V, 5 (LXX) et par ἰσχυρός dans Ps. XXII, 2 (AQUILA).

## NOTE B

LE MYSTÈRE DE LA TRINITÉ ET L'ANCIEN TESTAMENT.

Le mystère de la Trinité avait-il été révélé aux Juifs, ou bien était-il resté ignoré d'eux comme des païens? Cette question est du ressort de la théologie et de l'histoire, et il ne sera pas inutile de la discuter ici brièvement du point de vue théologique.

Il est tout d'abord hors de conteste que le dogme ne s'est point développé dans l'Ancien Testament suivant les mêmes lois qu'il s'est développé depuis Jésus-Christ. La révélation que Dieu nous a faite par le Christ et ses apôtres est souveraine et définitive. Depuis lors, le dépôt reçu par l'Église peut être par elle plus pleinement compris; il ne peut recevoir aucun accroissement. Dans l'Ancien Testament il n'en va pas de même : des révélations successives, faites aux patriarches, à Moïse, aux prophètes, ont peu à peu enrichi le dépôt initial confié par Dieu à l'homme dans la première révélation; tout cet ensemble cependant n'a été qu'une préparation fort imparfaite par rapport à la révélation chrétienne. Ainsi nous devons dire que la révélation a été complète avec les apôtres; mais nous ne pouvons pas dire qu'elle l'ait été avec Adam, ni avec Moïse, ni même avec les prophètes.

En d'autres termes, nous devons reconnaître que certaines vérités de la foi, révélées aux chrétiens, étaient inconnues aux Juifs. Le mystère de la Trinité est-il de ce nombre?

Les documents de la tradition, si nous les interrogeons sur ce point, semblent au premier abord contradictoires. D'une part, les Pères nous disent très nettement que c'est seulement par le Christ que la Trinité a été révélée; d'autre part, ils trouvent dans l'Ancien Testament mille attestations de la Trinité.

Ainsi lorsqu'ils lisent dans la Genèse (1, 26) ces paroles de Dieu : « Faisons l'homme à notre image », ils pensent que ce pluriel

indique un dialogue entre les personnes divines!; volontiers ils interprètent de même la parole de Dieu après la chute d'Adam: « Voici qu'Adam est devenu comme l'un de nous » (Gen., III, 22); ou encore, au moment de la confusion des langues: « Descendons et confondons leurs langues » (Gen., XI, 7). Plus volontiers encore ils reconnaissent la pluralité des personnes divines dans le récit des théophanies et, en particulier, dans l'apparition de Mambré où trois personnes apparaissent en même temps<sup>2</sup>. Plusieurs enfin,

1. Pour reconstituer l'histoire de l'interprétation de ce texte on peut voir Barnab., Epist., v. 5 (Funk, 1, 14) cf. vi, 16 (19); Justin, Dial., 62 (Otto, p. 216-220); Théoph., Ad. Autol., II, 18 (Otto, p. 108); SATORNIL, ap. Iren., Haer., 1, 24, 1 (PG, vii, 674) cf. Theodt., Haer. fab., 1, 3 (PG, LXXXIII, 348); les Ophites, ap. Iren., Haer., 1, 30,6 (PG, VII, 698); IREN., Haer., iv, 20,1 (vii, 1032) cf. iv, praef. 4 (975); v, 1,3 (1123); v, 15,4 (1166); ORIGÈNE, C. Cels., II, 9 (GCS, I, p. 135) cf. v, 37 (II, p. 41); In Jo., XIII, 49 (р. 278) cf. Huet, Origeniana (PG, xvII, 816); Novatien, De Trin., 26 (PL, III, 936) cf. 17 (917); Номе́г. Стемент., xvI, 11-12 (PG, II, 373-376): ATHAN., C. Arian., III, 29 (PG, XXVI, 385) cf. II, 31 (212), C. gent., 46 (XXV, 92-93); CYRILLE DE JÉR., Cat. X, 6 (XXXIII, 669); CONCIL. SIRM., Can. 14, ap. Athan., De syn., 27 (XXVI, 737); HILAIRE, De Trinit., <sup>1</sup>v, 17-18 (PL, x, 110-111) cf. III, 23 (92); v, 7 (134); Basile, De Spir. S., xvi, 38 (PG, xxxii, 136); Ps. Basile, C. Eunom., v, (xxix, 756) cf. 737); GREG. DE NYSSE, In Scripturae verba « faciamus hominem », homil. 1 (XLIV, 260); ÉPIPHANE, Haer., XXIII, 5 (XLI, 304) cf. 1, 5 (181); XLVI, 3 (841); LV, 9 (985); CHRYSOST., In Genes. hom. 8 (LIII, 71-72) cf. In Gen. serm. 2 (LIV. 588-589); C. Anom. hom. 11 (XLVIII, 798); Sévé-RIEN DE GAB., De mundi creat. or. IV, 5-6 (LVI, 463-465); CYRILLE d'AL., Dial. de Trinit., 4 (LXXV, 881); In Jo., 1, 2 (LXXIII, 33-36); 1, 5 (84); Thes., 29 (LXXV, 433); 1 (25); C. Julian., 1 (LXXVI, 536-540); Théodt., Q. in Gen., 1, 19 (LXXX, 100-104); Graec. affect. cur., 2 (LXXXIII, 845); ISIDORE DE PÉL., Epist., I, 112 (LXXXVIII, 817); AMBROISE, Hexaem., VI, 7, 40 (PL, XIV, 257); JÉROME, In Is., III, 6 (XXIV, 97); AUGUSTIN, De civit. Dei, xvi, 6 (xli, 484); De Trinit, 1, 7,14 (xlii, 829); Pierre Chrysol., Serm. 131 (lii, 560); Fauste de Riez (ps. Pasch.), De Spir. S., 1, 5 (LXII, 13); FULGENCE, De fide, 5 (LXV, 674). - La plupart de ces Pères voient dans « faciamus hominem » des paroles adressées par le Père au Fils, d'autres, des paroles adressées au Fils et au Saint-Esprit, d'autres, une sorte de délibération des personnes divines entre elles. Pour Origène, in Jo., ce sont des paroles adressées aux anges; c'est là une interprétation isolée.

2. Si l'on veut se rendre compte des arguments que les Pères empruntaient à l'Ancien Testament pour prouver la distinction des personnes en Dieu, on peut lire Justin, Dialog. 56-63 (Otto, 186-224), Novatien, De Trin., 26 (PL, III, 936-937); Cyprien, Testimon., 2,1 sqq. (CSEL, p. 62 sqq.); ps. concil. Antioch. advers. Paul. Samosat. (Labbe, I, 865) (sur la date de ce document cf. Bathfol, Littér. grecque² (Paris, 1898), p. 136, n.); coycil. Sirm., ap. Athan. (PG, xxvi, 736 sq.);

554 NOTE B.

surtout parmi les théologiens scolastiques, attachent la même signification aux répétitions de mots, ainsi au trisagion d'Isaïe (VI, 3): Sanctus, Sanctus, Sanctus, ou encore aux paroles du psaume LXVII, 7-8: Benedicat nos Deus, Deus noster, benedicat nos Deus, ou du Deutéronome (VI, 4): Dominus Deus noster Dominus unus est<sup>1</sup>.

HILAR., De Trinit., IV, 16 — fin (PL, x, 108-129); THÉODT., Graec. aff. cur. (PG, LXXXIII, 844 sqq.). - Les textes patristiques relatifs aux théophanies ont été recueillis avec un grand soin par W. P., Beiträge zur Lösung der Maleach-Jahve-Frage (Katholik, 1882, II, p. 149-170) et par le R. P. DOM LEGEAY, L'ange et les théophanies dans la Sainte Écriture d'après la doctrine des Pères (Revue thomiste, x (1902), p. 138-158, 405-424, xi (1903) p. 46-49, 125-154). Malheureusement ce second travail, qui témoigne d'une application très méritoire, est déparé par son manque de critique. Ainsi on lit (x, 140) à propos d'Is., ix, 6 : « Ce passage où le prophète, annonçant la venue sur la terre du Verbe incarné, l'appelle l'Ange du Grand Conseil, est comme le texte classique auquel se réfèrent tous les Pères lorsqu'ils rapportent cette appellation d'Ange à Notre-Seigneur. Il n'en est peutêtre pas un seul qui, à ce propos, ne rappelle ce même passage, ce dont d'ailleurs nous ne saurions nous étonner, car, en cet endroit, l'application de ce nom à Notre-Seigneur est expresse et sans équivoque possible. Bien souvent, au cours de ce travail, cette prophétie reviendra dans les citations que nous aurons à faire. Elle est trop claire pour avoir besoin d'aucune interprétation. » L'auteur n'a pas remarqué que cette mention de « l'ange du grand conseil », à laquelle il attache tant de prix, est exclusivement propre aux Septante, et ne se trouve ni dans le texte hébreu, ni même dans la vulgate latine; dès lors il devient difficile d'appuyer sur cette expression un argument biblique.

1. De tous les théologiens scolastiques c'est Raymond Martini qui a recherché avec le plus de science les traces de la croyance en la Sainte Trinité soit dans l'A. T., soit dans la littérature judaïque, v. Pugio fidei, ma pars, dist. I, cap. 4, « in quo probatur certus numerus et distinctio personarum ». — Les textes bibliques sont réunis par Suarez, De Trinit., 1, 10, qui y voit une indication du mystère de la Trinité. Il est en cela l'écho d'autres théologiens, qu'il cite. Cependant, même alors, cette interprétation n'était pas universellement acceptée; elle avait été vivement combattue par Tostat, évêque d'Avila au xve siècle, en particulier dans son Opusculum de SS. Trinitate (Tostati opuscula, Coloniae Agrippinae, 1613); cette dissertation est consacrée à établir les trois thèses suivantes: I. Ex auctoritatibus Veteris Testamenti personarum pluralitas, licet sit persuasibilis, necessario tamen non est convincibilis. II. Auctoritates ad probandum Patrem et Filium et Spiritum Sanctum in unitate essentiae, quae vulgo adducuntur ex Veteri Testamento, non probant distincte. III. Evangelium, sive Novum Testamentum, manifeste probat trinitatem divinarum personarum. Et

On accordera volontiers qu'aucun de ces passages, considéré en lui-même, ne peut être tenu comme une révélation de la Trinité. Je ne pense même pas que l'on puisse dire que la tradition impose pour aucun de ces textes à l'exégète catholique une interprétation strictement trinitaire, c'est-à-dire telle qu'elle lui fasse découvrir dans les mots du texte une désignation certaine des trois personnes de la Sainte Trinité.

On trouve, il est vrai, dans les canons du concile de Sirmium de 351, des condamnations portées sous peine d'anathème contre quiconque n'admet point la distinction du Père et du Fils dans le récit de la création et dans celui des théophanies; mais ce concile est semi-arien, et dans ces canons eux-mêmes (Can. xviii) l'hérésie subordinatienne est nettement affirmée.

Au reste, les indices qui nous paraissent les plus manifestes n'ont pas toujours semblé si clairs aux anciens Pères. Nous aimons à redire, à propos de l'apparition de Mambré, les paroles de saint Ambroise: tres vidit et unum adoravit; et nous leur prêtons ce sens: « Il vit trois personnes et il adora un seul Dieu. » Peut-être n'avons-nous pas remarqué que cette phrase se rencontre pour la première fois chez saint Hilaire avec un sens tout différent: Abraham vit trois hommes, il n'en adora qu'un, reconnaissant les deux autres pour des anges <sup>2</sup>. Saint Ambroise lui-même

quod contra Judaeos non est arguendum de personarum trinitate. Même position dans le commentaire sur l'Exode (ch. 34, qu. 6, éd. Venetiis, 1615, 11, 2, 280) à propos de Exod.. xxxiv, 6 : Dominator Domine Deus : « Quidam Judaei conversi ad Christum putantes se subtiliter arguere, ex hoc loco dicunt probari Trinitatem in Deo, cum ter proferatur Deus. Sed hoc nihil est; nam ista nomina non sunt propria Dei... Dato, quod Moyses posuisset hic ter nomen Domini magnum, tamen ex hoc non innuebatur sufficienter trinitas, sed solum affectio vocantis; ita enim potuisset ponere quater aut quinquies idem nomen, et tunc signaretur in Deo quaternitas vel quinitas, quod omnium absurdissimum est. » Cf. B. Pererius, In Genes., 1, 1 (ed. Coloniae, 1601, 1, p. 15), n. 39, 40 défendant contre Catharin l'interprétation de Cajétan qui, comme Tostat, avait nié « conjunctionem nominis pluralis cum verbo singulari (ברא אלהום) esse adhibitam a Mose ad significandum mysterium Trinitatis ». — De nos jours, la plupart des théologiens sont prudents et réservés. On trouvera cependant dans la Katholische Dogmatik de H. Schell (Paderborn, 1890, II, p. 107 sqq.) une étude où l'auteur voit partout la Trinité dans l'A. T.: dans les trois commandements de la première table de la loi, dans les trois grandes fêtes de l'année, etc.

1. Can. xiv-xviii, ap. Athan., l. c. p. 737.

<sup>2.</sup> Hil., De Trinit., IV, 25 (PL, x, 115): « Abraham conspectis tribus

556 NOTE B.

qui donne une fois l'interprétation trinitaire 1, reproduit une autre fois celle de saint Hilaire 2.

Tout ceci ne veut point dire que la pluralité des personnes ait aujourd'hui disparu de tous ces textes qui semblaient significatifs à beaucoup d'anciens Pères; nous disons seulement que ces quelques traits ne pouvaient point être pour les Juifs des révélations suffisantes et que, même pour nous, qui connaissons la Trinité et qui sommes éclairés par la tradition de l'Église, nous ne pouvons voir dans ces textes des preuves certaines du mystère que nous croyons3. Nous ajoutons que ce mystère nous suggère de ces textes l'explication la meilleure. Le P. Lagrange commente ainsi le facianus de la création : « L'homme est créé à l'image de Dieu. L'auteur insiste trop sur ce caractère pour qu'on puisse supposer que le Créateur s'entretient avec les anges : l'homme n'est pas créé à l'image des anges. Dieu se parle à lui-même. S'il emploie le pluriel, cela suppose qu'il y a en lui une plénitude d'être telle qu'il peut délibérer avec lui-même comme plusieurs personnes délibèrent entre elles. Le mystère de la Sainte Trinité n'est pas expressément indiqué, mais il donne la meilleure explication de cette tournure qui se représentera encore (Gen., III, 22; XI, 7; Is., VI, 8)4. »

unum adorat, et Dominum confitetur. Scriptura adstitisse viros tres edidit; sed patriarcha non ignorat, qui et adorandus sit et confitendus.»

1. In excessu Satyri, 2, 96 (xvi, 1342).

2. De fide, 1, 13,80 (xvi, 547).

3. Hummelauer, In Gen., 1, 26 (p. 107): « Illud Reinkio concedere debemus, tenuiora esse vestigia illa omnia, quam quae ad agnoscendam SS. Trinitatem manuducerent lectorem aevi mosaici, quod totum unice erat in unitate Dei assirmanda; certissime non erant adjutura ad agnoscendas tres in Deo personas, neque plures neque pauciores, multoque minus personarum inter se et ad naturam divinam relationem. Non ergo ad praeparandam apud lectores aevi mosaici SS. Trinitatis fidem illa vestigia a Deo provisa fuere. » — Condamin, sur Is., VI, 3 (p. 42) : « Beaucoup de Pères et de commentateurs ont appliqué très à propos cette triple louange aux trois Personnes de la Sainte Trinité (cf. Petau, De Trin., I. II, ch. vii, n. 11 et 14). Toutefois, on ne saurait voir ici, à proprement parler, une « révélation » certaine de ce mystère; car la triple répétition d'un mot se rencontre ailleurs dans les affirmations solennelles, ainsi : « Terre, terre, terre, écoute la parole de Iahvé! » (Jér., 22,29; cf. Jér., 7,4; Ez., 21,32 (Vulg. 27); Nah., 1,2). » Cf. id. sur Is., vi, 8 (p. 43). 4. RB, 1896, p. 387.

Cette interprétation est, je crois, la plus conforme à la pensée des Pères. Il est certain que plusieurs d'entre eux ont prétendu prouver contre les Juis, en se servant de l'Ancien Testament, la distinction du Père et du Fils. Mais cette thèse ne constitue pas à elle seule toute la doctrine trinitaire; et, si elle apparaît dans l'Ancien Testament, en particulier dans les livres des prophètes, elle n'y manifeste pas tout le mystère du Dieu en trois personnes. La remarque est d'un Père dont l'intransigeance doctrinale est bien connue, saint Épiphane : « l'unité divine a été surtout annoncée par Moïse, la dualité (la distinction du Père et du Fils) a été fortement prêchée par les prophètes, la Trinité a été manifestée dans l'Évangile 1. »

Ce texte nous ramène à la première série qui a été mentionnée plus haut, et sur laquelle il faut maintenant insister. L'interprétation qui a été donnée de la seconde rendra aisé de les concilier entre elles. On lit déjà chez Tertullien: « Quel est le fruit de l'Évangile, quelle est la substance du Nouveau Testament, si dans le Père, le Fils et l'Esprit on ne confesse pas trois personnes distinctes et un seul Dieu? Dieu a voulu renouveler ce mystère et nous faire croire d'une façon nouvelle à son unité par le Fils et l'Esprit, afin que désormais la divinité fût reconnue publiquement dans la propriété distincte de ses noms et de ses personnes<sup>2</sup>. »

Beaucoup de Pères partagent le sentiment de Tertullien et datent du Nouveau Testament la révélation de la Trinité; tels sont, pour ne citer que les plus considérables, saint Grégoire de Nazianze<sup>3</sup>, saint Basile<sup>4</sup>, saint Épiphane<sup>5</sup>, saint Jean Chrysostome<sup>6</sup>, saint Hilaire<sup>7</sup>, saint Cyrille d'Alexandrie<sup>8</sup>, saint Isidore de Péluse<sup>9</sup>,

- 1. Ancor., 73 (PG, XLIII, 153); Haer., 74 (XLII, 493).
- 2. Advers. Prax., 31 (PL, 11, 196).
- 3. Orat. theol., v, 26 (PG, xxxvi, 161).
- 4. Advers. Eunom., 11, 22 (XXIX, 620).
- 5. Ancor. et haer., l. c.
- 6. De incomprehens. hom. v, 3 (XLVIII, 740).
- 7. De Trinit., v, 27 (PL, x, 147). Cf. III, 7 (x, 85): » Judaei namque sacramentum mysterii Dei nescientes, et per hoc Dei Filium ignorantes, Deum tantum, non et Patrem venerabantur. »
- 8. In Joan., XII, 20 (PG, exxiv, 84) : Ου γὰρ ἤδεισαν πρότερον τῆς άγίας καὶ δμοουσίου Τριάδος τοὺς λόγους οἱ [ἐξ Ἰσραήλ, ἀλλὶ οὐδὲ τῆς πνευματικῆς λατρείας τὴν δύναμιν.
  - 9. Epist., 11, 143 (LXXXVIII, 589).

saint Grégoire le Grand 1. C'est aussi le sentiment de saint Thomas 2.

1. In Ezech., II, 4,9 (PL. LXXVI, 979). Cf. Euseb. Caesar., Cont. Marcel., 1 (PG, XXIV, 716-717); Basil. Seleuc., In Mos. (LXXXV, 136); ps. Grec. Nyss., De imag. Dei (XLIV, 1337); Job mon. ap. Phot., Cod. 222 (CIII, 789). Même sentiment chez Théodore de Mopsueste. v. L. Pirot, l'œuvre exégétique de Théodore de Mopsueste (Rome, 1913), p. 188-189. — Il faut remarquer que plusieurs de ces Pères accordent aux Patriarches et aux prophètes quelque connaissance de la Trinité, tandis qu'ils la refusent au reste du peuple : Greg. M., l. c.; Gyr. Al., Cont. Julian, I (LXXVI, 532-540); Epiph., Haer., VIII, 5 (XLI, 212) : Έν μοναρχία ἡ τριὰς ἀεὶ χατηγγέλλετο χαὶ ἐπολιτεύετο παρ' αὐτοῖς τοῖς ἐξοχοτάτοις αὐτῶν, τουτέστι προφήταις χαὶ ἡγιασμένοις.

2. Sum. th., 2a 2ac, 174,6. « Si de prophetia loquamur, in quantum ordinatur ad fidem Deitatis, sic quidem crevit secundum tres temporum distinctiones, scilicet ante legem, sub lege et sub gratia. Nam ante legem, Abraham et alii Patres prophetice sunt instructi de his quae pertinent ad fidem Deitatis... Sub lege autem facta est revelatio prophetica de his quae pertinent ad fidem Deitatis excellentius quam ante... praecedentes Patres fuerant instructi in fide de omnipotentia unius Dei; sed Moyses postea plenius fuit instructus de simplicitate divinae essentiae... Postmodum vero tempore gratiae ab ipso Filio

Dei revelatum est mysterium Trinitatis. »

# NOTE C

Marc, XIII, 32. - L'IGNORANCE DU JOUR DU JUGEMENT.

Mc., XIII, 32: περί δὲ τῆς ήμέρας ἐχείνης ἢ τῆς ὥρας οὐδεὶς οἶδεν, οὐδἔ οἱ ἄγγελοι ἐν οὐρανῷ, οὐδὲ ὁ υίος, εἰ μὴ ὁ πατήρ.

Mt., XXIV, 36: περὶ δὲ τῆς ἡμέρας ἐχείνης χαὶ ὥρας οὐδεὶς οἶδεν, οὐδὲ οἱ ἄγγελοι τῶν οὐρανῶν οὐδὲ ὁ υἱός εὶ μὴ ὁ πατὴρ μόνος.

Dans le texte de Mt., les mots obdè 6 viós se trouvent dans x (1re et 3e mains) BD 13 124 346 28 86, vers. éth. arm. syr. (de Jérusalem), lat. (quelques mss.); ils sont commentés par Origène (PG, XIII, 1086), saint Hilaire (PL, IX, 1057), saint Chrysostome (PG, LVIII, 702). Ils manquent dans la plupart des mss. grecs, dans les versions syr. (sauf Jér.), coptes et quelques mss. latins (Cf. la note de Westcott-Hort, On select readings, p. 47). Saint Jérôme écrit (in Mt., IV, PL., XXVI, 181): « in quibusdam Latinis codicibus additum est « neque Filius », cum in Graecis, et maxime Adamantii et Pierii exemplaribus, hoc non habeatur adscriptum: sed quia in non nullis legitur, disserendum videtur. » Cf. Basil., Epist. 236, 2 (PG, XXXII, 877); Ambros., De fide, v, 16, 193 (PL, xvi, 688). Ces mots manquent dans le texte reçu; ils sont rétablis par la plupart des éditeurs modernes, Westcott-Hort, Tischendorf, Nestle, Blass, Zahn, B. Weiss; Plummer ne se prononce pas; Vogels les omet.

Si le texte de Mt. est incertain, celui de Mc. est très ferme; le seul ms. important qui omette cette clause est le ms. X de la vulgate. Cependant certains critiques en rejettent l'authenticité, ne pensant pas que Jésus ne soit jamais absolument appelé « le Fils » : ainsi Dalman, Die Worte Jesu, p. 459; Loisy, Les synoptiques, II, p. 438; M. Goguel (L'évangile de Marc, p. 242) l'écarte aussi, comme étant en contradiction avec la déclaration du Christ, rapportée au v. 30. Ces hypothèses sont invraisemblables : un texte qui limite ainsi, au moins en apparence, la science du Christ a pu se maintenir dans l'évangile; mais on ne voit pas sous quelle influence il s'y serait introduit. Ce qui est plus déconcertant, c'est de voir A. Réville invoquer ce texte pour prouver l'ignorance

du Christ, et le récuser comme donnant au titre de « Fils » une valeur métaphysique, et cela dans la même page de son Histoire du dogme de la divinité de Jésus-Christ (3° édition, 1904, p. 8 et n. 4 et 7).

Il serait hors de propos de retracer ici dans tous ses détails l'histoire des différentes doctrines professées par les Pères ou les théologiens sur la science humaine du Christ<sup>4</sup>; mais, comme cette question est difficile et qu'elle a été obscurcie par beaucoup de controverses, il paraît indispensable de déterminer avec précision la position théologique du problème, autant qu'elle intéresse l'exégèse de notre texte.

### § I. - La controverse arienne et apollinariste.

Dès avant les controverses ariennes, ce texte avait été diversement interprété par les Pères : saint Irénée l'avait entendu au pied de la lettre, et en avait tiré une double leçon : le Christ avait voulu nous apprendre à être modestes, et à reconnaître que Dieu est au-dessus de tout<sup>2</sup>. Origène propose deux interprétations : d'après la première, la science du Christ aurait été sur ce point

1. Cf. Petau, Dogm. theol., de Incarnat., l. XI, c. 1-IV; STENTRUP, Christologia (Innsbruck, 1882), th. 68-73; A. Vacant, art. Agnoètes dans le Dict. de Théol.; Ch. Gorf, The consciousness of our Lord in His mortal life, dans Dissertations on subjects connected with the Incarnation (3° éd., Londres, 1897), p. 71-201; E. Schulte, Die Entwicklung der Lehre vom menschlichen Wissen Christi bis zum Beginne der Scholastik (Paderborn, 1914); J. Marič, De Agnoetarum doctrina. Argumentum patristicum pro omniscientia Christi hominis relativa (Zagreb, 1914).

2. Advers. haer., 11, 28, 6-8 (PG, vII, 808-811): « Irrationabiliter autem inflati, audaciter inenarrabilia Dei mysteria scire vos dicitis; quandoquidem et Dominus, ipse Filius Dei, ipsum judicii diem et horam concessit scire solum Patrem, manifeste dicens: De die autem illa et hora nemo scit, neque Filius, nisi Pater solus. Si igitur scientiam diei illius Filius non erubuit referre ad Patrem, sed dixit quod verum est; neque nos erubescamus, quae sunt in quaestionibus majora secundum nos, reservare Deo. Nemo enim supra magistrum est... Si quis exquirat causam, propter quam in omnibus Pater communicans Filio, solus scire horam et diem a Domino manifestatus est; neque aptabilem magis, neque decentiorem, nec sine periculo alteram quam hanc inveniat in praesenti (quoniam enim solus verax magister est Dominus), ut discamus per ipsum, super omnia esse Patrem. Etenim Pater, ait, major me est. »

imparfaite jusqu'à sa résurrection!; d'après la deuxième, qu'il dit « famosior », le Christ parle au nom de l'Église<sup>2</sup>.

A partir du Ive siècle, les controverses soulevées autour du dogme trinitaire et du dogme christologique donnent à l'interprétation de ce texte une grande importance : les Pères doivent répondre aux Ariens qui prétendent attribuer l'ignorance au Verbe de Dieu; d'autre part, dans leur lutte contre les Apollinaristes, ils recourent à ce texte pour prouver la réalité de la science humaine et, par conséquent, de l'âme humaine du Christ.

Les intérêts immédiats de cette double controverse semblaient recommander une interprétation littérale du texte évangélique : admettre une ignorance humaine réelle dans le Christ, n'était-ce pas opposer aux Apollinaristes un argument décisif? et, contre les Ariens, n'était-ce pas établir une fois de plus une distinction devenue traditionnelle dans l'exégèse catholique? Saint Athanase appliquait à l'humanité du Verbe le texte des *Proverbes*, qu'il lisait d'après les LXX : « le Seigneur m'a créée »; beaucoup de Pères le suivirent en cela; n'était-il pas naturel d'appliquer la même règle d'interprétation au texte de saint Marc : « Quant à ce jour, nul ne le connaît... même pas le Fils? » Et, en effet, pendant le Iv° siècle, cette exégèse est assez largement répandue; elle n'est pas cependant, même alors, la plus universellement acceptée. On peut s'en rendre compte en considérant successivement les écrits des principaux champions du dogme catholique :

SAINT EUSTATHE D'ANTIGCHE. — Ap. Facundum, *Pro defens, trium capit.*, XI, 1 (*PL*, LXVII, 795): « Dicamus, cujus rei gratia Filius hominis diem proprii adventus ignorat. Neque enim dubium est, quia et hoc causa utilitatis hominum providens adinvenit omnium creator et generis opifex Deus. Sicut enim hominem causa salutis hominum Verbo coaptavit et Deo; sic et insignem judicii diem causa divini

1. « Omnino enim ratio esse debet, quod a Salvatore tempus consummationis absconditum sit, et ignoret de eo. Audebit autem aliquis dicere quoniam homo, qui secundum Salvatorem intelligitur proficiens sapientia et aetate et gratia... proficiebat quidem super omnes scientia et sapientia, non tamen ut veniret jam quod erat perfectum, priusquam propriam dispensationem impleret... » Origène croit trouver un fondement à cette doctrine dans la différence des deux réponses : Marc., XIII, 32, et Act., I, 7.

2. In Matth., Commentar. series, 55 (PG, XIII, 1686-1688). Ces commentaires ne nous ont été conservés que dans une traduction latine de basse époque. Cf. in Luc., hom. 19 (1849): progrès réel de l'âme du

Christ; 20 (1853 b).

LA TRINITÉ. - T. I.

beneficii homini competenter abscondit, ne forte ineffabilia mysteria similis generis hominibus homo indicans et diem secundi adventus ostenderet. »

SAINT ATHANASE. - Dans son troisième discours contre les Ariens, 42-49 (PG, xxvi, 412-428), saint Athanase discute longuement ce texte et fait diverses réponses à l'objection qu'on en tire : 42 (412). Le Verbe, qui connaît le Père et qui a tout créé, connaît le jour du jugement: il le prouve d'ailleurs en en décrivant les signes avant-coureurs. - 43 (413). Il connaissait en tant que Verbe, mais ignorait en tant qu'homme: Τίνος δὲ χάριν γινώσχων ἔλεγεν, ὅτι οὐδὲ ὁ υίὸς οἶδεν, οὐδένα τῶν πιστών άγνοείν οξιμαι, δτι καὶ τούτο ούδεν ήττον διὰ τὴν σάρκα ώς ἄνθρωπος έλεγεν, οὐδὲ γὰρ οὐδὲ τοῦτο ἐλάττωμα τοῦ λόγου ἐστίν, ἀλλὰ τῆς ἀνθρωπίνης σύσεως ης έστιν ίδιον καὶ τὸ άγνοείν... 'Αμέλει λέγων ἐν τῶ εὐαγγελίω περὶ τοῦ κατὰ τὸ ἀνθρώπινον αὐτοῦ « πάτερ, ἐλήλυθεν ἡ ὥρα, δόξασόν σου τὸν υίόν », δήλός ἐστιν, ὅτι καὶ τὴν περὶ τοῦ πάντων τέλους ιραν, ὡς μὲν λόγος γινώσκει, ὡς δὲ ἄνθρωπος άγνοεῖ ἀνθρώπου γὰρ ἴδιον τὸ ἀγνοεῖν, καὶ μάλιστα ταῦτα... - 44 (416). En n'exceptant pas le Saint-Esprit, le Christ a montré que, comme Verbe, il connaît cette heure, puisque c'est de lui que le Saint-Esprit recoit: d'ailleurs il connaît le Père, il est dans le Père, donc il connaît cette heure. - 45 (417). Il connaît en tant que Verbe, mais ignore en tant qu'homme : θί δὲ φιλόχριστοι καὶ γριστοφόροι γινώσκομεν, ώς οὐκ ἀγνοοῦν ό λόγος, ή λόγος ἐστίν, ἔλεγεν « οὐχ οἶδα ». οἶδε γὰρ· ἀλλὰ τὸ ἀνθοιόπινον δειχνύς, δτι των ανθοώπων ἴδιόν έστι τὸ άγνοεῖν, καὶ ὅτι σάρκα άγνοοῦσαν ἐνεδύσατο, ἐν ἢ ῶν σαρχικῶς ἔλεγεν· οὐκ οἶδα... οὐκ οἶδε γάρ σαρχί, καίπερ ὡς λόγος γινώσκων. — 46 (421): ωσπερ γάρ, ἄνθρωπος γενόμενος, μετὰ ἀνθρώπων πεινᾶ καὶ διψᾶ καὶ πάσγει, ούτω μετὰ τῶν ἀνθρώπων, ὡς ἄνθρωπος, οὐκ οἶδε: θεϊκῶς ὸέ, ἐν τῷ πατρὶ ώς λόγος καὶ σοφία, οἶδε καὶ οὐδέν ἐστιν, ὁ ἀγνοεῖ. Cest ainsi que, comme homme, il demande où est Lazare, et, comme Dieu, il le ressuscite; de même, à Césarée de Philippe, il interroge Pierre, comme homme, et. comme Dieu, il l'inspire. - 47 (421). Saint Paul savait qu'il avait été ravi en corps au ciel; par modestie, il dit qu'il l'ignore; ainsi a parlé le Christ. - 48 (424). Il a répondu ainsi en tant qu'homme, pour arrêter les interrogations des apôtres. Après sa résurrection, le Christ ne dit plus : « le Fils ne sait pas », mais : « Il ne vous appartient pas de savoir » : οὐκέτι ἔπρεπε σαρκικῶς αὐτὸν ἀποκρίνασθαι ἀνεργόμενον εἰς τοὺς ούρανούς, άλλα λοιπόν θεϊχώς διδάξαι, ὅτι οὐχ ὑμών ἐστι γνώναι... - 49 (425). Ainsi le sens de ses paroles est : ἐγὼ οἶδα, ἀλλ' οὐκ ἔστιν ὑμῶν γνῶναι.

On voit combien d'interprétations différentes se succèdent dans ce passage; plus tard, reprenant la même discussion dans sa deuxième lettre à Sérapion, 9 (621-624), saint Athanase ne retient qu'une seule réponse: le Christignorait en tant qu'homme; il avait voulu se charger de cette infirmité comme des autres afin de les guérir toutes: Ἐκεῖνοι μὲν γὰρ νομίζουσιν ἐκ τοῦ λέγειν « οὐδὲ ὁ υίος », ὅτι ἀγνοῶν δηλοῖ, ὅτι κτίσμα ἐστίν. οὐκ ἔστι δὲ οὕτως: μὴ γένοιτο. Καὶ γὰρ ισπερ λέγων « ἔκτισέ με », ἀνθρωπίνως εἴρηκεν: οὕτως λέγων « οὐδὲ ὁ υίος », ἀνθρωπίνως εἴρηκεν: Καὶ τὸ αἴτιον

τοῦ οὕτως εἰρηκέναι ἔγει τὸ εὕλογον· ἐπειδὴ γὰρ ἄνθρωπος γέγονεν, ὡς γέγραπται, ἀνθρώπων δὲ ἴδιον τὸ ἀγνοεῖν, ιόσπερ καὶ τὸ πεινᾶν καὶ τὰ ἄλλα (οὐ γὰρ γινώσκουσιν, ἐὰν μὴ ἀκούσωσι καὶ μάθωσι) διὰ τοῦτο καὶ τὴν ἄγνοιαν τῶν ἀνθρώπων, ὡς ἄνθρωπος γεγονώς, ἐπιδείκνυται· πρῶτον μέν, ἵνα δείξη, ὅτι ἀληθῶς ἀνθρώπινον ἔγει σῶμα· ἔπειτα δέ, ἵνα καὶ τὴν ἄγνοιαν τῶν ἀνθρώπων ἐν τῷ σώματι ἔγων, ἀπὸ πάντων λυτρωσάμενος καὶ καθαρίσας, τελείαν καὶ άγίαν παραστήση τῷ πατρὶ τὴν ἀνθρωπότητα. — Semblablement, dans le De Incarnatione et contra Arianos, 7 (993), saint Athanase écrit : ὅταν λέγει περὶ τῆς ἐσγάτης ἡμέρας, ὅτι οὐδεὶς οἶδεν, οὐδὲ ὁ Γίος, εἰ μὴ ὁ Πατήρ, ἀνθρωπίνως λέγει. Εἰ γὰρ τὸν Πατέρα ἐπίσταται, τὴν ἐσγάτην ἡμέραν πῶς ὰγνοεῖ; — On peut comparer encore Or. III, 38 (404 c) sur les interrogations posées par le Christ; 51-53 (429-436) sur son progrès.

Ainsi qu'il ressort de cette analyse, tout l'effort de saint Athanase tend à établir que le Verbe divin n'ignore rien; en comparaison de cette affirmation capitale, le reste est pour lui de peu d'importance, et il propose plusieurs interprétations différentes du texte évangélique: l'ignorance, écartée de la divinité du Christ et attribuée à son humanité, est présentée tantôt comme apparente, tantôt comme réelle. A cette occasion, il formule ce principe sotériologique qui sera dans la suite si souvent invoqué en divers sens: « Le Christ a voulu se charger de toutes nos infirmités pour les guérir toutes. »

Saint Basile, dans sa lettre 8 au peuple de Césarée, interprète successivement les textes scripturaires allégués par les Ariens. Dans l'ignorance du jour du jugement il voit une disposition providentielle: διὰ σὲ καὶ τὴν ὥραν καὶ τὴν ἡμέραν τῆς κρίσεως ἀγνοεῖ καίτοι οὐδὲν λανθενει τὴν ὄντως σοφίαν πάντα γὰρ δι' αὐτῆς ἐγένετο... ἀλλὰ τοῦτο οἰκονομεῖ διὰ τὴν σὴν ἀσθένειαν. Ce n'est là toutefois pour lui qu'une explication grossière (παχύτερον); il y joint une interprétation allégorique : les apôtres poursuivraient le plus haut sommet de la contemplation, et le Sauveur leur ferait entendre que ce sommet est inaccessible aux anges eux-mêmes, ἡμέραν μὲν λέγων πᾶσαν τὴν ἀκριδῆ κατάληψιν τῶν ἐπινοιῶν τοῦ θεοῦ. ὡραν δὲ τὴν ἐνάδος καὶ μονάδος θεωρίαν, ὧν τὴν εἶδησιν μόνω προσένειμε τῷ Πατρί (ep. viii, 6-7. xxxii, 256-257).

Dans sa lettre 236 à Amphiloque, saint Basile étudie de nouveau ce texte et se propose d'en donner l'interprétation qu'il a reçue lui-même des Pères et qu'il a examinée avec soin : à deux reprises (xxxii, 877 a et 880 ab) il l'interprète en ce sens que le Père seul est le principe de cette connaissance, 880 b : οὐδεὶς οἴδεν, οὕτε οἱ ἄγγελοι τοῦ θεοῦ, ἀλλ' οὐδὲ δ υίὸς ἔγνω, εἰ μὴ ὁ πατήρ· τουτέστιν, ἡ αἰτία τοῦ εἰδέναι τὸν υίὸν παρὰ τοῦ πατρός. Il affirme même très explicitement (880 a) que le Fils ne peut être rangé avec ses serviteurs parmi ceux qui ignorent : ἡμεῖς δὲ ἡγούμεθα... τὸν υίὸν μὴ συμπαραλαμβάνεσθαι τοῖς ἑαυτοῦ δούλοις κατὰ τὴν ἄγνοιαν. — D'autre part, il pense qu'on peut, sans s'écarter de la saine doctrine, expliquer l'ignorance par l'économie (l'incarnation), 877 e : ὁ αἰτῶν οὐγὶ σὰρξ ἦν ἄψυγος, ἀλλὰ θεότης σαραὶ ἐμψύχον κεγρημένη. Οῦτω καὶ

νῦν τὸ τῆς ἀγνοίας ἐπὶ τὸν οἰκονομικῶς πάντα καταδεξάμενον καὶ προκόπτοντα παρὰ θεῷ καὶ ἀνθρώποις σοφία καὶ γάριτι λαμδάνων τις οὐκ ἔξω τῆς εὐσεδοῦς ἐνεγθήσεται διανοίας.

SAINT GRÉGOIRE DE NAZIANZE. - Après avoir montré que le Christ devait connaître l'heure du jugement, puisqu'il en a décrit les signes avant-coureurs (Cf. Athan., Or. III, 42), saint Grégoire conclut qu'il ne l'ignore que comme homme, mais la connaît comme Dieu, Or. Theol. ιν, 15 (PG, xxxvi, 124) : πως δαὶ τὰ μὲν πρό τῆς ωρας ἀχριδως ἐπίσταται, καὶ τὰ οἶον ἐν γρόνοι τοῦ τέλους, αὐτὴν δὲ ἀγνοεῖ τὴν εραν;... Ἡ πᾶσιν εὕδηλον, δτι γινώσκει μέν, ως θεός, άγνοειν δέ φησιν ως άνθρωπος, άν τις τὸ φαινόμενον γωρίση τοῦ νοουμένου; τὸ γὰρ ἀπόλυτον εἶναι τοῦ υίοῦ τὴν προσηγορίαν καὶ άσγετον, οὐ προσπειμένου τῷ υἱῷ τοῦ τινός, ταύτην ἡμῖν δίδωσι τὴν ὑπόνοιαν, ώστε την άγγοιαν υπολαμβάνειν ἐπὶ τὸ εὐσεβέστερον, τῷ ἀνθρωπίνω μη τῷ θείω ταύτην λογιζομένους. Cette dernière remarque sur l'emploi absolu de viós (et non ὁ υίδς τοῦ θεοῦ) est empruntée à SAINT ATHANASE (Or., III, 43) et Se retrouve chez SAINT AMBROISE, De fide, v, 18, 221, et chez SAINT Cyrille d'Alexandrie, Thes. 22 (PG, LXXV, 372). Ce texte de saint Grégoire deviendra classique dans la théologie grecque; on insistera particulièrement sur la réserve, αν τις τὸ φαινόμενον γωρίση τοῦ νοουμένου. Euloge d'Alexandrie et saint Jean Damascène l'interpréteront en ce sens que l'ignorance ne convient à l'humanité du Christ que si, par abstraction, on l'isole de la divinité, et cette interprétation paraît très légitime. Cf. Gore, p. 126 et n. 2; Schulte, p. 53. - A ceux que ne satisferait pas cette solution saint Grégoire en propose une autre : le Christ a voulu signifier que le Père était la source unique de cette connaissance: Ibid., 16 (124 c).

Incidemment, dans le panégyrique de saint Basile, 43 (PG, xxxvi, 548) saint Grégoire dit que le progrès du Christ ne consistait que dans l'exercice et la manifestation progressive de sa science : ἐκεἴνός τε γὰρ προέκοπτε, φησίν, ὥσπερ ἡλικία, οὕτω δὴ καὶ σοφία καὶ γάριτι· οὐ τῷ ταῦτα λαμβάνειν αὔξησιν, τί γὰρ τοῦ ἀπ' ἀργης τελείου γένοιτ' ἄν τελειώτερον; ἀλλὰ τῷ κατὰ μικρὸν ταῦτα παραγυμνοῦσθαι καὶ παρεκφαίνεσθαι.

Saint Grégoire de Nysse, à la différence des deux autres Cappadociens, affirme clairement que l'humanité du Christ a ignoré et il s'appuie sur cette affirmation pour prouver contre Apollinaire la réalité de l'humanité du Christ : il rappelle qu'il a souffert la faim, la soif, l'ignorance et que, par conséquent, il y a autre chose en lui que la divinité : Contra Apollinar., 24 (PG, xlv, 1173-1176) : εἰ γὰρ... τὸ φαινόμενον θεότης ἦν, πάντα ταύτα ἡ θεότης πάσχει..., διψης αἰσθάνεται, πρὸς τὴν συκῆν τρέγει, ἀγνοεῖ τοῦ δένδρου καὶ τῆς ὥρας τὴν καρποφορίαν, τὴν ἡμέραν καὶ τὴν ὥραν οὖκ οἶδε... Ἦρς συντίθεται οἰκεῖα καὶ κατὰ σύσιν εἶναι τῆ προαιωνία θεότητι ταῦτα...; Πῶς δὲ καὶ ἀγνοεῖ ὁ ἔνσαρκος αὐτοῦ (᾿Απολιναρίου) θεὸς τὴν ἡμέραν καὶ τὴν ὥραν ἐκείνην;...

Les autres écrivains grecs de cette époque rejettent générale-

ment l'hypothèse d'une ignorance réelle dans le Christ; et, pour la plupart, ils reproduisent quelqu'une des interprétations déjà proposées.

DIDYME (De Trinit., III, 22. PG, xxxix, 916-921) estime que le Christ a refusé de révéler ce qu'il nous était utile d'ignorer; pour lui, il le savait, puisqu'il connaît parfaitement le Père; il ajoute: ἢ ἄρα καὶ τοιούτον εἶναι δύναται τό, Οὐδεὶς οἶδεν τὴν ἡμέραν ἐκείνην, ἢ τὴν ὥραν, οὕτε ὁ Γίός, εἰ μὴ ὁ Πατήρ, ὥς τις τῶν ἐν ἀγίοις Πατέρων σορίας γέμων ἀσυλλογίστως εδίδαξεν (Βασίλειος ἦν ὄνομα αὐτῷ)· ἀντὶ τοῦ, Εἰ μὴ ὁ Πατὴρ οῖδεν, οὐδὲ ὁ Γίὸς οἴδεν.

Dans le commentaire sur les psaumes (in Ps., LXVIII, 6. XXXIX, 1455), Didyme écrit que le Seigneur a voulu paraître ignorer, afin de nous

être semblable; mais cette ignorance n'était qu'apparente.

Dans le IV<sup>o</sup> livre contre Eunomius (xxxII, 696-697), l'auteur démontre que le Christ n'a pu rien ignorer, puisqu'il était créateur et qu'il connaissait parfaitement le Père. Sur l'attribution probable de ce livre à Didyme, v. Bardy, Didyme l'Aveugle, p. 23-27.

Amphiloque (fr. 6. PG, xxxix, 104) reproduit comme Didyme l'interprétation de saint Basile : « Le Fils ne saurait pas, si le Père ne

savait. »

SAINT ÉPIPHANE (Ancorat, 19. PG, XLIII, 52) montre que le Fils connaît le Père, donc, a fortiori, le jour du jugement; mais il ajoute (21.56) que le Père, qui juge déjà, connaît ce jour d'une science spéculative et pratique; le Fils, qui ne juge pas encore, le connaît seulement d'une science spéculative.

Même exégèse dans le Panarion, Haeres. LXIX, 43-47 (XLII, 269-276)<sup>2</sup>. SAINT JEAN CHRYSOSTOME explique aussi que le Christ n'ignore pas l'heure du jugement, lui qui connaît parfaitement le Père, lui qui est

1. Cet argument, comme l'a bien vu le Cardinal Tommasi, éditeur de l'Ancorat, se retrouve presque dans les mêmes termes dans le Dialogue attribué à saint Césaire, frère de saint Grégoire de Nazianze (1, 20. PG. XXXVIII, 876-880); mais, ce Dialogue étant apocryphe, il ne faut pas voir ici un emprunt de saint Epiphane à saint Césaire.

2. Saint Épiphane, qui repousse toute ignorance réelle dans le Christ, admet cependant, dans le *Panarion*, un progrès réel de sa science humaine: *Haeres*. lxxvii, 26 (*PG*, xlii, 677): δ ὢν δὲ σοφία πατρὸς πῶς προέκοπτεν ἐν σοφία, εἰ ἀλλότριον ἦν τὸ σκεῦος τοῦ ἀνθρωπίνου; Καὶ εἰ ἄνευ

νοὸς ἐτύγχανε, πῶς σοφία ἐν ψυχῆ καὶ σώματι προέκοπτε;

Dans l'Ancorat, 40 (XLIII, 89) ce progrès semble réduit à une mani-

festation progressive.

SAINT PROCLUS, Epist. II, ad Armenos, 14 (PG, LXV, 869) admet un progrès réel de la science humaine du Christ: αὐτὸς ἐστιν δ εἶς καὶ μόνος υίος, δ πρὶν τὸν Ἰδραὰμ γενέσθαι ἴον, καὶ ἐπ' ἐσγάτων προκόψας σοφία καὶ ἡλικία κατὰ σάργα, ἔγει γὰρ ἀεὶ ἡ θεότης αὐτοῦ τὸ τέλειον.

créateur des temps et des jours; mais il la tait pour notre bien : in Matth. hom. LXXVII (PG, LVIII, 702-707).

Les Pères latins, dans la controverse arienne et apollinariste, dépendent en grande partie des Pères grecs; cette dépendance est particulièrement sensible dans l'interprétation du texte que nous étudions; toutefois on remarquera que la plupart des Latins se rangent parmi les exégètes qui nient toute ignorance réelle dans le Christ.

SAINT HILAIRE pense (De Trinit., x, 71-73. PL, x, 337-340) que le Fils connaît le jour, comme le Père; dans ce texte, « savoir » signifie « faire savoir », révéler : « Filius itaque diem idcirco, quia tacet, nescit; et Patrem solum idcirco scire ait, quia solus uni sibi non tacet. » Cependant, dans deux passages d'une authenticité douteuse, il admet que le Christ, en tant qu'homme, a ignoré, de même qu'il a pleuré, dormi, etc. : De Trinit., 1x, 75, (PL, x, 342); x, 8 (x, 350, n. j) cf. les notes de Coustant sur ces deux passages.

SAINT AMBROISE, sans l'adopter pour son compte, rapporte cette opinion, De Fide, v, 18, 221 (xvi, 694): « Sunt tamen plerique non ita timidiores, ut ego; malo enim alta timere quam sapere; sunt tamen plerique eo freti, quod scriptum est: « Et Jesus proficiebat aetate et sapientia et gratia apud Deum et homines », qui dicant confidenter quod secundum divinitatem quidem ea quae futura sunt, ignorare non potuit, sed secundum nostrae condicionis assumptionem ignorare se quasi filium hominis ante crucem dixit. »

Il est remarquable que saint Ambroise adopte, dans le *De Incarnat. sacram.*, 7, 71-74 (xvi, 836-837) l'interprétation qu'il a écartée dans le *De Fide*: « Dicit ergo: ... sensu hominis animam meam dixi esse turbatam; sensu hominis esurivi; sensu hominis rogavi, qui rogantes exaudire consuevi; sensu hominis profeci, sicut scriptum est: « Et Jesus proficiebat... » Per quem autem sensum Esaias dixit: « Patrem puer nesciebat aut matrem »?... Sapientiam enim Dei futura et occulta non fallunt; expers autem agnitionis infantia per humanam utique imprudentiam, quod adhuc non didicit, ignorat. »

Le P. Schulte (p. 68) a expliqué avec vraisemblance ce changement d'interprétation chez saint Ambroise par la préoccupation de l'hérésie d'Apollinaire.

Dans son commentaire sur saint Luc (VIII, 34-36. PL, xv, 1775), qui est postérieur aux deux ouvrages précédemment cités, saint Ambroise revient sur ce texte : « Bene medie posuit Filium; est enim idem Filius hominis Filius Dei; ut magis dictum secundum Filium hominis aestimemus, quia temporum finem non per naturam hominis, sed per naturam Dei novit. » Ici saint Ambroise écarte toute ignorance; mais il voit la source de cette science non dans l'humanité, mais dans la divinité.

SAINT JÉRÔME (IV in Matth., XXIV, 36. PL. XXVI, 181) montre que le Christ connaît le dernier jour, lui qui a fait tous les temps, et qui connaît le Père; mais, comme le dit l'Apôtre (Coloss., IV, 3) « tous les trésors de la sagesse et de la science sont cachés en lui »; ce secret en particulier y est caché, parce que la révélation en serait nuisible aux apôtres. Cf. in Marc. XIII, Anecd. Mareds., III, 2, p. 365 sq.

# § 2. — La controverse christologique du V° siècle. Saint Cyrille d'Alexandrie.

Dans les milieux antiochiens, d'où le nestorianisme est sorti, on considère généralement la science humaine du Christ comme limitée et sujette à l'ignorance. Cf. Schulte, p. 72 sqq.

C'est la conception qu'on retrouve encore chez Théodoret, Contra anathem. IV, (PG, LXXVI, 409-412): il y a beaucoup de paroles du Christ qu'on ne peut rapporter à la divinité du Christ, mais à son humanité, en particulier celle où il assirme son ignorance: dire qu'il n'ignorait pas le jour du jugement serait l'accuser de mensonge; dire qu'il l'ignorait comme Dieu serait impie: Πῶς δ' ἄν κληθείη σοφία ἡ τὸ τῆς ἀγνοίας ἔχουσα πάθος; πῶς δ' ἄν ἀληθεύσειε λέγων ἔχειν τὰ τοῦ πατρὸς πάντα, τοῦ πατρὸς οὐα ἔχων τὴν γνῶσιν; μόνος γάρ, φησίν, οἱδεν ὁ πατὴρ τὴν ἡμέραν ἐκείνην. Πῶς δ' ἄν εἰκὼν ἀπαράλλακτος εἰη τοῦ γεννήσαντος, μὴ πάντα ἔχων τοῦ γεννήσαντος; Εἰ μὲν οῦν ἀληθεύει λέγων ἀγνοεῖν, ταῦτ' ἄν τις ὑπολάδοι περὶ αὐτοῦ Εἰ δὲ οἶδε τὴν ἡμέραν, κρύπτειν δὲ βουλόμενος ἀγνοεῖν λέγει, ὁρᾶς εἰς ποίαν βλασφημίαν γωρεῖ τὸ συναγόμενον; ἡ γὰρ ἀλήθεια ψεύδεται... οὐα ἄρα τοῦ θεοῦ λόγου ἡ ἄγνοια, ἀλλὰ τῆς τοῦ δούλου μορφῆς, τῆς τοσαῦτα κατ' ἐκεῖνο τοῦ καίρου γινωσκούσης, ὅσα ἡ ὲνοικοῦσα θεότης ἀπεκάλυψε. Cf. Haeret. fabul., v, 13 (LXXXIII, 497).

Dans l'Eranistes, II (LXXXIII, 149-152 surtout 152 c) Théodoret démontre par le progrès du Christ en science la réalité de son âme raisonnable. Cf. N. Gloubokovsky, Blajennui Theodorit, I, p. 76 (Moscou, 1890).

Vers la même époque, s. Isidore de Péluse, expliquant le texte évangélique Mc. XIII, 32 dans une lettre à l'archimandrite Athanase (cpist. 117. PG, LXXVIII, 260-261), écrit que le Christ connaissait le jour du jugement, mais qu'il n'a pas voulu le révéler, parce que la connaissance nous en cût été inutile et même nuisible.

SAINT CYRILLE D'ALEXANDRIE est de tous les Pères celui qui a le plus souvent discuté cette question de l'ignorance apparente ou réelle du Christ; et comme il a, dans les questions christologiques, une autorité particulière, son témoignage doit être étudié de près.

Dans la première partie de sa carrière, jusqu'à 428, il combat surtout les Ariens; il leur oppose l'argumentation des Pères qui l'ont précédé, principalement du grand docteur alexandrin, saint Athanase; mais il la conçoit et il l'expose d'une façon qui lui est bien personnelle. Après 428, c'est avant tout Nestorius qu'il vise; ce nouvel adversaire lui impose des préoccupations nouvelles, mais sa conception de la science du Christ reste la même.

C'est dans un de ses premiers ouvrages, le Trésor sur la sainte et consubstantielle Trinité, que saint Cyrille a le plus longuement discuté le texte évangélique, et c'est là que sa pensée apparaît le mieux, sous ses multiples aspects.

Discutant l'objection que les Ariens tirent de la parole du Christ, il leur oppose différentes réponses, comme l'avait fait saint Athanase (*Thesaurus*, XXII. *PG*, LXXV, 363-380):

- 1) Le Verbe est le Créateur des temps; il connaît donc le dernier jour; d'ailleurs il décrit les signes avant-coureurs de la fin, il la connaît donc; mais il peut dire qu'il l'ignore, eu égard à son humanité: οἶδεν καὶ τὴν ἡμέραν καὶ τὴν ὥραν ὡς θεός, κἄν ἀποδεικνύων ἐν αὐτῷ τὸ ἀνθρώπινον, μὴ εἰδέναι λέγη... Τέλος δὲ τί ἄν ἕτερον εἴη ἢ πάντως ἡ ἐσχάτη ἡμέρα, ἢν ἀγνοεῖν ἔψησεν οἰκονομικῶς, ἀποσώζων πάλιν τῷ ἀνθρωπότητι τὴν αὐτῷ πρέπουσαν τάξιν; 'Ανθρωπότητος γὰρ ἴδιον τὸ μὴ εἰδέναι τὰ μέλλοντα (369 A).
- 2) Il faut rapporter à l'humanité ce qui est humain : le Verbe ne peut ignorer son œuvre (369 BC).
- 3) Il connaissait l'heure comme Dieu puisqu'il dit ailleurs : Père, l'heure est venue; il dit l'ignorer comme homme διὰ τὸ τῇ ἀνθρωπότητι πρέπον, et en cela il faut admirer sa bonté : (χρὴ) θαυμάζειν αὐτοῦ τὴν φιλανθρωπίαν, οὐ παραιτησαμένου διὰ τὴν εἰς ἡμᾶς ἀγάπησιν εἰς τοσαύτην ἑαυτὸν ταπείνωσιν καταγαγεῖν, ὡς πάντα φορέσαι τὰ ἡμῶν, ὧν εν δπάρχει καὶ ἡ ἄγνοια (369 CD).
- 4) Le Christ n'a pas dit que l'Esprit ignore; donc le Verbe aussi sait; en disant que « le Fils » et non « le Fils de Dieu » ignore, il a parlé de lui-même comme d'un homme, tout en se réservant de savoir comme Dieu (372 A).
- 5) C'est par le Fils que Dieu fait tout; donc c'est aussi par lui qu'il a déterminé le dernier jour; donc le Fils le connaît comme Dieu, κὰν ἀγνοεῖν λέγη, καθὸ γέγονε σάρξ, καὶ τὰ ἀνθρώπω πρέποντα φρονῆ (372 B).
- 6) Le Fils a tout ce qu'a le Père, donc aussi la connaissance du dernier jour (372 C).
- 1. Le P. Schulte (p. 87 et 95-96) a cru distinguer entre ces deux périodes un changement profond dans la pensée de saint Cyrille : avant 428, il aurait admis dans le Christ une ignorance humaine réelle; après 428, il n'aurait admis qu'une ignorance apparente. Les textes ne semblent pas suggérer cette distinction : dans le *Thesaurus* déjà, le caractère tout extérieur de l'ignorance du Christ est aussi fortement affirmé qu'il le sera plus tard.

- 7) Le Christ a dit : « Je suis dans le Père et le Père est en moi »; il connaît donc ce que connaît le Père (372 C).
- 8) Le Fils est l'image parfaite du Père; donc il n'ignore rien de ce que le Père sait (372 D).
- 9) Le Verbe connaît le Père, ce qui est une connaîssance plus grande que celle du dernier jour; il a donc encore celle-ci (372-373).
- 10) Le Christ dit: « Veillez, car vous ne savez pas à quelle heure votre Seigneur viendra »; en parlant ainsi, il montre que lui-même sait cette heure; s'il semble l'ignorer, c'est à cause de son humanité: οὐα ἀγνοῶν ὁ λόγος, ἢ λόγος ἐστὶ καὶ σοφία τοῦ πατρός, τὸ οὐα οἶδά φησιν, ἀλλὰ δειχνύων ἐν ἑαυτῷ καὶ τὸ ἀνθρώπινον, ῷ μάλιστα πρέπει τὸ ἀγνοεῖν ἔδιον γὰρ ἀνθρωπότητος τοῦτό γε. Ἐπειδή γὰρ τὴν ἡμῶν περιεδάλετο σάρκα, διὰ τοῦτο καὶ τὴν ἡμῶν ἄγνοιαν ἔγειν ἐσχηματίζετο. "Οτι γὰρ τἢ ἀνθρωπότητι καὶ οὐ τἢ οἰκεία φύσει τὸ ἀγνοεῖν περιτίθησιν, ἐντεῦθεν ἔξεστι μαθεῖν... δῆλός ἐστιν αὐτὸς μὲν εἰδὼς ὡς λόγος· ἀγνοεῖν δὲ λέγων, καθὸ τῶν ἀγνοεῖν πεφυκότων, δηλονότι ἀνθρώπων, τὴν ὁμοίωσιν ἐνεδύσατο (373 AB).
- 11) Il a su le jour du déluge (Gen., vII, 1-4); il sait de même le jour du cataclysme final (373 C).
- 12) L'ignorance n'est pas plus imputable au Verbe divin que la faim, la soif et les autres misères humaines : ὅσπερ οὖν συγκεχώρηκεν έαυτὸν ὡς ἄνθρωπον γενόμενον μετὰ ἀνθρώπων καὶ πεινῆν καὶ διψῆν καὶ τὰ ἄλλα πάσχειν, ἄπερ εἴρηται περὶ αὐτοῦ, τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον ἀκόλουθον μὴ σκανδαλίζεσθαι, κᾶν ὡς ἄνθρωπος λέγη μετ' ἀνθρώπων ἀγνοεῖν, ὅτι αὐτὴν ἡμῖν ἐφόρεσε σάρκα. Οἶδε μὲν γὰρ ὡς σοφία καὶ λόγος ὡν ἐν πατρί· μὴ εἰδέναι δέ φησι δι' ἡμᾶς καὶ μεθ' ἡμῶν ὡς ἄνθρωπος (373–376).
- 13) Il savait où Lazare était enseveli; il le demande pourtant; il en agit de même pour le dernier jour : ὅσπερ οὖν οἰκονομίας τινὸς ἕνεκεν τὸ μὴ εἰδέναι ποῦ κεῖται Λάζαρος ἔφασκεν, οὕτω καὶ περὶ τῆς ἡμέρας καὶ τῆς ὅρας, κὰν λέγη μὴ εἰδέναι, χρήσιμόν τι καὶ ἀγαθὸν οἰκονομῶν, τοῦτο ποιεῖ οἶδε γὰρ ὡς θεός (376 AB).

14) A Césarée de Philippe, quand il interrogea Pierre, le Christ connaissait!la réponse que ferait l'apôtre : οὐκοῦν οἰκονομεῖ τι πολλάκις τῆς ἀγνοίας τὸ σχημα (376 BC).

- 15) Bien que, comme Verbe et Sagesse de Dieu, le Christ connût le jour et l'heure, il a ainsi répondu pour ne pas contrister ses disciples, et il pouvait dire : Je ne sais pas, à cause de son incarnation : τὸ οὐχ οἴδά φησιν ὡς ἄνθρωπος, ἐξουσίαν ἔχων καὶ τοῦ εἶπεῖν διὰ τὸ γενέσθαι σάρξ, καθὸ γέγραπται, καὶ τὰς τῆς σαρκὸς ἀσθενείας ἰδιοποιήσασθαι. Cette interprétation est confirmée par la réponse donnée plus tard, après la résurrection : « Il ne vous appartient pas de connaître les temps et les époques... »; « si le Christ avait ignoré, il aurait dû dire simplement : Je vous l'ai déjà dit, je ne sais pas ¹. » (376-377).
- 1. Le P. Schulte (p. 85) interprète ainsi ce passage : « Die Auferstehung nahm jedoch alle Schwächen des Fleisches hinweg; deshalb

16) Le Verbe de Dieu a interrogé Adam (Gen., III, 9) et Caïn (IV, 9); on ne peut pas être surpris qu'il en use ici de même, κάν... οἰκονομῶν τι χρήσιμον μὴ εἰδέναι λέγη τὴν ἡμέραν ὡς ἄνθρωπος, καίτοι πάντα εἰδὼς ὡς

σοφία του πατρός (377 A).

17) Dans le désert il interroge Philippe (Jo., vi, 5-6), bien qu'il connaisse la réponse; pourquoi ne peut-il pas ici dire qu'il ne sait pas? et ce n'est pas un mensonge, car il sait comme Dieu, et il peut ignorer comme homme afin d'être semblable à ses frères: εἰδὼς γὰρ ὡς θεὸς λόγος, δύναται ὡς ἄνθρωπος ἀγνοεῖν, ἵνα κατὰ πάντα τοῖς ἀδελφοῖς δμοιωθῆ (377 B).

18) Le Fils sait tout (Dan., xIII, 42), donc aussi le dernier jour; il y a donc ici « économie », et non véritable ignorance : οἰκονομεῖ γάρ τοι γριστός, μὴ εἰδέναι λέγων τὴν ὥραν ἐκείνην, καὶ οὐκ ἀληθῶς ἀγνοεῖ (377 D).

19) Tout est découvert à ses yeux (Hebr., IV, 13), donc aussi le

dernier jour (380 A).

20) Il décrit tous les signes précurseurs, donc il connaît le dernier jour : οἶδε γὰρ τὰ πάντα ὁ υἰός, κὰν οἰκονομικῶς ἀγνοεῖν τι λέγη.

Ici, comme dans tout le *Thesaurus*, saint Cyrille se fait l'écho de la tradition antérieure et particulièrement de saint Athanase; si on relit le m° Discours contre les Ariens, 42-49 (supra, p. 562), on y retrouvera la plupart des solutions proposées ici et souvent presque dans les mêmes termes. Cependant l'œuvre de saint Cyrille est bien personnelle : on y reconnaît une pensée consciente d'elle-même qui détermine le choix des arguments et qui leur donne leur orientation. On peut la ramener à ces points principaux :

- a) Le Christ sait tout, puisqu'il est le Verbe et la Sagesse de Dieu. Cette science divine n'a pas été voilée par l'Incarnation; nulle trace ici d'une théorie de la kénose : tout au contraire, saint Cyrille part souvent de ce qu'a dit ou fait le Verbe incarné, pendant sa vie mortelle, pour prouver sa science parfaite (n. 1, 3, 6, 7, 9, 10, 11, 13, 14, 15, 17, 20).
- b) Cependant le Christ a dit : « le Fils ne sait pas », et en parlant ainsi il n'a pas menti : 1, 15, 17.
- c) Ces deux affirmations, en apparence contradictoires, se concilient surtout par l'incarnation : les Pères avaient donné d'autres explications, et on en retrouve la trace chez saint Cyrille; mais, s'il les rapporte, il les complète toujours par la considération,

ändert sich auch Christi Aussage nach dem Ostermorgen. » Cette opposition entre les deux réponses est marquée par Origène (in Matth. commentar. ser., 55. PG, xIII, 1686) et par saint Athanase (orat. III, 48. PG, xXVI, 425); elle n'apparaît pas chez saint Cyrille.

qui lui est chère, de l'incarnation du Christ et des misères humaines qu'il a voulu porter : ainsi, bien d'autres Pères avaient dit déjà que le Christ avait parlé de la sorte pour ne pas contrister les apôtres; saint Cyrille le pense aussi (15), mais, toujours soucieux de montrer la sincérité du Christ, il ajoute que le Fils de Dieu « pouvait ainsi parler parce qu'il était devenu chair, et qu'il s'était approprié les infirmités de la chair »; on ferait la même remarque au sujet de la chair » questions posées par Dieu à Adam et à Caïn (16).

Le plus souvent d'ailleurs la considération de l'incarnation est la seule que propose saint Cyrille: il fait observer que l'ignorance est le lot qui convient à l'humanité; le Christ a voulu la porter comme nos autres misères, comme la faim et la soif: 1, 3, 5, 10, 12, 15, 17.

d) Cependant, dès cette époque, saint Cyrille est soucieux de sauvegarder l'unité du Christ : jamais donc il ne concédera, purement et simplement, que le Christ ait ignoré : c'est pour lui un abaissement consécutif à l'incarnation (ταπείνωσις) : 3; c'est une disposition voulue (οἰκονομία) : 1, 13, 14, 16, 18, 20; c'est une ressemblance (δμοίωσις) avec les hommes ignorants : 10; c'est une apparence (σχῆμα) : 10, 14; ce n'est pas une véritable ignorance : οἰκονομεῖ γάρ τοι χριστός μὴ εἰδέναι λέγων τὴν ὥραν ἐκείνην, καὶ οὐκ ἀληθῶς ἀγνοεῖ (18).

Dans le Dialogue sur la Trinité, vi (lixxv, 1069-1073), saint Cyrille résout de même l'objection arienne : le Christ, comme Dieu, n'ignorait rien, mais il a parlé ici comme homme, et il a voulu prendre nos infirmités (cf. 1064 A); il ajoute cependant une nuance nouvelle à son explication : pour écarter la question indiscrète des apôtres, le Christ leur répond en se mettant à leur point de vue, comme s'il n'était qu'un simple homme : εἴπερ τις εἴη ψιλὸς καὶ κατ' αὐτοὺς ἄνθρωπος ἐπὶ γῆς, καὶ οὐκ ἕχων φύσει τὸ εἶναι θεός (1073 A).

A la même période appartient le commentaire sur Zacharie, où l'on rencontre incidemment cette explication du texte évangélique (in Zachar., 105. PG, LXXII, 252): τὴν δέ γε ἡμέραν ἐκείνην γνωστὴν εἶναί φησι τῷ κυρίῳ. Μόνος γὰρ οἶδεν ὁ θεὸς καὶ πατὴρ τὴν συντελείας ἡμέραν. Ἐμπεδοῖ πρὸς τοῦτο ἡμᾶς καὶ αὐτὸς ὁ υίός, οὕτω λέγων Περί δὲ τῆς ἡμέρας ἐκείνης καὶ ικρας οὐδεὶς οἶδεν, οὐδὲ οἱ ἄγγελοι ἐν οὐρανῷ, οὐδὲ ὁ υίός εί μὴ ὁ πατὴρ μόνος. ἢ μὲν γὰρ νοεῖται καθ' ἡμᾶς ἄνθρωπος, οὐκ ἄν είδείη τὰ ἐν τῷ Πατρί. ἢ δέ ἐστι φύσει θεός, καὶ ἐξ αὐτοῦ πεφηνώς, οἶδέ που πάντως καὶ τὴν ἐσχάτην ἡμέραν, κὰν εἰ λέγοι μὴ είδέναι διὰ τὸ ἀνθρώπινον.

A partir de 428, la controverse se déplace. Elle a pour objet non plus Arius, mais Nestorius. Sur le point particulier qui nous occupe,

la pensée de saint Cyrille reste la même; mais elle repousse plus explicitement toute interprétation qui tendrait à diviser le Christ : il ne veut pas qu'on dise qu'en Jésus-Christ le Dieu connaît, mais l'homme ignore; il s'en explique ainsi dès 429, dans sa xviie homélie pascale : μηδ' αῦ ἐκεῖνο φληνάφως τολμήσης εἰπεῖν, ὅτι τὸ προκόπτειν ἐν ἡλικίᾳ τε καὶ σοφία καὶ γάριτι τῷ ἀνθρώπῳ προσάψομεν. τοῦτο γάρ, οἶμαι, ἐστὶν ἔτερον οὐδὲν ἢ διελεῖν εἰς δύο τὸν ἕνα Χριστόν ἀλλὰ... ὑπάρχων σοφία τοῦ γεγεννηκότος προκόπτειν ἐν σοφία λέγεται, καίτοι παντέλειος ὢν ὡς θεός, τὰ τῆς ἀνθρωπότητος τὸια διὰ τὴν εἶς ἄκρον ἕνωσιν εἶς ἑαυτὸν εἰκότως ἀναλαδών. (hom., xvii, 3. Lxxvii, 780-781).

L'année suivante, dans sa Défense des anathématismes contre Théodoret, saint Cyrille lui reproche d'avoir dit que « l'ignorance n'appartient pas au Verbe de Dieu, mais à la forme d'esclave » : c'est là, pense-t-il, diviser le Christ : δύο που πάντως εΐεν ἄν, εἴπερ ἐστὶν οὐχ ὁ αὐτὸς τῷ μεμετρημένην ἔχοντι γνῶσιν ὁ πάντα είδώς. Lui-même formule ainsi sa position : αὐτοῦ πάντως ἔσται καὶ τὸ είδέναι, καὶ μέντοι καὶ τὸ μὴ είδέναι δοκεῖν. οὐκοῦν οἶδε μὲν καὶ αὐτὸς θεῖκῶς ὡς σοφία τοῦ Πατρός ἐπειδὴ δὲ τὸ τῆς ἀγνοούσης ἀνθρωπότητος ὑπέδυ μέτρον, οἰκονομικῶς οἰκειοῦται καὶ τοῦτο μετὰ τῶν ἄλλων, καίτοι, καθάπερ ἔφην ἀρτίως, ἡγνοηκώς οὐδέν, ἀλλ' είδὼς ἄπαντα μετὰ τοῦ Πατρός. (Apolog. anath. Iv. Lxxvi, 416). Il formulait un peu plus haut la même critique (ibid.) en disant qu'il n'eût pas fallu attribuer ces faiblesses à la forme d'esclave conçue comme une autre personne (ἑτέρω προσώπω), mais plutôt aux conditions naturelles de l'humanité du Christ (μᾶλλον τοῖς τῆς ἀνθρωπότητος αὐτοῦ μέτροις). Il expose et défend de même sa pensée dans sa réponse aux Orientaux (Lxxvi, 340-341).

C'est aussi en 430 que saint Cyrille écrit son Exposé de la foi orthodoxe aux reines; il y explique le texte évangélique sur l'ignorance du jour du jugement (Ad Reginas, 11, 17. LXXVI, 1356): « Nous disons que d'ignorer les mystères divins, ce n'est pas une chose insolite ni messéante pour une créature... Et si l'on dit que le Fils a été abaissé un peu au-dessous des anges, en tant qu'il est devenu homme, bien qu'il soit par sa divinité transcendant à toute créature, qu'y a-t-il d'étonnant à ce que l'on dise qu'il ignore comme les anges le mystère caché en Dieu, bien qu'il soit sa sagesse et sa puissance?... Ainsi, si l'on peut dire qu'il a ignoré humainement, il a su divinement (οὐκοῦν κὰν ἀγθρωπίνως λέγηται, ἀλλὶ οἶοὲ θεῖκοῖς). Et il interroge : Où a été mis Lazare? parce que son humanité lui permet d'ignorer; mais il opère divinement, en le ressuscitant d'entre les morts. »

D'autres textes, relatifs à cette même question, sont d'une authenticité douteuse.

Dans le traité contre les Anthropomorphites, 14 (LXXVI, 1101), on lit : 'Αναγκαῖον ἐλθεῖν ἐπὶ τὴν οἰκονομίαν φάναι τε, δτι πεφόρηκε μὲν ὁ μονογενὴς λόγος τοῦ θεοῦ μετὰ τῆς ἀνθρωπότητος καὶ πάντα τὰ αὐτῆς, δίχα μόνης τῆς άμαρτίας. Μέτροις δὲ ἀνθρωπότητος πρέποι ἄν εἰκότως καὶ τὸ ἀγνοεῖν τὰ ἐσόμενα. οὐκοῦν, καθ' ὁ μὲν νοεῖται θεός, οἶδε πάντα δσα καὶ Πατήρ· καθ' δ

γε μὴν ἄνθρωπος ὁ αὐτός, οὐκ ἀποσείεται τὸ καὶ ἀγνοῆσαι δοκείν, διὰ τὸ πρέπειν τῆ ἀνθρωπότητι. "Ωσπερ δὲ αὐτὸς ών ἡ ζωὴ πάντων καὶ δύναμις τροφὴν σωματικὴν ἐδέχετο, τὸ τῆς κενώσεως οὐκ ἀτιμάζων μέτρον, ἀναγέγραπται δὲ καὶ ὑπνῶν καὶ κοπιάσας: οὕτω καὶ πάντα είδὼς τὴν πρέπουσαν τῆ ἀνθρωπότητι ἄγνοιαν οὐκ ἐρυθριᾳ προνέμων ἐκυτῷ. Γέγονεν γὰρ αὐτοῦ πάντα τὰ τῆς ἀνθρωπότητος δίχα μόνης τῆς άμαρτίας. Ἐπειδὴ δὲ τὰ ὑπὲρ ἑαυτοὺς οἱ μαθηταὶ μανθάνειν ἤθελον, σκήπτεται χρησίμως τὸ μὴ είδέναι καθ' ὁ ἄνθρωπος, καί φησι μηδὲ αὐτοὺς είδέναι τοὺς κατ' οὐρανὸν ὄντας άγίους ἀγγέλους, ∜να μὴ λύπωνται ὡς μὴ θαρρηθέντες τὸ μυστήριον.

Ce traité est tenu pour apocryphe par Tixeront (*Précis de patrologie*, p. 215; cf. *Histoire des dogmes*, 111, p. 77, n. 4); le P. Schulte (p. 94) le regarde comme authentique, au moins dans la partie qui contient ce chapitre 14.

Un fragment du Commentaire sur saint Matthieu (LXXII, 444 B) reproduit quelques lignes de ce texte en les encadrant autrement; il paraît peu probable que saint Cyrille se soit ainsi littéralement transcrit lui-même.

Un autre fragment du même Commentaire est plus suspect encore; il est reproduit par Migne (444 C-445) d'après une Chaine du Vatican éditée par Maï. On y lit : ηγνοηκέναι δέ φησιν· οὐκ ηγνόηκε θεός. Άλλ' εἰ καὶ αὐτός, χαίτοι θεὸς ὢν λόγος, γέγονέ τε καὶ κεγρημάτικεν ἄνθρωπος, ὂς άγνοεῖ τὰ ἐσόμενα κατά γε τὴν ἰδίαν φύσιν καὶ τὸ τῆς ἀνθρωπότητος μέτρον, δέγεται δὲ πολλάκις εξ ἀποκαλύψεως θεού. Après un assez long développement, l'auteur conclut : « Nous serons donc dans la vérité en disant que le Fils sait en tant qu'il est considéré comme Dieu et qu'il est Dieu; mais en tant qu'il est venu dans la nature humaine, puisqu'il s'est fait homme, il ne mentira pas en disant qu'il ne sait pas; et nous n'attribuerons point cette chose aux propriétés de la divinité, mais à la forme d'esclave, et à la condition de mendiant qu'il a prise pour nous. » Si l'on rapproche ce texte de la réponse à Théodoret, on y reconnaîtra moins la pensée de saint Cyrille que celle de son adversaire : ici comme chez Théodoret, l'ignorance est attribuée à la « forme d'esclave », et le Christ apparaît comme éclairé par les révélations divines. On peut comparer encore le traité De l'incarnation du Seigneur (en particulier ch. 32. PG, LXXV, 1473 B) édité parmi les œuvres de saint Cyrille, et reconnu aujourd'hui comme appartenant à Théodoret.

On peut enfin rapprocher des textes relatifs à l'ignorance du Christ ceux qui sont consacrés à expliquer son progrès en sagesse et en grâce (Luc, 11, 52).

Saint Cyrille recourt au même principe de solution : la nature divine du Verbe ne peut pas être sujette au progrès; mais la nature humaine peut l'être et l'a été en effet dans le Christ : Thesaurus, xxvIII (LXXV, 424 B) : οὐ καθὸ λόγος ἐστί, προκόπτειν λέγεται, ἀλλὰ καθὸ γέγονεν

ἄνθρωπος, καὶ φύσιν ἐφόρεσε τὴν τούτου δεκτικήν. Ibid., 424~C: οὐκ ἄρα προέκοψεν, ἢ λόγος ἐστίν,... ἀλλ' εἴρητα: καὶ τοῦτο διὰ τὴν τῆς ἐνανθρωπήσεως οἰκονομίαν. Cf. ibid., 424~D, etc.

Le Christ a voulu ce progrès humain pour nous être semblable, et nous sauver : Ibid., 425 D : ὥσπερ δι' ἡμᾶς ἐταπείνωσεν ἑαυτόν, οὕτω καὶ δι' ἡμᾶς ἐπιδέγεται τὸ προκόπτειν, ἵνα πάλιν ἡμεῖς ἐν αὐτῷ προκόπτωμεν ἐν σοφία... Πάντα γὰρ τὰ ἡμῶν δι' ἡμᾶς εἰς ἑαυτὸν ἀνεδέξατο χριστός, ἵνα πάντα μεταποιήση πρὸς τὸ ἄμεινον. Cf. ibid., 425 B, 428 C.

De même que l'ignorance, le progrès n'est qu'à la surface de la vie du Christ : dès l'origine, le Christ sait tout, étant le Verbe de Dieu, mais il manifeste progressivement sa science et sa grâce (ibid., 428 AB). Saint Cyrille n'entend pas par là que, dès l'origine, la science humaine du Christ ait été parfaite et se soit ensuite manifestée progressivement; mais il veut dire que sa science divine apparaît prorressivement dans son humanité : Ibid., 428 B : εί ἐν σοφία προκόπτειν εξρηται, ούχ ή σοφία προέχοπτεν, άλλ' εν αὐτή τὸ ἀνθρώπινον. ἀποχαλυπτομένης γάρ καὶ φανερουμένης όσημέραι τῆς θεότητος ἐν αὐτῷ, ἀεὶ θαυμαστότερος παρὰ τοῖς δρώσιν ἐγίνετο. Ibid., 428 C : Ἐν σοφία προέχοπτεν τὸ ἀνθρώπινον κατά τόνδε τὸν τρόπον: ή τὴν ἀνθρώπου φύσιν ἐνδυσαμένη σοφία, τουτέστιν, ὁ τοῦ θεοῦ λόγος, κατά βραγύ διά τῶν ἔργων καὶ τῶν παραδόξων ἀποτελεσμάτων, θεοποιούσα παρά τοῖς δρώσι τὸν ἀναληφθέντα ναόν, προκόπτειν αὐτὸν ἐποίει κατὰ τούτο, ούτως εν σοφία προέχοπτεν ή ανθρωπότης, θεοποιουμένη δι' αὐτῆς. Ibid., 429 C : οθη ή σοφία καθ' ξαυτήν προέκοπτεν ή σοφία ἐστίν, άλλ' ἐν σοφία τὸ άνθρώπινον, κατά βραγύ διαλάμπον καὶ φαινόμενον δι' αὐτῆς. ὅτιπερ καὶ ὄργανον εξη της εν αὐτη θεότητος, κατά βραγύ πρὸς την ἔκφασιν αὐτης διά τῶν ἔργων υπηρετούν. Schol. de incarnat., 13 (LXXV, 1388 B) : εί δὲ δὴ καὶ λέγοιτο προκόπτειν δ Ίησους ήλικία και σοφία και χάριτι, της οίκονομίας έσται το γρημα. Συνεγώρει γὰρ ὁ θεοῦ λόγος διὰ τῶν τῆς ἰδίας φύσεως ἐθῶν ἰέναι τὸ ἀνθρώπινον. καὶ οἶον κατὰ βραγύ τῆς ξαυτοῦ θεότητος ἤθελε κατευρύνειν τὸ περιφανές, καὶ τῆ τοῦ σώματος ήλικία συμπαρεκτείνειν τὰ ξαυτοῦ, ὡς ἄν μή τι τὸ ξένον ὁρῶτο, καὶ τῷ λίαν ἀσυνήθει ταράττοι τινάς... Οὐκοῦν σωματική μὲν ἡ αύξη καὶ τὸ προκόπτειν εν γάριτι καὶ σοφία πρέποι αν τοῖς τῆς ανθρωπότητος μέτροις.

Le rapprochement, qui est indiqué dans ce dernier texte, entre la croissance du corps de l'Enfant Jésus et le développement progressif de son intelligence humaine, éclaire la pensée de saint Cyrille; il y revient ailleurs avec plus d'insistance: Quod unus sit Christus (LXXV, 1332): « Le sage évangéliste, ayant introduit le Verbe divin fait chair, montre que, s'étant uni selon l'économie de l'incarnation à la chair qu'il avait prise, il l'a laissée se développer selon les lois de sa propre nature. Or c'est le propre de l'humanité de progresser en âge et en sagesse, je dirai même en grâce, l'intelligence qui se trouve en chacun se développant, en quelque façon, en même temps que les dimensions du corps. Chez les enfants elle n'est plus ce qu'elle était au premier âge, et dans la suite elle croît encore. Car il n'était certainement pas impossible ni irréalisable pour le Verbe, puisqu'il

est Dieu et né du Père, de grandir dès le berceau le corps qu'il s'était uni, et de l'amener soudain à la croissance parfaite. Et je dirai aussi qu'il lui était aisé et facile de manifester dans l'enfant une sagesse admirable; mais cela eût peu différé de la magie, et cela eût rompu l'économie de l'incarnation. Car ce mystère s'est accompli sans éclat. Il a donc permis aux lois de l'humanité de garder en lui toute leur valeur. Et l'on attribuera cela à sa ressemblance avec nous : nous nous développons peu à peu, le temps faisant croître notre stature et, dans la même proportion, notre intelligence. »

Tous ces textes constituent un ensemble cohérent et assez facile à interpréter; on peut ramener cette doctrine à ces quelques points principaux : la science divine du Verbe est infiniment parfaite, et le Christ eût pu la manifester, dès l'origine et en toute occasion, dans son humanité; mais, s'étant fait semblable à nous, il a voulu partager nos infirmités : il a donc voulu que le développement de son intelligence apparût progressif comme celui de son corps, et il a voulu aussi se montrer, en certaines occasions, comme ignorant, de même qu'il a voulu souffrir de la faim et de la soif.

Dans cet énoncé, pour serrer de plus près la pensée de saint Cyrille, nous avons tenu à représenter cette ignorance comme apparente, comme extérieure, ainsi que le saint docteur le fait luimême le plus souvent; mais nous ne pensons pas que par là il veuille signifier une feinte ou un faux semblant : dans cette hypothèse on ne pourrait comprendre le dessein miséricordieux du Christ, sur lequel il insiste tant (« il a voulu prendre toutes nos infirmités pour les guérir toutes ») et l'on ne pourrait non plus s'expliquer ce rapprochement de la croissance physique du corps avec le développement progressif de l'intelligence. On interprétera plus exactement cette doctrine en concevant, d'après saint Cyrille, cette ignorance humaine comme réelle, mais comme étant, pour ainsi dire, à la surface de la vie du Christ; quiconque pénétrera plus avant, rencontrera la divinité et sa science infinie; cette ignorance n'est qu'une forme extérieure (σχημα); mais l'humanité du Christ est appelée de même par saint Cyrille, et dans ces mêmes passages, σχημα ἀνθρώπινον (Thes., 28. PG, LXXV, 429 B), En reprenant cette expression, que saint Paul avait consacrée, saint

<sup>1.</sup> Phil., 11, 7: σ/ήματι εύρεθεὶς ὡς ἄνθρωπος. C'est en ce sens que saint Béat (ad Elipandum epistula, 1, 112... 116 (PL, xcvi, 964... 967) compare le Christ et ses deux vies, divine et humaine, au livre écrit « intus et foris »: « Foris scriptus est, cum dicit: De die autem et hora illa nemo scit, neque angeli caelorum, neque Filius, nisi solus

Cyrille n'entend certes pas mettre en question la réalité de l'humanité du Seigneur, mais montrer qu'il y a en lui, sous les dehors de cette humanité, une autre nature plus intime, plus profonde; c'est dans le même sens qu'il écrit : « le Christ attribue l'ignorance à son humanité, et non pas à sa propre nature (τῆ ἀνθρωπότητι καὶ οὐ τῆ οἰκεία φύσει τὸ ἀγνοεῖν περιτίθησιν. Thes. PG, Lxxv, 373 A). L'humanité du Christ est, avant tout, pour lui, l'instrument dont se sert le Verbe (Thes. Lxxv, 429 C), et par lequel il révèle sa divinité (ibid., 428 B); à son gré, il y manifeste l'ignorance propre aux hommes, ou il y fait transparaître la science d'un Dieu.

Cette conception est, à coup sûr, très séduisante; mais le progrès de la théologie chrétienne y apportera des corrections considérables: d'une part, on comprendra mieux, surtout à la suite de saint Augustin, que l'ignorance n'est pas comparable aux infirmités physiques, mais qu'elle est intimement liée au péché comme sa conséquence et comme son principe. D'autre part, les controverses christologiques du ve siècle, contre les monophysites et les monothélites, vont amener les théologiens à considérer de plus près l'humanité du Christ, et à étudier plus attentivement les dons humains qui la perfectionnent, dans l'ordre de la science comme dans l'ordre de la grâce.

## § 3. - Saint Augustin.

Saint Augustin a fréquemment commenté le texte de saint Marc relatif au jour du jugement : il lui a consacré une discussion particulière : dans le livre des 83 Questions, qu. 60 (PL, xL, 48); il l'a développé dans un sermon : serm. 97 (PL, xxxvIII, 589); il l'a souvent discuté dans ses ouvrages de controverse ou d'exposition dogmatique : De Trin. I, 12, 23 (PL, XLII, 837); de Genesi contra Manich., I, 22, 34 (PL, XXXIV, 190); in Psalm. XXXVI, 4 (PL, XXXVI, 355); in Psalm. VI, 1 (PL, XXXVI, 90). Son interprétation n'a jamais varié : le Christ connaissait comme le Père le jour du jugement; s'il a dit qu'il l'ignorait, c'est qu'il ne pouvait ni ne voulait nous le révéler : « Hoc enim nescit, quod nescientes facit, id est, quod non ita sciebat, ut tunc discipulis indicaret : sicut dictum est ad Abraham : Nunc cognovi quod timeas Deum (Gen., XXII, 12),

Pater. Intus scriptus est, cum dicitur: Dies ultionis in corde meo... » Une expression semblable est employée par l'Église dans sa liturgie pour désigner l'humanité du Christ: « ... ut per eum, quem similem nobis foris agnovimus, intus reformari mereamur » (oraison pour l'octave de l'Épiphanie).

id est nunc feci ut cognosceres; quia ipse sibi in illa tentatione probatus innotuit<sup>1</sup>. » Dans les autres textes que nous avons cités, saint Augustin reproduit la même interprétation en l'éclairant par d'autres exemples<sup>2</sup>. Il y ajoute dans son commentaire sur le Psaume xxxvi une remarque utile sur le rôle du Christ ici-bas: « Quia Dominus noster Jesus Christus magister nobis missus est, etiam Filium hominis dixit nescire illum diem, quia in magisterio ejus non erat ut per eum sciretur a nobis. »

Mais l'influence de saint Augustin en cette question s'est exercée surtout par sa doctrine théologique de l'ignorance et du péché. Saint Athanase et beaucoup plus encore saint Cyrille d'Alexandrie voient dans l'ignorance du Seigneur une intention miséricordieuse: c'est pour eux une application du plan général de l'incarnation, par lequel le Fils de Dieu a pris sur lui toutes nos misères pour les guérir toutes; saint Augustin au contraire distingue l'ignorance de toutes nos autres infirmités: la faim, la soif, la mort même, le Fils de Dieu s'est chargé de tout cela, mais non pas de l'ignorance, parce que l'ignorance est non seulement la conséquence, mais aussi le principe du péché. Il s'en explique surtout dans sa controverse avec les Pélagiens:

De peccat. meritis et remiss., 11, 29, 48: « Venit in similitudinem carnis peccati, ut evacuaret corpus peccati, in quo infirmissimo nulli usui congruis vel idoneis infantilibus membris, anima rationalis miserabili ignorantia praegravatur. Quam plane ignorantiam nullo modo crediderim fuisse in infante illo, in quo Verbum caro factum est, ut habitaret in nobis, nec illam ipsius animi infirmitatem in Christo parvulo fuerim suspicatus, quam videmus in parvulis. Per hanc enim etiam, cum motibus irrationabilibus perturbantur, nulla ratione, nullo imperio, sed dolore aliquando vel doloris terrore cohibentur: ut omnino videas illius inobedientiae filios, quae movetur in membris repugnans legi mentis, nec cum vult ratio, conquiescit... Sed, quia in eo erat similitudo carnis peccati, mutationes aetatum perpeti voluit ab ipsa exorsus infantia, ut ad mortem videatur etiam senescendo illa caro pervenire potuisse, nisi juvenis fuisset occisus. »

1. Cette interprétation et cet exemple ont été repris par saint Thomas dans l'explication qu'il propose de ce texte : IIIa, qu. 10, art. 2, ad 1 : « Dicitur ergo nescire diem et horam judicii, quia non facit scire : interrogatus enim super hoc ab Apostolis (Act. 1), hoc eis noluit revelare; sicut e contrario legitur : Nunc cognovi quod timeas Deum, id est nunc cognoscere te feci. »

2. On peut comparer encore l'interprétation proposée par saint Augustin de Act. 1, 7 : Epist. exciv, De fine saeculi, 11, 4 (xxxIII, 906).

Déjà, dans la Cité de Dieu, saint Augustin avait décrit sous les mêmes traits l'ignorance humaine :

De civit. Dei, xxi, 22, 1 (PL, xli, 784): « Nam quod ad primam originem pertinet, omnem mortalium progeniem fuisse damnatam, haec ipsa vita, si vita dicenda est, tot et tantis malis plena testatur. Quid enim aliud indicat horrenda quaedam profunditas ignorantiae, ex qua omnis error exsistit, qui omnes filios Adam tenebroso quodam sinu suscipit, ut homo ab illo liberari sine labore, dolore, timore non possit? Quid amor ipse tot rerum vanarum atque noxiarum, et ex hoc mordaces curae...? Verum haec hominum sunt malorum, ab illa tamen erroris et perversi amoris radice venientia, cum qua omnis filius Adam nascitur. Ab hujus tam miserae quasi quibusdam inferis vitae non liberat nisi gratia Salvatoris Christi... »

Mais, si le Christ nous sauve de cet abîme, ce n'est pas en s'y précipitant lui-même : « Il est notre science, il est notre sagesse; c'est lui qui nous fait croire aux choses temporelles; c'est lui qui nous révèle les choses éternelles » (De Trinit., XIII, 19, 24. PL, XIII, 1034).

Ailleurs encore, dans une interprétation allégorique de l'histoire de Lazare, saint Augustin oppose à l'ignorance la science du Christ, « qui n'a pas commis de péché et qui n'a rien ignoré » :

De div. quaest. 83, qu. 65 (PL, xL, 60): « Quod autem facies ejus (Lazari) sudario tecta erat, hoc est quod in hac vita plenam cognitionem habere non possumus... et dixit Jesus: Solvite et sinite ire; hoc est: quod post hanc vitam auferentur omnia velamenta, ut facie ad faciem videamus. Quantum autem intersit inter hominem quem Dei Sapientia gestabat, per quem liberati sumus, et ceteros homines, hinc intelligitur, quod Lazarus nisi exiens de monumento non solvitur: id est etiam renata anima nisi resolutione corporis libera ab omni peccato et ignorantia esse non potest, quamdiu per speculum et in aenigmate videt Dominum; illius autem linteamina et sudarium, qui peccatum non fecit et nihil ignoravit, in monumento inventa sunt. Ipse enim solus in carne non tantum monumento non est oppressus, ut aliquod peccatum in eo inveniretur, sed nec linteis implicatus, ut eum aliquid lateret aut ab itinere retardaret.»

Cette conception de la faute originelle, de la blessure qui en est résultée, du salut qui nous en guérit, marque dans la théologie catholique un progrès incontestable et définitif.

1. Saint Augustin n'a pas nié dans la science du Christ tout pro-

L'influence de cette doctrine apparaît déjà dans la Rétractation de Léporius: ce moine avait répandu en Gaule des doctrines hérétiques, à la fois pélagiennes et nestoriennes; venu en Afrique, il y rédigea, vers 418, sous l'influence de saint Augustin, une rétractation adressée aux évêques de Gaule; Augustin et trois autres évêques africains souscrivirent cette pièce pour la recommander aux évêques de Gaule et pour attester qu'elle était bien de Léporius.

Deux passages de cette profession de foi intéressent la question de la science du Christ : dans le premier, Léporius, commentant le texte de saint Luc, affirme dans le Christ une science progressive et attribue la réalité de ce progrès au dessein rédempteur du Christ qui a voulu porter toutes nos infirmités :

Libellus emendationis, 6 (PL, 31, 1225): « Et quia omnes infirmitates nostras, id est naturae nostrae, portavit, et vere secundum carnem suscipiens in se affectus nostros, ad probationem veri hominis, currente in eodem nihilominus cursu nostrae mortalitatis, potestate scilicet, non necessitate, aetate et sapientia, Evangelista testante, profecit, esurivit, sitivit, fatigatus est, flagellatus est, crucifixus est, mortuus est, resurrexit. »

Plus bas, Léporius réprouve et anathémathise ce qu'il avait écrit de l'ignorance du Christ:

Ibid. 10 (1229): « Ut autem et hinc nihil cuiquam in suspicione derelinguam, tunc dixi, immo ad objecta respondi, Dominum nostrum Jesum Christum secundum hominem ignorare. Sed nunc non solum dicere non praesumo, verum etiam priorem anathematizo prolatam in hac parte sententiam : quia dici non licet etiam secundum hominem ignorasse Dominum prophetarum. »

Ce document n'avait sans doute aucun caractère définitif, et la christologie n'en est pas irréprochable 1; la recommandation de saint Augustin lui donna cependant une grande autorité.

grès : de diversis quaest. 83, qu. 75 (PL, XL, 87; de Genesi ad litteram, x, 48, 32 (xxxiv, 422); contra Maximum Ar. episc. II, 23, 7 (xLII, 802); dans le premier de ces textes il admet même ce progrès dans la vision de Dieu par le Christ; mais il ajoute : « Si autem pietas hoc non admittit, ut primo ex parte videret homo dominicus, deinde ex toto, quamquam în sapientia proficere dictus sit; in corpore suo intelligatur heres, id est Ecclesia, cujus coheredes sumus. »

1. Léporius interprète ainsi la parole du Christ, Deus, Deus meus,

quare me dereliquisti? 9: « velut carnis ipsius voce utens, ponens

Cette autorité toutefois ne s'imposa pas d'une façon définitive, même en Afrique. Vers la fin du v° siècle, VIGILE DE THAPSE, pour prouver contre Eutychès la réalité d'une âme humaine dans le Christ, reprend l'argument que saint Ambroise faisait valoir contre les Apollinaristes : « Dicit de eo Isaias : Priusquam sciat puer respuere malum et eligere bonum; antequam cognoscat puer vocare patrem aut matrem. Num quid naturam Verbi tantae audemus ignorantiae subicere, cui nec praeterita, nec futura habentur occulta †? »

Au début du vi° siècle, saint Fulgence oppose encore aux Ariens la même argumentation dans ses livres à Thrasamund, roi des Vandales (1, 8. PL, txv, 231); partant du même texte d'Isaïe, il le commente ainsi : « Si anima vel intellectus naturae in Christo defuisse credatur humanae, quid in infante bonum malumque dicitur ignorasse? An illam divinam Filii Dei naturam ignorantiae boni malique subicimus, ut humanam in Christo animam denegemus?.. Anima igitur humana, quae rationis capax naturaliter facta est, bonum malumque in infante Christo nescisse dicitur, quae secundam evangelicam veritatem in puero Jesu sapientia et gratia profecisse narratur. »

Cette question de la science du Christ est plus longuement traitée par saint Fulgence dans sa lettre à Ferrand (*Epist.* xiv, qu. III, 25-34. *PL*, Lxv, 415-424), et on reconnaît mieux dans sa réponse l'influence de son maître, saint Augustin.

Ferrand avait demandé à saint Fulgence « utrum anima Christi susceptricis deitatis plenam habeat omnino notitiam ». C'est à cette question que répond ici saint Fulgence; il ne traite donc pas dans son ensemble la science du Christ, mais ne la considère que par rapport à cet objet : la divinité. Sa réponse est très ferme : nous autres, fils adoptifs, nous ne connaissons que partiellement la divinité; au contraire, l'âme du Christ en a eu une pleine connaissance; il observe toutefois qu'elle ne connaît pas la divinité comme la divinité se connaît elle-même : « novit quantum illa, sed non sicut illa ». On remarquera surtout dans cette consultation la doctrine augustinienne, qui y est développée, de la vérité et de la grâce : « Nescio quomodo accipiamus Unigenitum a Patre ple-

praeteritum pro futuro quia per mortem crucis necessario terrenum corpus erat a Deo pro tempore relinquendum, non solum a Deo, verum etiam ab anima sua quae erat unita cum Deo, hoc ipsum prius quam fieret, nobis moriens testaretur. »

<sup>. 1.</sup> Contra Eutychetem, v, 13 (PL, LXII, 143); cf.ibid., 7 (139); 12 (143).

num gratiae et veritatis, si vel illi plenitudini veritatis aliquid plenitudinis gratiae deesse dicimus, vel illi plenitudini gratiae non totam inesse veritatis plenitudinem aestimemus... Non autem tota plenitudo veritatis habetur, quando ipsius veritatis aliquid ignoratur, quod absit ut de Christo aliquatenus sentiamus » (32-33. 421).

Cette dissertation de saint Fulgence a eu dans le haut moyen âge une grande influence, sur Alcuin particulièrement et plus tard sur Hugues de Saint-Victor<sup>4</sup>.

# § IV. — Les Agnoètes et les controverses christologiques du VI au VIII° siècle.

Les agnoètes sont des monophysites, qui, sous la conduite du diacre Thémistius, se séparèrent, vers 540, du patriarche monophysite d'Alexandrie, Timothée II.

Les documents principaux relatifs aux Agnoètes sont: Liber., Breviar., 19 (PL, LXVIII, 1034); Eulog. patr. Alex., ap. Phot., cod. 230 (PG, CIII, 1080-1084); Greg. Magnus, epist. 39 (PL, LXXVII, 1096-1099); (Leont. Byz., de sectis, V(PG, LXXXVI, 1232d); Timoth. presb., de recept. haeretic. (PG, LXXXVI, 41 b, 53 d, 57 c); Joan. Damasc., haer. 85 (XCIV, 756 b); Doctrina Patrum de incarnatione, ed. Diekamp, p. 104. La plupart de ces textes sont commodément réunis par J. Marič, à la fin de sa dissertation De Agnoetarum doctrina, argumentum patristicum pro omniscientia Christi hominis relativa (Zagreb, 1914), p. 113-120.

Parmi les multiples sectes monophysites qui se développèrent dans le cours du vre siècle, les Sévériens étaient les plus proches des catholiques : tandis que les Julianistes niaient dans le Christ la réalité des faiblesses humaines, la faim, la soif et les autres, les disciples de Sévère d'Antioche l'affirmaient fortement. L'un d'entre eux, Thémistius, diacre d'Alexandrie, poussa plus loin le même principe et affirma la réalité de l'ignorance humaine. Le patriarche monophysite d'Alexandrie, Timothée, repoussa cette conséquence et condamna Thémistius<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> Le P. Schulte, p. 120, compare Alcuin, de fide s. trin. III, 11, PL, ci, 30, qui transcrit s. Fulgence, et Hugues, de sapientia animae Christi, PL, clxxvi, 845.

<sup>2.</sup> Parmi les fragments monophysites cités par Lebon dans son ouvrage sur Le Monophysisme Sévérien (Louvain, 1909), on remarquera, p. 469, ce fragment de Timothée sur la résurrection de Lazare:

Vers la fin du même siècle, des moines du désert de Palestine, aux environs de Jérusalem, reprirent les mêmes thèses et consultèrent à ce sujet Anatole, apocrisiaire pontifical, à Constantinople. Celui-ci en référa au pape saint Grégoire et au patriarche d'Alexandrie, Euloge.

Euloge répondit par une lettre dont le texte original est perdu, mais dont Photius nous a transmis un long résumé (PG, cm, 1080-1084):

Euloge nie toute ignorance dans le Christ et pense que son humanité connaissait tout le présent et tout l'avenir : Οὐτε κατὰ τὸ ἀνθρώπινον, πολλῷ δὲ μᾶλλον οὐδὲ κατὰ τὸ θεῖον ἀγνοεῖν τὸν κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν οὕτε τὸν τάφον τοῦ Λαζάρου, οὕτε τὴν τελείαν ἡμέραν διατείνεται. οὕτε γὰρ τὸ ἀνθρώπινον, εἰς μίαν ὑπόστασιν συνελθὸν τῇ ἀπροσίτῳ καὶ οὐσιώδει σοφία, ἀγνοήσει ἄν τι, ισπερ οὐδὲν τῶν παρόντων, οῦτω δὴ οὐδὲ τῶν μελλόντων. Les interrogations du Christ ne sont que des figures de langage, comme celles qui sont prêtées à Dieu lui-même (p. ex. à Adam : Où es-tu? à Caïn : où est Abel?) , de même aussi la phrase sur le jour du jugement; on peut aussi, avec saint Cyrille et saint Grégoire de Nazianze, entendre cette phrase en ce sens que l'ignorance est conçue comme une propriété naturelle de l'humanité du Christ, sī, par une abstraction de l'esprit, on la considère formellement comme humanité : Ἰδιον δὲ γνώρισμα ψιλῆς ἀνθρωπότητος ἡ ἄγνοια. κατὰ τοῦτο ἐηθείη ἄν ἐπὶ τῆς κατὰ Χριστὸν ἀνθρωπότητος, ὡς ἀπλῶς ἀνθρωπότητος,

« (Le Christ) demanda selon l'économie où se trouvait Lazare, non qu'il l'ignorât, mais afin que le tombeau fût connu de ceux qui étaient présents, et pour que ceux-ci fussent témoins de la résurrection de Lazare. Car il n'ignorait pas, avant l'incarnation, où se trouvait Adam, mais il donnait à sa créature (en l'interrogeant) une occasion de s'excuser à cause de la défiance produite par la prévarication. Il dit de même à Caïn : Où est ton frère Abel? lui donnant, comme Dieu, l'occasion de se disculper. Jésus pleura donc, manifestant ainsi une chose qui convient à l'homme, à cause de la douleur qu'il éprouvait. Il pria son Père à cause des assistants, afin qu'ils crussent en lui. Mais ensuite, donnant un ordre au moyen d'une langue humaine, il ressuscita Lazare, car il était Dieu incarné. »

1. Il est assez curieux de comparer cette argumentation au texte de l'Eranistes, où Théodorer écarte cette parité (LXXXIII, 149 b); après avoir prouvé par les interrogations du Christ la réalité de son âme humaine, il écarte l'objection qu'on tire des interrogations prêtées à Dieu par l'A. T.: Πολλή τῶν οἰανομιῶν ἡ διαφορά, ἐν μὲν γὰρ τῷ παλαιῷ λόγων τοιούτων οἰανομία, ἐνταῦθα δὲ καὶ πραγμάτων. — Saint Cyrille, au contraire, on l'a vu plus haut (p. 570) comparait lui aussi les interrogations du Christ dans l'évangile à celles de Dieu dans l'Ancien Testament; de même Timothée II, le patriarche monophysite d'Alexandrie.

θεωρεϊσθαι τὴν ἄγνοιαν!. Si quelques-uns des saints Pères ont attribué l'ignorance à l'humanité du Christ, ils n'ont pas donné cela comme un dogme (οὐχ ὡς δόγμα τοῦτο προήνεγχαν), ils s'en sont servi seulement pour écarter une objection arienne; au reste on peut aussi avec piété entendre leur langage au figuré.

Cette lettre contient deux renseignements intéressants : Euloge estime qu'on ne peut, sans une « témérité dangereuse », attribuer l'ignorance à la divinité ni à l'humanité du Christ<sup>2</sup>; il reconnaît que, dans la controverse anti-arienne, certains des saints Pères ont été d'un sentiment différent<sup>3</sup>.

Il pense, et sans doute avec raison (v. supra, p. 564) pouvoir s'appuyer sur saint Grégoire de Nazianze; il invoque aussi l'autorité de saint Cyrille d'Alexandrie, mais d'ailleurs il corrige le principe de sa doctrine : le Christ a pris sur lui toutes nos infirmités; Euloge ne veut plus l'entendre au sens propre que des infirmités corporelles, comme la faim et la soif (1081 b).

c) En 600, saint Grécoire le Grand, à qui Euloge avait communiqué sa lettre, adhéra sans réserve à sa doctrine, dans laquelle il déclara reconnaître la tradition latine: Ep. 39 (PL, LXXVII, 1096-1099): « De doctrina vestra contra haereticos, qui dicuntur Agnoitae, fuit valde, quod admiraremur; quod autem displiceret, non fuit... Ita autem doctrina vestra per omnia Latinis concordavit, ut mirum mihi non esset, quod in diversis linguis Spiritus non fuerit diversus... De eo vero, quod scriptum est: Quia diem et horam neque Filius neque angeli sciunt, omnino recte vestra sanctitas sensit, quoniam non ad eumdem Filium, juxta hoc quod caput est, sed juxta corpus ejus, quod sumus nos, est certissime referendum... Et hoc intellegi subtilius potest, quia incarnatus Unigenitus, factusque pro nobis homo perfectus, in natura quidem humanitatis novit diem et horam judicii, sed tamen hunc non ex natura humanitatis novit. »

Après avoir ainsi expliqué les principaux textes objectés, saint Grégoire pose une dernière question particulièrement grave, mais qu'il ne résout pas : « Ad haec vero mihi idem communis filius Anatolius diaconus respondit aliam quaestionem, dicens : Quid si obiciatur mihi, quia sicut immortalis mori dignatus est, ut nos liberaret a morte, et aeternus ante tempora fieri voluit temporalis, ita Dei sapientia ignorantiam nostram suscipere dignata est, ut nos ab igno-

1. On retrouve un peu plus tard la même thèse et la même interprétation de saint Grégoire de Nazianze chez saint Jean Damascène, De fide orthodoxa, III, 21 (XCIV, 1084).

2. Ούτε γὰρ κατὰ τὴν θεότητα ούτε κατὰ τὴν ἀνθρωπότητα τὴν ἄγνοιαν

λέγειν ἐπ' αὐτοῦ (τοῦ Χριστοῦ) θράσους ἐπισφαλοῦς ἡλευθέρωται.

3. Il ajoute, il est vrai : Ei dè κατὰ ἀναφορὰν κὰκείνους δοίη ταῦτά τις εἰπεῖν, τὰν εἰσεδέστερον λόγον ἀποδέξεται, mais il n'ose lui-même en donner cette interprétation bénigne.

rantia liberaret? Sed ad haec ei necdum respondi, quia gravi nunc usque infirmitate detentus sum. » Dans cette doctrine objectée par Anatole on aura reconnu une idée chère à saint Athanase et à saint Cyrille; saint Grégoire ne l'a pas discutée ici; mais nous avons déjà vu comment Euloge la corrige.

Ce document, comme le précédent, condamne directement les hérétiques agnoètes, et leur oppose la doctrine augustinienne de la

science humaine du Christ.

d) Saint Sophrone, patriarche de Jérusalem (de 634 à 638), dans la lettre qu'il écrivit à Sergius de Constantinople en prenant possession de son siège, condamne, entre autres hérétiques, Thémistius, le chef des agnoètes (PG, LXXXVII, 3192-3193); voici le passage essentiel de cette condamnation:

Εἰ μὴ γὰρ ἢγνόει τῶν οἰχείων λόγων τὴν δύναμιν, οἰκ ἄν τὴν δλέθριον ἄγνοιαν τέτοχε, καὶ τοῦ τῆς ἀγνοίας ἄγους θερμῶς ὑπερήσπιζεν, ἀγνοεῖν τὸν Χριστόν, οἰ καθὸ θεὸς ὑπῆρχεν ἀίδιος, ἀλλὰ καθὸ γέγονεν κατὰ ἀλήθειαν ἄνθρωπος, τὴν ἡμέραν τῆς συντελείας καὶ κρίσεως ἐξ ἀφρόνων φρενῶν ἐρευγόμενος, καὶ ψιλὸν αὐτὸν ἐργαζόμενος ἄνθρωπον καὶ ταῦτα τερατείαν ἐπιφημίζων ξαυτῷ τὴν ἀκέφαλον, καὶ φύσιν μίαν αὐτοῦ τοῦ σωτῆρος ἡμῶν Χριστοῦ φανταζόμενος σύνθετον.

La doctrine visée ici est bien l'hérésie des agnoètes monophysites : ils n'admettent dans le Christ qu' « une nature composée », et, par suite, en supposant le Christ ignorant, ils en font un « pur homme ».

Vers la même date (entre 579 et 607, d'après Loors, RE, xi, p. 395, 34) un auteur anonyme, mais très orthodoxe, écrivait le De sectis, attribué longtemps à Léonce de Byzance: après avoir rappelé les discussions soulevées parmi les monophysites au sujet de la science du Christ, il rapporte que le concile (de Chalcédoine) refusa de s'en occuper, que « la plupart des Pères, ou même presque tous, semblent professer l'ignorance du Christ », que la réalité de sa nature humaine nous conduit au même résultat, et de même l'évangile:

De sectis, x, 3 (exxxvi, 1264 a): Ἡμεῖς δὲ λέγομεν, ὅτι οὐ δεῖ πάνυ ἀχριδολογεῖν περὶ τούτων τοιγαροῦν οὐδὲ ἡ σύνοδος τοιοῦτο ἐπολυπραγμόνησε δόγμα.
Πλὴν ἐστέον, ὅτι οἱ πολλοὶ τῶν πατέρων, σχεδὸν δὲ πάντες, φαίνονται λέγοντες
αὐτὸν ἀγνοεῖν. Εἰ γὰρ κατὰ πάντα λέγεται ἡμῖν ὁμοούσιος, ἀγνοοῦμεν δὲ καὶ
ἡμεῖς, δηλονότι δὲ καὶ αὐτὸς ἡγνόει. Καὶ ἡ γραφὴ δὲ λέγει περὶ αὐτοῦ, ὅτι
προέκοπτεν ἡλικίᾳ καὶ σοφίᾳ, δηλονότι ἐκεῖνο μανθάνων, ὅπερ ἡγνόει.

## Ce texte est le dernier de la littérature patristique grecque où

1. Le P. Schulte (p. 137) a relevé cependant chez Euthymus Zigabenus une interprétation de Marc, XIII, 32, qui rappelle celles de saint Athanase et de saint Cyrille: l'ignorance du jour du jugement est à attribuer, non à la divinité, mais à l'humanité du Christ: Panoplia

l'on rencontre l'affirmation d'une ignorance humaine dans le Christ. Désormais la distinction que nous avons rencontrée chez les monophysites (Timothée) comme chez les catholiques (Euloge) s'impose à tous : le Christ a pris sur lui nos infirmités physiques. mais pas notre ignorance.

Cette distinction a été surtout établie avec beaucoup de vigueur et de netteté par S. MAXIME : reprenant le texte classique de saint Grégoire de Nazianze, il affirme qu'on ne trouve d'ignorance humaine en Jésus-Christ, que si l'on isole, par abstraction, l'humanité de la divinité, car l'ignorance est une suite de la faute originelle, de même que la désobéissance, l'insoumission de nos puissances1; il en va autrement des infirmités physiques : « le sommeil, la faim, la soif, la fatigue, les larmes, l'agonie, la fuite, la croix, la mort » (ibid., 220 c): tout cela, le Christ l'a pris réellement et substantiellement. Plus bas il établit plus clairement encore la même distinction : διττὸς γὰρ ὁ περὶ παθών λόγος: ὁ μὲν τῆς ἐπιτιμίας, ὁ δὲ τῆς ἀτιμίας καὶ ὁ μὲν φύσιν τὴν ἡμετέραν γαρακτηρίζων, ὁ δὲ δι' δλου παραγαράττων. Έκεῖνον μὲν οὖν ὡς ἄνθρωπος δι' ήμας θέλων οὐσιωδώς κατεδέξατο, όμου τε την φύσιν πιστούμενος, καὶ τὸ καθ' ήμων λύων κατάκριμα: τούτον δὲ πάλιν, ὡς φιλάνθρωπος, οίκονομικῶς ὡκειώσατο (237 B). Ainsi toutes les infirmités qui sont le « châtiment » du péché, et qui « caractérisent » notre nature, le Christ les a prises substantiellement; mais celles qui sont un « déshonneur » et qui « défigurent » l'humanité, le Christ n'en a pris que l'apparence.

Saint Maxime écrivait ainsi vers le milieu du viie siècle; cinquante ans plus tard, Anastase le Sinaïte, dans le florilège patristique intitulé Doctrina Patrum de incarnatione (éd. Diekamp, p. 104), écarte du Christ toute ignorance humaine réelle; il interprète dans le même sens les textes des Pères qui ont dit que le Christ avait ignoré humainement le dernier jour : « ils ont voulu dire par là que la nature humaine n'avait pas d'elle-même, par sa propre substance, la connaissance de l'avenir ». Saint Jean Damascène, dans le cours du viiie siècle, expose la même doctrine, et la confirme par le texte classique de saint Grégoire de Nazianze (De fide orthod., III, 21. PG, xciv, 1084). Il affirme fortement que le Christ a pris toutes nos infirmités, sauf le péché; mais il n'entend par là que πάντα τὰ φυσικὰ καὶ ἀδιάδλητα πάθη, telles que « la faim, la soif, la fatigue, la peine, les larmes... » (ibid. 20. 1081); l'ignorance ne rentre pas dans cette catégorie, et le Christ n'en a pris que l'apparence (ibid., IV, 18. 1185).

dogmatica, 11 (PG, cxxx, 635); cf. in Ps. xv, 7 (cxxviii, 201); in Luc. (CXXIX, 897). Mais ailleurs le même auteur, reprenant une interprétation de saint Basile, explique que le Fils ne connaîtrait pas le dernier jour, si le Père ne le connaissait : in Matth. (CXXIX, 624).

1. Opusc. theol. (PG, xci, 221 B).

Les précisions ainsi apportées à la question de la science humaine du Christ sont dues aux controverses christologiques. En soulevant le problème des infirmités humaines, que le Seigneur, d'après eux, n'aurait pas prises, Julien d'Halicarnasse et ses disciples, les aphtartodocètes, forcèrent leurs adversaires à préciser leur position au sujet de l'ignorance humaine : à la lumière de ces discussions on comprit mieux comment il fallait entendre le principe : le Christ a pris toutes nos infirmités sauf le péché; désormais on distinguera fermement entre ces infirmités celles qui ne sont qu'un châtiment du péché et celles qui sont un déshonneur, celles qui caractérisent notre nature et celles qui la déforment : on reconnaîtra que les premières sont dans le Christ réellement et les autres seulement en apparence.

On a été encore conduit à ce résultat par la lutte contre les monothélites: Théodore de Byzance, auquel répond saint Maxime, raisonnait ainsi : les Pères sans doute reconnaissent dans le Christ une volonté humaine, mais aussi une ignorance humaine; si l'on ne veut pas admettre, sous peine d'être agnoète, une ignorance humaine réelle, il ne faut pas admettre davantage une volonté humaine réelle (PG, CXI, 216). Saint Maxime, pour lui répondre, a dû déterminer la portée des textes patristiques relatifs à l'ignorance du Christ et définir la doctrine catholique sur ce sujet.

Ces préoccupations, on le voit, sont toutes différentes de celles qui ont provoqué les travaux de saint Augustin. La concordance des résultats n'en est que plus remarquable.

## § V. — La tradition médiévale.

A partir de l'époque à laquelle nous sommes parvenus on ne trouve plus guère de trace de l'opinion qui admet dans l'âme humaine du Christ une ignorance véritable : en Orient nous en avons relevé un vestige chez Euthymius Zigabenus; dans l'Église latine on trouve dans le haut moyen âge quelques théologiens qui attribuent l'ignorance du jugement, non à la divinité du Christ, mais à son humanité<sup>1</sup>; on en rencontre un plus grand nombre

<sup>1.</sup> Heterii et S. Beati Ad Elipandum epistula, i, 112... 116 (PL, xcvi, 964... 967): les auteurs expliquent d'abord comment, selon ses deux natures, le Christ est un livre écrit « intus et foris » : « Sic et Christus liber noster exterius pagina; et littera quod est homo, corpus et anima. Intus divinitas, tamquam intellectus in littera », et ils

qui, reprenant l'argumentation de saint Ambroise, prouvent par le progrès réel de la science humaine du Christ la réalité de son incarnation. Mais, à considérer d'ensemble la littérature théologique du haut moyen âge, on constate que le sentiment de saint Jérôme, de saint Augustin et de saint Grégoire domine presque

appliquent ainsi leur distinction: « Foris scriptus est, cum dicit: De die autem et hora illa nemo scit, neque angeli caelorum, neque Filius, nisi solus Pater. Intus scriptus est, cum dicitur: Dies ultionis in corde meo...»

Cf. ABÉLARD, Sic et non, 76 (CLXXVIII, 1451), citant, en faveur de l'ignorance du Christ, (ps.) HIERON., In minori breviario ps. CXXXVIII,

et Cassion., In Ps. CXXXIX, 16.

Saint Bernard, De gradibus humilitatis, III, 11-12 (CLXXXII, 947-948) explique l'ignorance du jour du jugement en ce sens que la science humaine expérimentale du Christ n'atteignait pas cet objet : « Cum ... video ... secundum sempiternum suum quidem esse, semper omnia nosse; secundum temporalem vero, multa temporaliter expertum esse; cur fateri dubitas, ut esse in tempore coepit ex carne, sic carnis quoque miserias scire coepisse, illo duntaxat modo cognitionis, quem docet defectio carnis? » et il appuie cette exégèse sur Marc., XIII, 32. Cf. Retractat. (ibid., 939).

1. Bede, In Luc., 1, 2 (xcn, 350): « Hic locus Manichaeos pariter et Apollinaristas expugnat, ostendens Dominum veram carnem, veram habere et animam. Nam sicut carnis est aetate, sic est animae sapientia proficere et gratia. Quae tamen in sapientia nullatenus proficeret, si naturalem intelligentiam, quae hominibus rationis causa concessa est, non haberet. Non quia hoc susceptor Deus eguit, praesertim cum supra plenus sapientia puer fuisse describatur, sed quia hoc pro remedio nostrae salutis effectus piae susceptionis elegit, ut dum caro et anima rationalis a Deo suscipitur, utraque pariter salvaretur. n

Ambros. Autrert., In Apoc., l. III (in Apoc., v, 12. ed. Coloniae, 1536, p. 129-130). Dans le Sic et non d'Abélard, 73 (cleanur, 1447) on trouve encore d'autres citations d'Ambroise Autrert que je n'ai pu identifier; de même de Rémi, In ps. xxix; ce dernier texte ne se trouve pas dans les Enarrationes de Rémi d'Auxerre, telles qu'elles sont

éditées dans Migne, In ps. xxix (cxxxi, 285-289).

APLREDI abb. Rievallis (contemporain de saint Bernard), Tract. de Jesu duodenni, 10 (clxxxiv, 855): « De his vero, quae sequuntur, « Jesus proficiebat », multi multa dixerunt, et diversi diversa sentiunt, de quorum sententiis non est nostrum judicare. Alii animam Christi, ex quo creata est et assumpta in Deum, aequalem cum Deo sapientiam habuisse putarunt. Alii, quasi creaturam Creatori adaequare timentes, sicut aetate, ita et sapientia profecisse dixerunt, evangelicae innitentes auctoritati... Nec mirum, inquiunt, si minor dicatur fuisse sapientia, cum mortalis atque passibilis, atque per hoc beatitudine minor tunc fuisse veraeissime praedicetur. De horum sententiis judicet quisque ut volet. »

partout: on le trouve chez le vénérable Bède<sup>4</sup>, Alcuin<sup>2</sup>, Raban Maur<sup>3</sup>, dans la glose ordinaire de Walafrid Strabon<sup>4</sup>, chez saint Paschase Radbert<sup>5</sup>, saint Anselme<sup>6</sup>, Hugues de saint Victor; chez ce dernier, la science du Christ est même égalée à la science de Dieu<sup>7</sup>.

Pierre Lombard estime que l'âme du Christ sait tout ce que sait Dieu, mais pas aussi clairement que Dieu le sait 8.

Les scolastiques postérieurs firent effort pour distinguer les différentes sciences du Christ<sup>9</sup>: sans vouloir entrer ici dans tout

1. In Marc., IV, 13 (PL, XCII, 265) transcrit saint Jérôme; cf. In Luc. hom. XII (XCIV, 67): le progrès du Christ n'était qu'une manifestation progressive.

2. De fide Trinit., 11, 12 (ci, 13): « Nescire dicitur Filius, quia

nescientes facit. »

3. In Matth., xxiv, 36 (cvii, 1077) reproduit saint Jérôme et saint Augustin.

4. In Matth., xxiv, 36 (cxiv, 162); In Marc., xiii, 32 (228); In Luc.,

11, 52 (252).

5. In Matth., xxiv, 36 (cxx, 826-827).

6. Cur Deus homo? II, 13, quod cum aliis infirmitatibus nostris ignorantiam non habet (clviii, 413): « Illa hominis assumptio in unitatem personae Dei non nisi sapienter a summa sapientia fiet; et ideo non assumet in homine quod nullo modo utile, sed valde noxium est adopus quod idem homo facturus est. Ignorantia namque ad nihilum utilis esset, sed ad multa noxia. »

7. De sacrament., 11, 6 (CLXXVI, 383 sqq.); De sapient. animae Christi (853 sqq.), cf. Summa sent., 1, 16 (73-74), cité et suivi dans Gerhohi

(praepos. Reichersperg.) Lib. cont. 2 haeres. (cxciv, 1163).

8. Sentent., III, d. 14, 2 (PL, excii, 783): « Dicimus animam Christi per sapientiam sibi gratis datam in Verbo Dei cui unita est, unde etiam perfecte intelligit, omnia scire quae Deus scit, sed non omnia posse quae potest Deus, nec ita clare et perspicue omnia capit ut Deus; et ideo non aequatur Creatori in scientia, etsi omnia sciat quae et ipse. »

9. ALEX. DE HALES (In Sent., III, d. 13, memb. 2), distingue dans le Christ six sciences, y compris la science divine: « Unus est modus sciendi in Christo secundum divinam naturam... secundus est in Christo secundum gratiam unionis, quam scientiam nulla alia creatura habuit; iste namque modus distinguitur ab omni alio sciente. Item tertius est secundum gratiam comprehensoris... Item quartus secundum naturam integram animae... Item quintus secundum poenalem naturam assumptam. Item sextus est quaedam gratia data Christo ad cognoscendum res secundum numerum secundum progressum temporis. » La plupart des scolastiques ne distinguent que trois sciences dans l'âme du Christ: la vision intuitive, la science infuse, la science purement humaine ou expérimentale: Albert le Grand, In sent., III, d. 13, a. 10,12; d. 14, a. 1,3,4; saint Bonaventure, In Sent.. III, d. 14, a. 3, q. 1.

le détail de leurs systèmes, nous nous contenterons d'exposer la doctrine la plus généralement reçue, c'est-à-dire la doctrine définitive de saint Thomas.

Dans la Somme théologique, IIIa, q. 9-12, saint Thomas expose ainsi la doctrine de la science humaine du Christ: le Christ avait la vision intuitive (9, a. 2), la science infuse (a. 3), la science expérimentale (a. 4).

Par la vision intuitive, l'âme du Christ voit Dieu (9, a. 2), bien qu'elle ne comprenne pas Dieu comme Dieu se comprend lui-même (10, a. 1); elle voit en Dieu toutes les choses, « quae quocumque modo sunt, vel erunt, vel fuerunt, vel facta, vel dicta, vel cogitata a quocumque, secundum quodcumque tempus », de même tout ce que les créatures peuvent faire, mais non tout ce que Dieu peut faire, car ce serait comprendre adéquatement l'essence divine (10, a. 2); cette science « non fuit habitualis, sed actualis respectu omnium quae hoc modo cognovit » (11, a. 5, ad 1).

Par la science infuse, « anima Christi primo quidem cognovit quaecumque ab homine cognosci possunt per virtutem luminis intellectus agentis, sicut sunt quaecumque pertinent ad scientias humanas; secundo vero per hanc scientiam cognovit Christus omnia illa, quae per revelationem divinam hominibus innotescunt » (11, a. 1). Cette science n'était pas perpétuellement en acte, comme la précédente; elle était habituelle, et le Christ s'en servait quand il le voulait (11, a. 5).

Par sa science acquise ou expérimentale le Christ a connu « omnia illa quae possunt sciri per actionem intellectus agentis » (12, a. 1); cette science s'est développée par un progrès réel : « Quia inconveniens videtur quod aliqua naturalis actio intelligibilis Christo deesset, cum extrahere species intelligibiles a phantasmatibus sit quaedam naturalis actio hominis secundum intellectum agentem, conveniens videtur hanc etiam actionem in Christo ponere; et ex hoc sequitur quod in anima Christi aliquis habitus scientiae fuerit, qui per hujusmodi abstractionem specierum potuerit augmentari » (12, a. 2).

Même pour qui ne considère pas l'autorité personnelle de saint Thomas, ni l'autorité plus grande encore que lui confère en ce point l'approbation de l'Église , cette doctrine impose le respect : non seulement c'est une théologie de l'incarnation parfaitement cohérente et harmonieuse, mais, ce qui est un tout autre mérite, c'est une théologie fondée sur une tradition très authentique et

<sup>1.</sup> L'approbation de l'Église a consacré tout particulièrement en cette question la doctrine de saint Thomas. v. Acta Sanctae Sedis, 1er juillet 1918, p. 282; cf. Recherches de Science religieuse, oct. 1918, p. 281-289.

dont le témoignage, depuis le viie siècle du moins, est sur les

points essentiels moralement unanime.

Reste à expliquer le texte évangélique lui-même et, il faut le reconnaître, la difficulté est considérable; elle n'est pas cependant décisive. Dans son commentaire sur saint Marc, le P. Lagrange l'explique ainsi:

« Le Fils sait, mais il n'a pas mission de communiquer et, dans ce sens, il ignore. Cette exégèse peut paraître subtile, et un peu semblable à une échappatoire. Elle est cependant solide si l'on tient compte de ce que le terme de Père indique Dieu comme inaccessible et comme caché (Jo., 1, 18). Il se communique aux hommes par le Fils et il communique avec eux par le ministère des anges. Ce qui doit demeurer absolument secret ne fait donc pas partie de la mission du Fils, ni des anges. En tant qu'on distingue le Fils du Père comme envoyé par lui aux hommes, il n'a pas ce secret dans ses attributions » (p. 327).

On peut reconnaître ici une des explications proposées par saint Augustin et rapportées plus haut : « Quia Dominus noster Jesus Christus magister nobis missus est, etiam Filium hominis dixit nescire illum diem, quia in magisterio ejus non erat ut per eum sciretur a nobis. »

A cette interprétation, qui nous paraît la plus fondée, nous ajouterons seulement cette remarque : ce texte n'est pas isolé dans l'évangile; il appartient à toute une série de déclarations du Seigneur dans lesquelles le Fils s'efface devant son Père; nous avons commenté ces paroles dans le cours de l'ouvrage (supra, p. 309-313), nous n'y reviendrons pas ici; rappelons seulement que, dans toutes ces paroles, Jésus ne s'arrête pas sur une négation : s'il dit à ses apôtres : « Ce n'est point à moi de vous donner la droite ou la gauche dans mon royaume », c'est pour ajouter aussitôt : « Ces places appartiennent à ceux à qui mon Père les a réservées »; s'il demande au jeune homme : « Pourquoi m'appelles-tu bon? » c'est pour reprendre immédiatement : « Un seul est bon : Dieu »; ici de même, s'il déclare : « Ce jour, nul ne le sait, ni les anges, ni le Fils », c'est pour ajouter : « Mais le Père seul ». Dans tous ces cas, si Jésus s'efface, c'est pour faire apparaître le Père, sa science, sa bonté, sa puissance souveraine. Il faut, si l'on veut entendre cette parole, ne pas l'isoler du reste de l'Évangile, et ne pas séparer le Fils du Père.

### NOTE D

Mt., xi, 25-27. Lc., x, 21-22.

La sentence du Seigneur qui est rapportée en ces deux passages des synoptiques a pour l'historien un intérêt de premier ordre; il n'en est pas d'ailleurs qui ait provoqué plus de discussions; nous ne pouvons donc en invoquer le témoignage sans en établir le texte.

Μt., ΧΙ, 23-27: Έν ἐκείνω τῷ καιρῷ ἀποκριθεὶς ὁ Ἰησοῦς εἶπεν εξομολογοῦμαί σοι, πάτερ, κύριε τοῦ οὐρανοῦ καὶ τῆς γῆς, ὅτι ἔκρυψας ταῦτα ἀπό σορῶν καὶ συνετῶν, καὶ ἀπεκάλυψας αὐτὰ νηπίοις. Ναί, ὁ πατήρ, ὅτι οῦτως εὐδοκία ἐγένετο ἔμπροσθέν σου. Πάντα μοι παρεδόθη ὑπὸ τοῦ πατρός, καὶ οὐδεἰς ἔπιγινώσκει τὸν υίὸν εἰ μὴ ὁ πατήρ, οὐδὲ τὸν πατέρα τις ἔπιγινώσκει εἰ μὴ ὁ υίὸς καὶ ῷ ἐὰν βούληται ὁ υίὸς ἀποκαλύψαι.

'Εγένετο εὐδοκία CDE al. — Μου om. κ\*.

Lc., x, 24-22: 'Εν αὐτῆ τῆ ὅρα ἠγαλλιάσατο τῷ πνεύματι τῷ ἀγίω καὶ εἶπεν ἐξομολογοῦμαί σοι, πάτερ, κύριε τοῦ οὐρανοῦ καὶ τῆς γῆς, ὅτι ἀπέκρυψας ταῦτα ἀπὸ σορῶν καὶ συνετῶν, καὶ ἀπεκάλυψας αὐτὰ νηπίοις. Ναί, ὁ πατήρ, ὅτι οὕτως ἐγένετο εὐδοκία ἔμπροσθέν σου. Ηἀντα μοι παρεδύθη ὑπὸ τοῦ πατρός μου, καὶ οὐδεὶς γινώσκει τίς ἐστιν ὁ υἱος εἰ μὴ ὁ πατήρ, καὶ τίς ἐστιν ὁ πατήρ εἰ μὴ ὁ υἱος καὶ ῷ ἀν βούληται ὁ υἱὸς ἀποκαλύψαι.

Πνεόματι τῷ ἀγίω ΝΒCD al. (in sancto sp. e). — Πάτερ om. Fw. — Post κύριε habet ceff²i. — 'Απὸ συνετῶν καὶ σοφῶν D. — Καὶ συνετῶν om. e. — 'Από pro ὑπό D. — Μου om. Dacls¹. — 'Επιγινώσκει CFwHΔ al. — Τίς ἐστιν ὁ πατήρ... τίς ἐστιν ὁ υίός. U et minusc. un.

Les notes critiques, qui sont empruntées en majeure partie aux deux éditions de Blass, montrent l'accord substantiel des manuscrits sur ces textes. La question devient plus complexe, si l'on 592 NOTE D.

considère non plus seulement les manuscrits bibliques, mais les citations faites par les Pères. Ces citations ont été recueillies avec grand soin par Bousset<sup>4</sup>, Resch<sup>2</sup>, Harnack<sup>3</sup>, Chapman<sup>4</sup>; je me contenterai ici de les classer, et de rechercher les conclusions critiques qui s'en dégagent, soit pour le texte de Mt., soit pour celui de Lc<sup>5</sup>.

Deux variantes surtout sont à noter : l'une qui substitue l'aoriste (ἔγνω) au présent (γινώσκει), l'autre qui intervertit l'ordre des deux membres (τὸν υίόν... τὸν πατέρα).

Au sujet de la première, saint Irénée reproche déjà aux hérétiques marcosiens d'avoir introduit έγνω dans le texte évangélique, pour faire entendre que, avant la venue du Christ, le Père n'avait pas été connu, mais seulement le démiurge 7. Inversement, M. Harnack, qui pense que l'aoriste primitif a été remplacé par le présent, voit là une altération tendancieuse qui susbstitue à un fait

1. Die Evangeliencitate Justins des Märtyrers (Göttingen, 1891), p. 100-103.

2. Aussercanonische Paralleltexte zu den Evangelien, III (TU, x, 2),

p. 196-206.

3. Sprüche und Reden Jesu (Leipzig, 1907), Exkurs 1, p. 189-216. On trouvera là (p. 189, n. 1) une liste des travaux antérieurs sur ce texte.

4. Dr Harnack on Luke, x, 22. JTS, x (1909), p. 552-566.

5. Les citations de Mt. se distinguent surtout de celles de Lc. en ce que les premières portent τὸν υίον... τὸν πατέρα...; les secondes, τίς

έστιν ὁ υίός... τίς έστιν ὁ πατήρ.

- 6. Une troisième variante serait à noter au sujet de la finale, ῷ ἄν βούληται ὁ υίὸς ἀποχαλύψαι, que l'on trouve assez souvent sous une autre forme, surtout sous la forme abrégée, ῷ ἄν ὁ υίὸς ἀποχαλύψη (Harnack, p. 200; Chapman, 563). Mais, pour l'étude que nous poursuivons, cette variante est de moindre importance, et nous pouvons en omettre la discussion.
- 7. Haer., IV, 6, 1 (PG, VII, 986 c): « Dominus... dicebat: Nemo cognoscit Filium nisi Pater, neque Patrem quis cognoscit nisi Filius, et cui voluerit Filius revelare. Sic et Matthaeus posuit, et Lucas similiter, et Marcus idem ipsum; Joannes enim praeteriit locum hunc. Hi autem qui peritiores apostolis volunt esse, sic describunt: Nemo cognovit Patrem nisi Filius, nec Filium nisi Pater, et cui voluerit Filius revelare; et interpretantur, quasi a nullo cognitus sit verus Deus ante Domini nostri adventum; et eum Deum, qui a prophetis sit annuntiatus, dicunt non esse Patrem Christi. » Les hérétiques, visés dans ce passage et dans 1, 20, 3, sont non pas les Marcionites, mais les Marcosiens, ainsi que l'a très bien montré Massuet dans sa note sur ce passage. L'interprétation contraire de Harnack (p. 197, n. 1) a été réfutée par Chapman (p. 560).

historique une relation éternelle (p. 195). La seconde variante, comme on le verra plus bas, n'a pas moins de conséquence.

- Ι. Γινώσκει ου έγνω.
- A) Mt., x1, 27.
- α) Γινώσκει (ἐπιγινώσκει).
- a) Le verbe est répété ou porte sur les deux membres :

Just., Dial., 100; Iren., Haer., 11, 6, 1; IV, 6. 1. 3. 7; Athan., Sermo major de Fide, 28 (xxVI, 1281 b).

β) Le verbe ne porte que sur un membre :

Οὐδεὶς γινώσκει τὸν πατέρα εἰ μὴ ὁ υίος: CLEM. AL., Strom., vII, 18, 109 (GCS, p. 78, 3); Quis dives, 8, 1 (ib., 164, 25); ATHAN., Ad epp. Aeg., 16 (xxv, 576 a); Or. 1 c. Arian., 12 (xxvi, 36 b); ibid., 39 (93 a); Or. II, 44 (416 b).

Ούδεὶς γινώσκει τὸν υίὸν εὶ μὴ ὁ πατήρ : Euseb., Eccl. theol., 1, 20 (GCS, p. 85, 33).

- b) "Εγνω.
- a) Le verbe est répété ou porte sur les deux membres :

Just., Apol., 1, 63 (bis); Marcos. ap. Iren., 1, 20, 3; IV, 6, 1; Clem. Al., Paedag., 1, 9, 88 (GCS, p. 142, 1); Strom., 1, 28, 178 (p. 109, 27); Orig., C. Cels., VI, 17 (p. 88, 19): Euseb., Dem. evang., IV, 3, 13 (PG, XXII, 257 b); V, 1, 25 (356 d); Hist. eccl., 1, 2, 2 (GCS, p. 10, 14); Eccl. theol., 1, 12 (p. 72, 4).

β) Le verbe ne porte que sur un membre :

Οὐδεὶς ἔγνω τὸν πατέρα εἰ μὴ ὁ υἰός: CLEM. AL., Protrept., 1, 10, 3 (GCS, p. 10, 15); Paedag., 1, 5, 20 (p. 101, 32); 1, 8, 74 (p. 133, 7); Strom., v, 13, 84 (p. 382, 14); vii, 10, 58 (p. 43, 3); Orig., C. Cels., 11, 71 (p. 193, 14); vii, 44 (p. 194, 30); In Jo., 1, 38 (p. 49, 8); xiii, 24 (p. 248, 19); xix, 3 (p. 301, 26); xx, 7 (p. 334, 19); xxxii, 29 (p. 474, 16)²; Concil. Antioch. C. Paul. Samosat. (Routh, Reliquiae sacrae, 111, 290); Euseb., Eclog. proph., 1, 12 (PG. xxii, 1065 a).

Peut-être<sup>3</sup> doit-on ajouter: Tertull., C. Marc., II, 27: « Nemo cognovit patrem nisi filius »; Praescr., 21: « Nec alius patrem novit nisi filius.»

Οὐδεὶς ἔγνω τὸν υίδν εἰ μὴ ὁ πατήρ: Origène, In Jo., xxxii, 29 (p. 474, 16); In Ps. 1, 6 (PG, xii, 1100 b).

c) Alternance de différentes formes verbales :

ADAMANT., Dial. (GCS, p. 44, 1. 14.23.29) : Οὐδεὶς ἔγνω τὸν πατέρα εἰ

- 1. Cf. (Athan.), Or. iv c. Ar., 23 (xxvi, 501 c).
- 2. Origene a aussi έγνωκε: In Jo., 1, 16 (p. 20, 17).
- 3. L'interprétation des textes latins est plus délicate : Cognovit ou novit peuvent correspondre à οίδε aussi bien qu'à ἔγνω; c'est pour cette raison que nous ne citons pas ici les livres d'Origène qui ne nous sont parvenus que dans la traduction de Rufin.

μή ὁ υίός, οὐδὲ τὸν υίόν τις γινώσκει εἰ μή ὁ πατήρ... οὐδεὶς γινώσκει τὸν υίὸν εἰ μή ὁ πατήρ... οὐδεὶς οἴδε τὸν υίόν... οὐδεὶς οἴδε τὸν υίὸν... οὐδεὶς οἴδε τὸν υίὸν εἰ μή ὁ πατήρ...

Ευseb., Epist. ad Constantiam (PG, xx, 1545 b): Οὔτε τὸν πατέρα τις ἔγνω εἴ μὴ ὁ υἰός, οὐδ' αὐτὸν υἱὸν γνοίη ποτέ τις ἐπαξίως εἰ μὴ μόνος ὁ γεννήσας αὐτὸν πατήρ. — Eccl. theol., I, 16 (GCS, I): Παρατίθεται μὲν (Μάρχελλος) τὰς τοῦ σωτῆρος φωνάς, δι' ὧν ἔφη « σὐδεὶς ἔγνω τὸν πατέρα εἰ μὴ ὁ υἰὸς καὶ ῷ ἄν ὁ υἰὸς ἀποχαλύψη », ὥσπερ δὲ ἐπανορθούμενος αὐτὰς ἀντὶ τοῦ υἰοῦ λόγον αὖθις ὀνομάζει, ὧδε λέγων οὐδεὶς γὰρ οἶδεν, φησίν, τὸν πατέρα εἶ μὴ ὁ υἰός, τουτέστιν ὁ λόγος.

Athan., De Decret. Nic. syn., 12 (PG, xxv, 444 c): 0 δείς οἴδε τὸν υίον εἰ μὴ ὁ πατήρ, οὐδὲ τὸν πατέρα τις ἐπιγινώσκει εἰ μὴ ὁ υίος, καὶ ῷ ἄν ὁ

υίὸς ἀποκαλύψη.

- B) Luc., x, 22.
- α) Γινώσκει :

MARCION ap. TERT., Marc., IV, 25: « Nemo enim scit qui sit pater nisi filius, et qui sit filius nisi pater, et cuicumque filius revelaverit. »

TAT. (Diatess. arab., HAMBLIN HILL, p. 104): « No one knoweth who the Son is save the Father, and who the Father is save the Son, and he to whomsoever the Son willeth to reveal Him<sup>2</sup>. »

Euseb., In Ps. cx (PG. xxIII, 1344 d): Οὐδεὶς γινώσκει τίς ἐστιν ὁ υίὸς εἰ μὴ ὁ πατήρ, καὶ τίς ἐστιν ὁ πατήρ εἰ μὴ ὁ υίὸς καὶ ῷ ἐἀν βούληται ὁ υίὸς ἀποκαλύψαι.

Athan., In illud « omnia mihi tradita sunt », 5 (PG, xxv, 217 c) : Oddels givware the estiv  $\delta$  mathr el  $\mu h$   $\delta$  vide, kal the estiv  $\delta$  vide el  $\mu h$   $\delta$  vide, kal the estiv  $\delta$  vide el  $\mu h$   $\delta$  vathr<sup>3</sup>.

b) Οίδε :

Alexand., Epist. ad Alex. CP, 12 (xviii, 565 b) : Οὐδεὶς οἶδε τίς ἐστιν ὁ πατήρ sĩ μὴ ὁ υίός καὶ οὐδεὶς οἶδε τίς ἐστιν ὁ υίὸς sĩ μὴ ὁ πατήρ.

- c) Έγνω se rencontre une fois dans une citation composite formée de Lc. et de Mt., dans la lettre même d'Alexandre d'Alexandrie à laquelle est empruntée la citation précédente :
- 1. Le premier de ces textes est mis dans la bouche de Megethlios, le Marcionite; le second est cité par Adamantios; le troisième par Eutropios. Aucun des interlocuteurs ne semble remarquer ces variantes; il serait donc imprudent de prêter à l'auteur des scrupules d'exactitude qu'il n'a pas, et de voir dans la première citation le texte authentique de Marcion (comme le fait M. HARNACK, p. 198, 200, 201, etc.).

2. Cité d'après Chapman, p. 561.

3. On peut ajouter Oric., In Cantic., 2 (PG, XIII, 126 a): « In evangelio secundum Matthaeum quidem ita dicit: Nemo novit Filium nisi Pater, neque Patrem quis novit nisi Filius et cui voluerit Filius revelare. In Luca autem ita ait: Nemo scit quid sit Filius nisi Pater; et nemo scit quid sit Pater nisi Filius et cui voluerit Filius revelare. »

Ibid., 2 (556 b) : Οὐδεὶς γὰρ ἔγνω τίς ἐστιν ὁ υίός... εἰ μὴ ὁ πατήρ $\cdot$  καὶ τὸν πατέρα οὐδεὶς ἔγνω εἰ μὴ ὁ υίός.

De ces textes se dégagent les conclusions suivantes :

- a) Il serait imprudent de trop presser les témoignages patristiques en faveur d'une des deux formes verbales : pour plusieurs d'entre eux, leur tradition manuscrite ne nous donne que des garanties insuffisantes ; même en admettant que le texte que nous lisons aujourd'hui est exactement celui qu'ils ont écrit, il ne faut pas oublier que leurs citations sont faites de mémoire et sans grand scrupule d'exactitude verbale; on peut en juger ic même par l'alternance de γινώσκει, οἶδε, ἔγνω chez Alexandre d'Alexandrie, Adamantius et Eusèbe.
- b) En accordant même une pleine confiance aux citations patristiques, on devrait reconnaître que γινώσκει est attesté, dans le texte de Lc., par la presque unanimité des témoignages², et que, pour Mt., la variante ἔγνω, quelque largement répandue qu'elle ait pu être, ne peut être tenue comme la leçon primitive, contre le témoignage unanime des manuscrits grecs, mais seulement comme une leçon « occidentale » intéressante³, due peut-être au voisinage des autres aoristes (ἔκρυψας, ἀπεκάλυψας, ἐγένετο, παρεδόθη)⁴.

H. Ordre de succession des deux membres.

A. Mt., XI, 27.

α) Τον υίον... τον πατέρα.

IREN., Haer., IV, 6, 1. 7; CLEM. AL., Paedag., I, 9, 88 (GCS, p. 142, 1); Strom., I, 28, 178 (p. 109, 27); ORIG., C. Cels., VI, 17 (p. 88, 19); De princip., I, 1, 8 (PG, XI, 129 a): « Ipse in evangelio non dixit, quia nemo vidit patrem nisi filius, neque filium nisi pater, sed ait: Nemo novit filium nisi pater, neque patrem quis novit nisi filius »;

1. C'est le cas, en particulier, pour le plus ancien des témoins invoqués, Justin, dont les œuvres, on le sait, ne nous sont parvenues que dans un seul manuscrit, daté de l'an 1364, et très médiocre.

2. M. Harnack concluait au contraire (p. 201) que ἔγνω était la leçon primitive de Lc., et γινώσεει celle de Mt. Le but principal et le mérite de Dom Chapman a été de rétablir, par une étude plus précise des textes, la tradition de Lc. — Sur les manuscrits des versions latines, v. Chapman, p. 563, n. 1.

3. Je ne fais que traduire ici la conclusion de Chapman, p. 564.

4. Il faut ajouter que ἔγνω n'a pas toujours, ni peut-être le plus souvent, le sens d'un aoriste historique, mais aussi celui d'un parfait comme οἴδα et novi (Снарман, р. 555, п. 2; р. 563).

ibid., II, 4, 3 (203 a); In Cantica, II (XIII, 126 a); In Rom., I, 16 (XIV, 864 a); Athan., De Decret. Nic. syn., 12 (XXV, 444 c).

b) Τὸν πατέρα... τὸν υἰόν.

Just., Apol., 1, 63; Dial., 100; Marcos. ap. Iren., Haer., 1, 20, 3; IV, 6, 1; Iren., Haer., 11, 6, 1; IV, 6, 3; Orig., De Princip., 11, 6, 1 (XI, 209 d); Euseb., Demonstr. evang., IV, 3, 13 (XXII, 257 b); V, 1, 25 (356 d); Hist. eccl., 1, 2, 2 (GCS, p. 10, 14); Eccl. theol., 1, 12 (p. 72, 4); Epist. ad Const. (XX, 1545 b)<sup>4</sup>; Athan., Sermo major de Fide, 28 (XXVI, 1281 b).

B. Lc., x, 22.

α) Τίς ἐστιν ὁ υίός... ὁ πατήρ.

Tat. (Diatess. arab., ed. Hill, p. 104); Orig., In Cantica, II (XIII, 126 a); Euseb., In Ps. cx (XXIII, 1344 d); Alexand. Al., Epist. ad Alex. CP., 5 (XVIII, 556 b).

b) Τίς ἐστιν ὁ πατήρ... ὁ υίός.

MARCION Ap. TERTULL., Marc., IV, 25; ALEXAND. AL., Epist. ad Alex. CP, 12 (XVIII, 565 b); ATHAN., In illud « omnia mihi tradita sunt » 5 (XXV, 217 c).

On aura remarqué, dans cette liste de variantes plus encore que dans la précédente, comment les deux leçons se présentent non seulement chez un même Père, mais dans un même ouvrage, parfois même dans une même phrase<sup>2</sup>; on n'en sera pas surpris si l'on considère combien, même aujourd'hui, on est exposé, quand on cite de mémoire, à intervertir l'ordre du texte, et à dire tantôt: « Nul ne connaît le Fils sinon le Père, et nul ne connaît le Père sinon le Fils, et nul ne connaît le Fils sinon le Père ». Il serait arbitraire de vouloir corriger tous les manuscrits grecs au nom d'une tradition si peu ferme, et où les deux formes du texte sont également repré-

1. Dans ces cinq passages, sauf Dem., v, 1, 25, Eusèbe ajoute une glose toujours identique au texte évangélique (εἰ μὴ μόνος ὁ γεννήσας

αὐτὸν πατήρ, au lieu de : εί μὴ ὁ πατήρ).

<sup>2.</sup> Ainsi dans un même chapitre de saint Irénée (IV, 6) on lit, 4: « Nemo cognoscit Filium nisi Pater, neque Patrem quis cognoscit nisi Filius, et cui voluerit Filius revelare »; 3: « Nemo cognoscit Patrem nisi Filius, neque Filium nisi Pater, et quibuscumque Filius revelaverit »; 7: « Nemo cognoscit Filium nisi Pater; neque Patrem nisi Filius et quibuscumque Filius revelaverit.» On peut comparer le texte du περὶ ἀρχών, 1, 1, 8, cité ci-dessus (la correction d'Origène ne porte pas sur l'ordre des deux membres qu'il ne semble pas remarquer, mais sur vidit et novit. Cf. Ibid., 11, 4, 3.) On retrouve la même alternance dans la lettre d'Alexandre d'Alexandrie (supra, p. 594 sq.)

sentées!. Tout au plus pourra-t-on conjecturer que les manuscrits bibliques dont les Pères se sont servis accusaient peut-être plus que les nôtres ces hésitations du texte.

Quoi qu'il en soit de cette possibilité, l'ordre de succession des deux membres demeure très assuré, non seulement par la tradition manuscrite, mais aussi par le contexte immédiat : la clause finale (ξ αν βούληται δ υίὸς ἀποκαλύψαι) se rapporte manifestement à la connaissance du Père, que le Fils possède et qu'il peut communiquer; il est donc certain que le membre qui la précède immédiatement est bien celui que nous lisons, en effet, à cette place (οὐδὲ τὸν πατέρα τις ἐπιγινώσκει εἰ μὴ δ υίος).

En conservant ainsi et les deux membres de la phrase et leur ordre, on conserve en même temps le parallélisme très accusé du passage<sup>2</sup>.

On conclura de toutes ces remarques que notre texte de Mt., xi, 23-27 et de Lc., x, 21-22, est bien le texte authentique des deux

1. Il est particulièrement impossible de conclure avec M. Harnack (p. 202) que l'ordre inverse (τὸν πατέρα... τὸν υίόν) est primitif dans Lc. et non dans Mt. Rien, dans la tradition patristique, ne suggère cette différence.

On voit maintenant ce qu'il faut penser de l'histoire du texte telle qu'elle est reconstituée par M. Harnack (p. 203 sqq.):

a) Le texte de Lc., tel qu'on le lisait au temps de Marcion, aurait porté : οὐδεὶς ἔγνω τίς ἐστιν ὁ πατὴρ εἰ μὴ ὁ υίος, καὶ τίς ἐστιν ὁ υίὸς εἰ μὴ ὁ πατὴρ καὶ ῷ ἄν ὁ υίὸς ἀποκαλύψη.

 b) Ce texte lui-même ne serait pas primitif; le second membre de phrase (καὶ τίς ἐστιν ὁ υἰὸς εἰ μὴ ὁ πατήρ) serait une glose introduite sous l'influence du texte de Mt.

c) Le texte de Lc., ainsi corrigé, reproduirait fidèlement la source, qu'on pourrait lire : οὐδεὶς ἔγνω τὸν πατέρα εἰ μὴ ὁ υίὸς καὶ ῷ ἄν ὁ υἰὸς ἀποκαλύψη.

d) Sous cette forme, mais sous cette forme seulement, cette sentence pourrait être regardée comme une parole authentique du Christ. Même si la conjecture initiale était vérifiée, on manquerait de preuves pour établir les trois affirmations suivantes; mais, la première hypothèse étant inexacte, tout l'édifice s'écroule et une plus longue discussion devient inutile.

2. Ce parallélisme est manifeste dans les deux membres principaux (connaissance du Fils par le Père, connaissance du Père par le Fils) Cf. Loisy, Synoptiques, I, 909, n. 0 : « En supprimant la première (proposition), on détruit l'économie de la strophe. » On remarquera aussi avec Chapman (p. 564) que les deux révélations s'opposent parallèlement, au début et à la fin du passage : révélation (du Fils) par le Père : ἀπεκάλυψας αὐτὰ νηπίοις; révélation du Père par le Fils : Το ἐὰν βούληται ὁ υίὸς ἀποκαλύψαι.

évangiles. L'identité des deux rédactions nous force à remonter à une source commune, et le détail de l'expression nous indique une source araméenne.

Ces points étant acquis, on doit reconnaître que cette sentence du Seigneur se présente avec les meilleures garanties d'authenticité<sup>2</sup>.

1. M. HARNACK l'a remarqué, comme tous les exégètes (p. 190, n. 1): « εὐδοχία ἐγένετο ἔμπροσθέν σου ist ein besonders deutlicher Hebraismus; auch ἐξομολογοῦμαί σοι ist ungriechisch. » Cf. Dalman, Die Worte Jesu, p. 232.

2. Sur l'authenticité de cette sentence on consultera encore H. Schumacher, Die Selbstoffenbarung Jesu bei Mat., XI, 27 (Luc, X, 22), Freiburg i. Br., 1912 et L. Kopler, Die « johanneische » Stelle bei den Synoptikern, dans la Theol. Prakt. Quartalschrift, de Linz, 1913-1914. Cf. L. de Grandmaison, art. Jésus-Christ dans le Dictionnaire apologétique, col. 1351-1352.

## NOTE E

## Mt., xxvIII, 19.

Πορευθέντες οὖν μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἱοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος, διδάσκοντες αὐτοὺς τηρεῖν πάντα ὄσα ἐνετειλάμην ὑμῖν.

Depuis longtemps cette formule trinitaire, d'une frappe si nette, était suspecte aux critiques f. F. C. Conybeare a donné plus de force à leurs objections en invoquant contre l'authenticité de ce texte le témoignage d'Eusèbe. Dans un article sur « la forme Eusé bienne du texte Mt., xxvIII, 19 »², il a pensé pouvoir prouver que, du moins jusqu'au concile de Nicée, Eusèbe n'a connu ce texte que sous la forme : πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ ὀνόματί μου. Ce fait serait de grande conséquence, étant donné l'érudition d'Eusèbe et la richesse de la bibliothèque de Césarée; Conybeare a cherché à en augmenter encore la portée en signalant cette forme « eusébienne » dans saint Justin (Dial., xxxIX et LIII) et dans le Pasteur d'Hermas (Simil., IX, 17, 4).

Il conclut son travail en proposant à la discussion les questions suivantes:

- « 1º La leçon d'Eusèbe et de Justin est-elle authentique?
- « 2º Dans ce cas, le textus receptus n'a-t-il pas été créé vers 130-140?

« 3° Ne vient-il pas d'une réaction sur le texte de Matthieu de l'usage liturgique et, en particulier, de l'usage baptismal?

« 4º N'est-il pas né, comme le texte des trois témoins, dans les vieux textes latins d'Afrique, pour se glisser de là dans les textes grecs de Rome, et finalement s'établir en Orient à l'époque du concile de Nicée, assez tôt pour figurer dans tous les manuscrits grecs survivants? »

1. Cf. Conybeare, article cité ci-dessous, p. 287, où sont cités Teller, Evanson, Martineau, J. H. Scholten, H. Holtzmann.

2. The Eusebian form of the Text Mt., 28, 19. Zeitschr. f. neutestam. Wissenschaft, 11 (1901), p. 275-288.

L'année suivante, Conybeare résumait sa démonstration dans le Hibbert Journal, mais ici la conclusion était présentée comme

péremptoire et sans réplique 1.

Nul critique que je sache, n'a osé être si décisif<sup>2</sup>; mais plusieurs présentèrent la thèse de Conybeare comme vraiment probable : ainsi H. Usener<sup>3</sup>, M. K. Lake<sup>4</sup>, M. N. Schmidt<sup>5</sup>, M. Rashdall<sup>6</sup>, M. Loisy<sup>7</sup>, M. Krüger<sup>8</sup>. La plupart cependant lui furent contraires<sup>9</sup>, surtout après les réfutations vraiment décisives de M. E. Riggenbach<sup>40</sup> et de M. F. H. Chase<sup>44</sup>. Il faut cependant revenir encore sur cette discussion pour mettre hors de doute l'authenticité d'un texte dont l'importance a toujours été tenue pour souveraine.

#### § 1. — Témoignage des manuscrits et des versions.

Le textus receptus de Mt., xxvIII, 19 se trouve dans tous les manuscrits, onciaux ou cursifs, et dans toutes les versions, qui contiennent ce passage 12. Ce témoignage est, à lui seul, décisif contre

1. Hibbert Journal, oct. 1902, p. 102-108. Conybeare estime qu'il a apporté « contre l'authenticité du texte Mt., xxvIII, 19, des arguments patristiques d'un si grand poids, que désormais les théologiens les plus conservateurs n'oseront plus y appuyer aucune construction dogmatique, et que les plus éclairés le récuseront aussi complètement que le texte similaire des trois témoins. »

2. Il faut faire une exception pour Soltau, Das Fortleben des Hei-

dentums (Berlin, 1906), p. xi et 90.

3. Rheinisches Museum, LVIII (1903), p. 39.

4. Dans sa conférence inaugurale de l'université de Leyde, le 27 janv. 1904 (cité par Chase, JTS, vi (1905), p. 484).

5. Article Son of God dans EB, p. 4699.

6. JTS, III (1902), p. 181.

7. Revue critique, 1905, 1, p. 133; Les évangiles synoptiques, 11, 752.

8. Dreieinigheit, p. 42 sq.

9. Schuerer, Theolog. Literaturzeitung, 1903, p. 424-426; Harnack, Mission und Ausbreitung<sup>2</sup>, 1, p. 35, n. 1; Dogmengeschichte<sup>4</sup>, 1, p. 89, n. 0; R. Seeberg, Dogmengeschichte<sup>2</sup>, 1, p. 62; Zahn, Das Evangelium des Matthäus<sup>2</sup> (Leipzig, Deichert, 1905), p. 713, n. 7; Plummer, S. Matthew, p. 431 sq.: Swete, The Holy Spirit in the N. T., p. 123; Jacquier, Hist. des livres du N. T., 11, p. 498 sq.; Tixeront, Conférences apologétiques, p. 310 sq.

10; Der trinitarische Taufbefehl, Mt, 28, 19, nach seiner ursprünglichen Textgestalt und seiner Authentie untersucht. Gütersloh, 1903. 11. The Lord's command to baptize. JTS, v1 (1905), p. 481-521.

12. M. Chase (p. 498 sq.), dont je ne fais sur ce point que résumer l'argumentation. montre bien qu'on ne saurait, avec Conybeare,

l'hypothèse de Conybeare. Comment supposer, en effet, qu'une leçon, qui au début du ive siècle eût figuré dans tous les manuscrits de Césarée et eût été seule connue d'Eusèbe, eût disparu sans laisser de trace dans aucun manuscrit ni aucune version? Tous « les manuscrits grecs survivants », pour parler comme Conybeare, « n'ont pas été établis par une bande de conspirateurs; ils sont nés naturellement dans les différentes provinces de l'Église de langue grecque. Une interpolation n'eût pu être ainsi insérée partout dans le texte des évangiles, et toute trace de son origine, effacée<sup>4</sup>. »

# § 2. — Emploi du texte Mt., XXVIII, 19, dans les controverses trinitaires du IV° siècle.

Ce texte fut, pendant tout le  $\text{Iv}^e$  siècle, l'arme préférée des Pères : Cyr. Hier., Cat. xvI, 4 (PG, xxXIII, 922 ab); Athan., Ad Serap., I, 28 (xxXII, 596), III, 6 (ib., 633-636); Basil., De Spir. S., x-XII (XXXII, 109-117); Hilar., De Trinit., II, 1 (PL, x, 50).

Dans tous les textes ci-dessus, les Pères insistent sur ce que l'évangile nous rapporte ici les propres paroles du Christ, et par conséquent une sentence dont l'autorité est suprême. Une telle argumentation ne se comprendrait pas dans l'hypothèse de Conybeare : si la formule trinitaire était inconnue à Eusèbe jusqu'à 325, si, par conséquent, tous les manuscrits de Césarée portaient la formule christologique (ἐν τῷ ὀνόματί μου), comment a-t-on pu attacher tant d'importance à une leçon si douteuse, sans soulever d'objection, et cela non pas seulement en Occident, mais dans tout le monde oriental, et même en Palestine? Saint Basile consacre trois chapitres à faire valoir ce texte; il discute et

comparer Mt., xxvIII, 19 au verset des trois témoins; ce dernier manque dans tous les manuscrits grecs, sauf dans quatre cursifs de

très basse époque. Cf. infra, p. 648.

1. Chase, l. c., p. 499. M. Chase compare la finale de saint Marc et Act., viii, 37; dans ces deux passages, notre texte se lit déjà chez saint Irénée et chez Tatien. Et cependant les leçons des manuscrits et les citations patristiques accusent très clairement, aujourd'hui encore, les fluctuations antérieures du texte; par quel merveilleux concours de circonstances une variante aussi autorisée, aussi largement répandue, aussi longtemps maintenue que le suppose Conybeare, a-t-elle disparu sans laisser de trace? Cette invraisemblance paraîtra plus grande encore, si l'on se rappelle la grande part prise par Eusèbe dans l'établissement du texte biblique : c'est à lui que s'adressa Constantin pour faire copier cinquante exemplaires de la bible destinés aux églises de Constantinople (Vita Constant., IV, 36-37).

écarte (XII, 116) l'objection tirée des textes de saint Paul, où le Christ est seul nommé à propos du baptême (Gal., III, 7; Rom., VI, 3); comment eût-il pu négliger l'objection autrement grave que l'on ne pouvait manquer de tirer de la « forme eusébienne » de Mt., XXVIII, 19, si cette forme avait existé en effet?

Ce qui met le comble à l'invraisemblance, c'est que, comme on le montrera plus bas, Eusèbe lui-même n'invoque pas un autre texte quand, après le concile de Nicée, il veut exposer et justifier sa foi trinitaire, dans sa lettre à l'église de Césarée, 3 (PG, xx, 1537 c).

### § 3. — Citations de Mt., XXVIII, 19 chez Eusèbe<sup>1</sup>.

On peut distinguer chez Eusèbe trois formes principales de citation:

- α) πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη.
- b) πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ ὀνόματί μου.
- c) πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος.

Voici les textes où se rencontrent ces trois formes de citation :

a) Demonstr. evang., 1, 3 (PG, xxII, 40 a): Ἰησούς... μετά τὴν ἐκ νεκρῶν ἀνάστασιν τοῖς αὐτοῦ μαθηταῖς εἰπιών Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη, ἐπιλέγει διδάσκοντες αὐτοὺς τηρεῖν πάντα ὅσα ἐνετειλάμην ὑμῖν.

Ibid., 1, 4 (44 b): Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη, διδάσκοντες αὐτούς τηρεῖν δσα ἐνετειλάμην ὑμῖν.

Ibid., 1, 6 (68 a) : Καὶ ταῦτα ἦν, ἄ τοῖς αὐτοῦ μαθηταῖς ὁ Χριστὸς τοῦ θεοῦ πᾶσι τοῖς ἔθνεσι καταγγέλλειν παρήνει, φήσας· Πορευθέντες κτλ (ut supra).

In Ps. xlvi, 4 (xxiii, 416 a): Οὖτοι γὰρ προσταχθέντες ὁπ' αὐτοῦ τοῦ Σωτῆρος μαθητεῦσαι πάντα τὰ ἔθνη, ὑπὸ τῆς αὐτοῦ δυνάμεως ἐμπνευσθέντες... διῆλθον καὶ τὰ βάρδαρα φῦλα.

In Ps. xcv, 3 (1222 c): Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη.

In Ps. cxliv, 9 (xxiv, 60 c): Ο Σωτήρ ἐκπέμπει τοὺς ἀποστόλους ἐπὶ τῷ μαθητεῦσαι πάντα τὰ ἔθνη.

In Is., xli, 10 (xxiv, 377 d) : Ἐπιθαρσύνει τὴν ἐκλογὴν ταύτην, εἰς τὸ ἀδεῶς εἰς πάντα τὰ ἔθνη κηρύξαι τὸ Εὐαγγέλιον δ δὴ καὶ αὐτὸς ἐδηλου ἐν Εὐαγγελίοις ὁ Σωτὴρ φάσκων ἰδοὺ ἐγὼ μεθ' ὑμῶν εἰμι πάσας τὰς ἡμέρας ξως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος.

Theophan., III, 4 (GCS, p. 129, 10): « Unser Erlöser allein... seinen Jüngern ein Wort sagte und es durch die Tat vollendete: Gehet hin und lehret alle Völker. »

1. Cf. Conybeare, p. 275-282; Riggenbach, p. 11-24.

b) Demonstr. evang., III, 6 (XXII, 233 a): Ένὶ δὲ ρήματι... φήσας... Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ δνόματί μου, διδάσχοντες αὐτοὺς τηρεῖν πάντα ὅσα ἐνετειλάμην ὑμῖν, ἔργον ἐπῆγε τῷ λόγω, αὐτίχα δὲ ἐμαθητεύετο ἐν δλίγω πᾶν γένος Ἑλλήνων.

Ibid., III, 7 (240 a-c): Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη. Καὶ πῶς, εἶπον ἄν οἱ μαθηταί..., τοῦθ' ἡμἴν ἔσται δυνατόν; Πῶς γὰρ Ῥωμαίοις, φέρε, κηρύξομεν;... ταῦτα ἢ φησάντων ὰν κατὰ τὸ εἰκός, ἢ διανοηθέντων τῶν τοῦ Ἰησοῦ μαθητῶν, μιᾶς προσθήκη λέξεως αὐτοῖς ὁ διδάσκαλος λύσιν τῶν ἀπορηθέντων ὑπέθετο, φήσας κατόρθωσιν, ἐν τῷ ὀνόματί μου... τοῖς αὐτοῦ μαθηταῖς ἔφησε· Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ ὀνόματί μου. Εἶτα καὶ θεσπίζει εὖ μάλα ἀκριδῶς τὸ μέλλον εἶπών. Δεῖ γὰρ κηρυγθῆναι τὸ εὐαγγέλιον τοῦτο ἐν .δλη τἢ οἰκουμένη εἰς μαρτύριον πᾶσι τοῖς ἔθνεσι.

Ibid., (241-244): Μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ ὀνόματί μου. Τοῦτο δ' οῦν εἰπὼν ἐπισυνῆψεν ἐπαγγελίαν, δι' ἦς ἔμελλον ἐπιθαρρεῖν... φησὶ γοῦν αὐτοῖς: Καὶ ἰδοὺ ἐγὰ μεθ' ὑμῶν εἰμι πάσας τὰς ἡμέρας ἔως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος.

Ibid., IX, 11 (692 d): Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ δνόματί μου. Οὕτω δῆτα ἡμεῖς μὲν τὰ ἔθνη τὸν προαναφωνηθέντα... προφήτην... ἔγνωμεν.

Hist. eccl., III, 5, 2 (GCS, p. 196, 12): Τῶν τε λοιπῶν ἀποστό-λων... ἐπὶ... τῆ τοῦ κηρύγματος διδασκαλία τὴν εἰς συμπάντα τὰ ἔθνη στειλαμένων πορείαν σὺν δυνάμει τοῦ Χριστοῦ, φήσαντος αὐτοῖς πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ δνόματί μου.

In Ps. Lix, 9 (PG, xxiii, 569 c): Καὶ τοὶς ἀποστόλοις δὲ αὐτοῦ πρώτοις αὐτοῖς (τοῖς Ἰουδαίοις) κηρύσσειν τὸ εὐαγγέλιον παρήνει φάσκων εἰς ὁδὸν ἔθνων μὴ ἀπέλθητε... Εἶτα μετ' ἐκείνους προσέταττε τοῖς ἑαυτοῦ μαθηταῖς εὐαγγελίζεσθαι πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ ἀνόματε αὐτοῦ.

In Ps. lxv, 5 (653 d) : Ἐδόθη μοι πάσα ἐξουσία ἐν οὐρανῷ καὶ ἐπὶ τῆς γῆς· πορεύοντες  $^4$  μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ ὀνόματί μου.

In Ps. EXVII, 34 (720 e): Έντειλάμενος αὐτὸς καὶ εἰπών πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν το ὀνόματί μου, ἔργω τὴν δύναμιν ἐδείκνο.

In Ps. LXXVI, 20 (900 c): "Όπως δὲ ἐν τῆ θαλάσση ἡ όδὸς αὐτοῦ γέγονε... εἴση ἐπιστήσας τῆ πρὸς τοὺς μαθητὰς ἐπαγγελία αὐτοῦ φησάση. πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ ὀνόματί μου, καί ἰδοὺ ἐγώ μεθ' ὑμῶν εἰμι πάσας τὰς ἡμέρας ἔως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος.

In Is., xvhi, 2 (xxi, 213 c): Φησίν οὐν πρὸς αὐτοὺς τοὺς τῶν ἀγαθῶν ἀγγέλους: ὑμεῖς οἱ Χριστοῦ μαθηταὶ πορεύεσθε, ὥσπερ οῦν αὐτὸς ὁ σωτηρ διετάξατο πρὸς ὑμᾶς λέγων: πορεύεσθε μαλλον πρὸς τὰ πρόδατα τὰ ἀπολωλότα οἴκου Ἡσαηλ, καί: πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ ὀνόματί μου.

Ibid., xxxiv, 16 (337 c): 'Ο γὰο εἰπών αὐτοῖς: μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ ὀνόματί μου, αὐτὸς ἐνετείλατο μὴ κατὰ τὸ αὐτὸ ποιεῖσθαι τὰ τῆς συστάσεως τῶν ἐκκλησιῶν αὐτῶν.

In Constantin., xvi, 8 (GCS, p. 251, 12): Τοῦτο γε οὐδεὶς τη μόνος εἶς ό

1. Au lieu de πορεύοντες, il faut lire soit πορευθέντες, soit, comme le suggère Conybeare (p. 283), περιιόντες.

ήμέτερος σωτήρ μετά τὴν τοῦ θανάτου νίκην διεπράξατο, τοῖς αὐτοῦ γνωρίμοις λόγον εἰπὼν καὶ ἔργω τελέσας, πορευθέντες γοῦν μαθητεύσατε πά/τα τὰ ἔθνη

έν τῷ ὀνόματί μου φήσας αὐτοῖς.

Theophan., IV, 16 (GCS, p. 189, 28): « Es sagte also zu ihnen unser Erlöser nach seiner Auferstehung: « Gehet hin und lehret alle Völker in meinem Namen», und das sagte er, der früher befohlen hatte: « Auf der Strasse der Heiden sollt ihr nicht ziehen. »

Ibid., v, 47 (p. 228, 27) = Dem. evang., III, 6. Ibid., v, 46 (p. 252, 12) = Dem., evang., III, 7. Ibid., v, 49 (p. 255, 9) = Dem. evang., III, 7.

c)  $Epist.\ ad\ Caesar.$ ,  $3\ (PG, xx, 1537\ c): Πιστεύομεν δὲ καὶ εἰς ἔν πνεϋμα ἄγιον, τούτων ἔκαστον εἶναι καὶ ὑπάρχειν πιστεύοντες, πατέρα ἀληθῶς πατέρα, καὶ υἰὸν ἀληθῶς υἰόν, καὶ πνεϋμα ᾶγιον ἀληθῶς ᾶγιον πνεϋμα, καθώς καὶ ὁ κύριος ἡμῶν ἀποστέλλων εἰς τὸ ἀνηρυγμα τοὺς ἑαυτοῦ μαθητὰς εἶπε· Πορευθέντες· μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἰοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος. Περὶ ὧν καὶ διαδεδαιούμεθα οῦτως ἔχειν καὶ οῦτως φρονεῖν καὶ πάλαι οῦτως ἐσχηκέναι, καὶ μέχρι θανάτου ὑπὲρ ταύτης ὲνίστασθαι τῆς πίστεως, ἀναθεματίζοντες πᾶσαν ἄθεον αἴρεσιν.$ 

Contra Marcell., 1, 1, 9 (GCS, p. 3, 7): Τί δὲ ἢν τοῦτο, παρ' δ οὐκ. ἢν εὐαγγελίζεσθαι ἄλλο εὐαγγέλιον, ἤ που πάντως αὐτὸ ἐκεῖνο ὅ δὴ τοῖς αὐτοῦ παραδιδοὺς μαθηταῖς ὁ σωτὴρ ἀναγέγραπται εἰρηκώς· πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος.

Ibid., 1, 1, 36 (p. 8, 21): Τής τε σωτηρίου πίστεως την μυστικήν ἀναγέννησιν είς ὅνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος παρεχούσης, καὶ πρὸς τοῖς θείοις ἐγγράφοις τῆς ἀπὸ περάτων γῆς ἔως περάτων καθολικῆς τοῦ θεοῦ ἐκκλησίας... ἐπισφραγιζομένης...

De eccles. theol., III, 5, 22 (p. 163, 22): Διὸ τἢ άγία καὶ τρισμακαρία τριάδι μόνον τοῦτο συμπαρείληπται, οὐκ ἄλλως τοῦ σωτῆρος τοῖς ἀποστόλοις αὐτοῦ διαταξαμένου τὸ μυστήριον τῆς αὐτοῦ παλιγγενεσίας πάσιν τοῖς ἐξ ἐθνῶν εἰς αὐτὸν πιστεύουσιν παραδιδόναι ἢ βαπτίζοντας αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἰοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος.

Theoph., IV, 8 (GCS, p. 177, 2): « Nach seiner Auferstehung von dem Toten gingen alle zumal, denen es aufgetragen war, nach Galiläa, wohin er ihnen gesagt hatte (zu gehen). Und da sie ihn sahen, fielen einige nieder, andere aber zweifelten. Er aber trat zu ihnen, redetemit ihnen und sprach: mir ist gegeben von meinem Vater alle Gewalt im Himmel und auf Erden. Gehet hin, lehret alle Völker und taufet sie im Namen des Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes, und lehret sie halten alles, was ich euch befohlen habe, und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an das Ende der Welt<sup>4</sup>. »

1. La suite de ce passage a été conservée en grec; Eusèbe y commente le texte évangélique, et, sans reproduire explicitement la

In ps. cxvII, 1 (Pitra, Analecta sacra, III, 512): Τὸ γὰρ πρῶτόν φησιν (ὁ σωτήρ) αὐτοῖς (τοῖς μαθηταῖς): εἰς ὁδὸν ἐθνῶν μἢ ἀπέλθητε, καὶ εἴς πόλιν Σαμαριτῶν μὴ εἰσέλθητε, πορεύεσθε δὲ μᾶλλον πρὸς τὰ πρόβατα τὰ ἀπολωλότα οἴκου Ἰσραήλ. εἶτα ἐν δευτέρο λόγο προστάττει, λέγων τοῖς αὐτοῦ μαθηταῖς: Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτὰ εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἰοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος ¹.

Ces trois séries de textes suggèrent les remarques suivantes :

1° On ne peut dire qu'à partir du concile de Nicée Eusèbe ait abandonné la forme christologique (ἐν τῷ ὀνόματί μου) pour la forme trinitaire (εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρός ατλ).

Il est vrai que, dans les textes d'Eusèbe qui nous sont parvenus, nous ne trouvons la forme trinitaire dans aucun livre antérieur à 325; mais, par contre, la plupart des exemples de la forme christologique sont postérieurs à Nicée<sup>2</sup>, et le même livre, la . Théophanie, contient l'une et l'autre forme. La différence des citations ne peut donc s'expliquer par la chronologie.

2° Eusèbe choisit l'une ou l'autre forme selon la conclusion qu'il veut tirer du texte. Dans les passages de la série a), il se propose en général de décrire la rapide diffusion du christianisme; il se contente alors de reproduire la première partie du message du Christ: μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη. — Ailleurs il veut montrer quelle a été la source de cette expansion si puissante; il ajoute: ἐν τῷ ὀνόματί μου. On remarquera surtout parmi les textes de cette série b) le passage de la démonstration évangélique, III, 7 (reproduit dans Théoph., v, 46) où cette thèse est plus explicitement développée 3. — Enfin, dans les citations de la série c), Eusèbe

formule trinitaire, il la rappelle assez clairement par l'allusion qu'il fait au baptême (GCS, p. 22, 3): Διὸ τοῖς αὐτοῦ μαθηταῖς οὐ πρότερον, ἀλλά νῦν παρεκελεύσατο περιελθεῖν καὶ μαθητεῦσαι πάντα τὰ ἔθνη. ἀναγκαίως δὲ προστίθησι τὸ μυστήριον τῆς ἀποκαθάρσεως.

1. L'attribution de ce fragment à Eusèbe est incertaine.

2. Parmi les 16 textes qui composent cette série, 4 appartiennent à la démonstration évangélique (antérieure à 311), 1 à l'histoire ecclésiastique (313), 4 au commentaire sur les psaumes (vers 330), 2 au commentaire sur Isaïe (date incertaine), 1 au panégyrique de Cons-

tantin (336), 4 à la Théophanie (336).

3. M. Paulin Martin (mort en 1890), dans des notes manuscrites conservées aux archives de l'Institut catholique de Paris, avait déjà recueilli sur ce texte la plupart des citations d'Eusèbe, et attirait en particulier l'attention sur ce passage et sur l'interprétation donnée de ἐν τῷ ὀνόματί μου; il ajoutait : « Mais Eusèbe ne veut certainement pas dire qu'on lit ces mots dans l'évangile. Il fait allusion au v. 18 et le résume en ces trois mots. Cf. (PG) xxIII, 653 d ».

attire surtout l'attention soit sur la trinité, soit sur le baptême!

3° Les citations de la série a) sont faciles à expliquer. Rien de plus fréquent que ces citations partielles, qui ne retiennent d'un texte que les mots caractéristiques et qui vont au but; la série c) ne saurait non plus faire difficulté. La série b) s'explique moins aisément. Pour en préciser la portée, il importe de remarquer, d'une part, qu'Eusèbe commente ces mots, ἐν τῷ ὀνόματί μου, comme une parole du Seigneur, d'autre part qu'il ne les rattache jamais explicitement à l'évangile de saint Matthieu.

Dans cet état de choses, on peut supposer que la forme b) est une variante peut-être antérieure à Eusèbe, plus probablement due à Eusèbe lui-même²; on en trouvera l'origine, sinon avec une pleine certitude, du moins avec une grande vraisemblance, dans une contamination du texte de Mt. avec celui des autres synoptiques et plus particulièrement de Lc., xxiv, 47, xπρυχθῆναι ἐπὶ τῷ ὀνόματι αὐτοῦ μετάνοιαν εἰς ἀφεσιν ἁμαρτιῶν εἰς πάντα τὰ ἔθνη³. Cette contamination, qui est plus apparente dans Théoph., iv,  $8^4$ , se retrouve sous une autre forme dans les Actes de Thaddee, VI: ἀπέστειλεν ἡμᾶς ἐπὶ τῷ ὀνόματι αὐτοῦ κηρῦξαι μετάνοιαν καὶ ἄφεσιν ἁμαρτιῶν εἰς πάντα τὰ ἔθνη, βκπτιζομένοις ἐπαγγειλάμενος βασιλείαν οὐρανῶν, ἀναστησομένους ἀφθάρτους ἐπὶ συντελεία τοῦ αἰῶνος τούτου  $^5$ .

1. Il est à remarquer que la mention du baptême n'est jamais jointe aux mots ἐν τῷ ὀνόματί μου. Cette variante n'est donc pas une rémi-

niscence du baptême conféré au nom du Christ.

2. M. Chase suggère ces deux hypothèses, sans se prononcer entre elles (p. 489-492); la première semble moins vraisemblable, étant donné qu'on ne retrouve cette leçon dans aucun manuscrit de l'évangile et chez aucun Père autre qu'Eusèbe. Ces exemples de variantes propres à un seul Père ne sont pas rares; c'est ainsi que, chez Eusèbe, nous voyons Mt., xxviii, 20 ainsi cité par Marcel (C. Marc., 1, 4, GCS, p. 27, 6): Ἰδοὸ γάρ ἔσομαι μεθ' ὁμῶν, ἔφη, πάσας τὰς ἡμέρας τῆς ζωῆς ὁμῶν ἔως τῆς συντελείας τοῦ αίῶνος. Cf. d'autres exemples chez Chase, p. 491.

3. Chase (p. 489) rapproche Mc., xvi, 17 : Σημεΐα δὲ τοῖς πιστεύσασιν

άκολουθήσει ταύτα, έν τῷ ὀνόματί μου δαιμόνια ἐκδαλούσιν.

4. ΜΑΙ, Nova Patrum bibliotheca, IV, 310 (PG, XXIV, 629): Φησὶ τοῖς αὐτοῦ μαθηταῖς, κατὰ μὲν τὸν Ματθαῖον, ἐδόθη μοι πᾶσα ἐξουσία ὡς ἐν οὐρανῶ καὶ ἐπὶ γῆς κατὰ δὲ τὸν Λουκᾶν, ὅτι δεῖ κηρυχθηναι ἐπὶ τῷ ὀνόματι αὐτοῦ μετάνοιαν καὶ ἄφεσιν άμαρτιῶν εἰς πάντα τὰ ἔθνη. Il faut remarquer cependant que cette distinction des deux sources ne se trouve pas dans la traduction syriaque, et qu'elle a été omise dans le fragment grec par le dernier éditeur (GCS, p. 21).

5. Ed. Lipsius (1891), p. 277: ce rapprochement a été fait par Riggen-

Cette hypothèse est confirmée par l'usage général d'Eusèbe; rien de plus fréquent chez lui que ces variantes obtenues soit par la combinaison de deux textes, soit par une glose, et qu'il reproduit dans différents ouvrages comme un texte reçu; en voici quelques exemples:

Jo., IV, 14 et VII, 38. In Ps. xxx, 10 (xxIII, 268 d): "Ος ἄν πίη ἐκ τοῦ ῦδατος, οὖ ἔγω δώσω αὐτῷ, ποταμοὶ ἐκ τῆς κοιλίας αὐτοῦ ῥεύσουσιν ὕδατος ζῶντος, άλλομένου εἰς ζωὴν αἰώνιον. Mème citation In Ps. xcII, 3 (1189 a).

Mt., xix, 29 et Lc., xviii, 30. In Ps. lx, 6 (581 b): Καὶ ἐν τῷ αἰῶν: τούτῳ πολυπλασίονα λήψεται, καὶ ἐν τῷ μέλλοντι ζωὴν αἰώνιον κληρονομήσει. In Ps. xxxvi, 26 (333 c): Καὶ ἐν τῷ αἰῶνι τούτῳ ἐκαντοταπλασίονα λήψεται.

Jo., viii, 12 et xiv, 6. Eccl. theol., i, 20, 23 (p. 85, 1) : Έγω είμι τὸ φῶς καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ζωή.

Jo., III, 6 et IV, 24. Ibid. I, 12, 8 : Τὸ γεγεννημένον ἐχ τῆς σαρχὸς σάρξ ἐστιν, χαὶ τὸ γεγεννημένον ὲχ τοῦ πνεύματος πνεϋμά ἐστιν, πνεϋμα δὲ ὁ θεός.

Jo., xix, 30.  $In\ Ps.$  exxiii, 3 (xxiii, 729 a): "Ότε οὖν ἔλαβεν ὁ Ἰησοῦς τὸ ὅξος μετὰ χολῆς, εἶπε· τετέλεσται καλ αὕτη ἡ γραφή. Même citation, Ibid., 22 (749 c).

Mt., xI, 27. Demonstr. evang., IV, 3, 13 (257 b): Τὸν υίὸν οὐδεὶς ἔγνω εἰ μὴ μόνος ὁ γεννήσας αὐτὸν πατήρ. Même citation: Hist. eccl., I, 2, 2 (p. 10, 14); Eccl. theol., I, 12 (p. 72, 4); Epist. ad Const. (xx, 1545 b).

## § 4. — Citations de Mt. XXVIII, 19 avant Eusèbe 1.

Orig., In Jo., III, 5, fr. 36 (GCS, p. 512, 15): Φησὶ γάρ· πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος.

In Jo., x1, 4, fr. 79 (p. 547, 11): Διὸ καὶ ἐν νεκροῖς ἐλεύθερος την, καὶ ἐν

ΒΑCH, p. 27; le même auteur (ibid.) a rappelé la curieuse contamination de Mt., xxvIII, 19 et Rom., vI, 3 dans Constit. apost., v, 7: Λαδόντες ἐντολήν παρ' αὐτοῦ κηρύξαι τὸ εὐαγγέλιον εἰς ὅλον τὸν κόσμον, καὶ μαθητεῦσαι πάντα τὰ ἔθνη, καὶ βαπτίσαι εἰς τὸν αὐτοῦ θάνατον, ἐπὶ αὐθεντία τοῦ θεοῦ τῶν δλων, ὅς ἐστιν αὐτοῦ πατήρ, καὶ μαρτυρία πνεύματος, ὅς ἐστι παράκλητος. Cf. Rescii, Paralleltexte zu Mt., xxvIII, 19 (TU, x, 1, p. 398 et 416).

1. Cf. Conybeare, p. 282-286; et surtout Riggenbach, Der trinitarische Taufbefehl, p. 32-85 et Math., xxviii, 19 bei Origenes (Gütersloh, 1904) p. 107-109. — On ne trouvera pas ici les citations qui ne contiennent que les premiers mots du texte (πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη), ni les citations empruntées aux Homélies et Reconnaissances clémentines, parce que la date de ces apocryphes est trop incertaine; enfin certaines citations ont paru trop douteuses pour être reproduites, par exemple celles qui sont tirées des Actes de Thomas.

ἐλευθέρω καὶ άγίω ἀριθμῷ τῷ τρία ἐγείρεται. ἐν ῷ καὶ άγιάζει ἡμᾶς τῷ λουτρῷ τοῦ ὕδατος, εἰπών δεῖν βαπτίζεσθαι ἡμᾶς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος.

In Rom., v, 2 (PG, xiv, 1024 c): « Dominus Jesus Christus... sicut generationi substituit regenerationem, ita et doctrinae substituit aliam doctrinam. Mittens etenim ad hoc opus discipulos suos, non dixit tantum: Ite, baptizate omnes gentes, sed ait: Ite, docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. »

Ibid., v, 8 (1039 c): « Requiras fortassis etiam hoc, quod cum ipse Dominus dixerit ad discipulos ut baptizarent omnes gentes in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti, cur hic apostolus solius Christi in baptismo nomen assumpserit dicens: Quicumque baptizati sumus in Christo, cum utique non habeatur legitimum baptisma, nisi sub nomine Trinitatis 4. »

Cf. In Gen. hom., XIII, 3 (XII, 232 b); In Numer. hom., XII, 2 (661 b); In Rom., VIII, 5 (XIV, 1169 b).

Cyprian., Testim., II, 26 (CSEL, p. 93, 20): « In evangelio Dominus dicit post resurrectionem: Data est mihi omnis potestas in caelo et in terra: ite ergo et docete omnes gentes baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti, docentes eos observare omnia quaecumque praecepi vobis. » Cf. Epist. xxvII, 3 (p. 543, 11); xxvIII, 2 (p. 546, 5); LXIII, 18 (p. 716, 14); LXXIII, 5 (p. 782, 1).

Sententiae episcoporum: Lucius a Gastra Galbae (p. 440, 15); Monnulus a Girba (p. 442, 4); Eucratius a Thenis (p. 447, 17); Vincentius a Thibari (p. 450, 9).

Ad Novatianum, 3 (p. 56, 1).

De Rebaptismate, 7 (p. 78, 5).

Tertull., De Baptismo, 13 (PL, 1, 1215 a): « Lex enim tinguendi imposita est, et forma praescripta. Ite, inquit, docete nationes, tinguentes eas in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. » Cf. De Praescript., 20 (11, 32 a); Advers. Prax., 26 (11, 190 a).

Hippol., C. Noët., 14 (PG, x, 821 b): Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἰοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος.

IREN., Haer., III, 17, 1 (VII, 929 c): « Et iterum potestatem regenerationis in Deum dans discipulis, dicebat eis: Euntes docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. »

ΤΗΕΟΒΟΤ. ap. CLEM. Al., Excerpt., 76, 3 (GCS, p. 131, 5): Καὶ τοῖς ἀποστόλοις ἐντέλλεται περιιόντες κηρύσσετε, καὶ τοὺς πιστεύοντας βαπτίζετε εἰς ὄνομα πατρὸς καὶ υίοῦ καὶ ἀγίου πνεύματος.

1. Quelques soupçons qu'on puisse avoir contre la fidélité des traductions de Rufin, il est clair qu'on ne peut, au moins dans ces deux passages et dans *In Rom.*, viii, 5, lui imputer la forme trinitaire de la citation; le contexte entier la réclame.

A toutes ces citations, où se trouve certainement la forme trinitaire du texte, on ne peut en opposer aucune qui contienne la forme christologique (ἐν τῷ ὀνόματί μου); M. Conybeare (p. 282 sq.) cite deux passages de saint Justin et un d'Hermas, mais aucun d'eux ne peut être considéré comme une citation de Mt. Les voici:

Just., Dial., 39 (Otto, p. 132): "Ον οὖν τρόπον διὰ τοὺς ἐπταχισχιλίους ἐχείνους τὴν ὀργὴν οὐχ ἐπέφερε τότε ὁ θεός, τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ νῦν οὐ-δέπω τὴν κρίσιν ἐπήνεγκεν ἢ ἐπάγει, γινώσκων ἔτι καθ' ἡμέραν τινὰς μαθη-τευομένους εἰς τὸ ὄνομα τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ καὶ ἀπολείποντας τὴν ὁδὸν τῆς πλάνης, οἶ καὶ λαμβάνουσι δόματα ἕκαστος ὡς ἄξιοί εἰσι, φωτιζόμενοι διὰ τοῦ ὀνόματος τοῦ Χριστοῦ τοὐτου.

Ibid., 53 (p. 178): Τὸ δεσμεύων πρὸς ἄμπελον τὸν πῶλον αὐτοῦ καὶ τῆ ἔλικι τὸν πῶλον τῆς ὄνου καὶ τῶν ἔργων, τῶν ἐπὶ τῆς πρώτης αὐτοῦ παρουσίας γενομένων ὑπ' αὐτοῦ, καὶ τῶν ἔθνων ὁμοίως, τῶν μελλόντων πιστεύειν αὐτῷ, προδήλωσις ἦν. Οὅτοι γὰρ ὡς πῶλος ἀσαγὴς καὶ ζυγὸν ἐπὶ αὐχένα μὴ ἔχων τὸν ἑαυτοῦ, μέχρις ὁ Χριστὸς οὕτος ἐλθών διὰ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ πέμψας ἐμαθήτευσεν αὐτούς.

Herm., Simil., 1x, 4; 1άντα τὰ ἔθνη τὰ ὑπὸ τὸν οὐρανὸν κατοικοῦντα, ἀκούσαντα καὶ πιστεύσαντα ἐπὶ τῷ ὀνόματι ἐκλήθησαν [τοῦ υἰοῦ] τοῦ θεοῦ. Λαθόντες οὖν τὴν σφραγίδα μίαν φρόνησαν ἔσχον καὶ ἔνα νοῦν.

Il ressort de cette discussion que les conclusions de M. Conybeare sont définitivement à écarter. La forme qu'il appelle « eusébienne » (πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη ἐν τῷ ὀνόματί μου): I. ne se rencontre dans aucun manuscrit ni aucune version; II. est totalement inconnue des controversistes du ive siècle; III. n'exclut pas chez Eusèbe lui-même la forme trinitaire et paraît due à une contamination; IV. ne se trouve dans aucun texte des trois premiers siècles, tandis que la forme trinitaire s'y trouve souvent.

## Appendice sur les formules liturgiques.

Une question toute différente de la précédente peut être soulevée au sujet du texte de Mt., xxviii, 19.

On sait que, dans le N. T. et dans la littérature chrétienne, il est parlé tantôt du baptême « au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit », tantôt du baptême « au nom de Jésus » (ou « du Seigneur »).

Ainsi on lit dans la Didaché, VII, 1: Ταῦτα πάντα προειπόντες, βαπτίσατε εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἰοῦ καὶ τοῦ άγίου πνεύματος... 3. Ἦχεον εἰς τὴν κεφαλὴν τρὶς ὕδωρ εἰς ὄνομα πατρὸς καὶ υἰοῦ καὶ άγίου πνεύματος, et, un peu plus bas, IX, 5: Οἰ βαπτισθέντες εἰς ὄνομα κυρίου ι.

1. On trouvera un recueil de ces formules liturgiques dans Resch

De ces deux séries de textes, on a tiré des arguments contre l'authenticité de Mt., xxvIII, 19 : les uns, s'appuyant sur la formule trinitaire, pensent que l'usage liturgique a réagi sur le texte évangélique; les autres, partant de la formule christologique, affirment qu'elle n'eût pu être employée dès l'époque de saint Paul, si le Christ avait imposé à ses apôtres la formule trinitaire.

Nous ne pensons pas que ces deux raisonnements soient efficaces: le premier, en supposant que l'usage liturgique est indépendant du texte évangélique, lui ôte tout point d'appui et en rend l'origine inexplicable; le second fait de la parole du Christ, telle qu'elle est rapportée par saint Matthieu, un précepte liturgique péremptoire, ce qui

est, pensons-nous, en fausser la portée.

Il nous semble, au contraire, que tous ces faits ne s'expliquent que si l'on admet l'authenticité du texte évangélique. En face du « baptême au nom de Jésus », qui semble attesté dans les premiers documents chrétiens, on ne peut comprendre l'origine, ni la diffusion du « baptême au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit », si cette formule liturgique n'avait pas eu l'appui d'une sentence du Seigneur, rapportée dans l'Évangile. D'autre part, ainsi qu'il a été expliqué ci-dessus (p. 339 sq.), rien n'oblige à voir dans cette sentence un précepte liturgique liant les Apôtres à une formule déterminée et interdisant le baptême « au nom de Jésus » 4.

(TU, x, 1, p. 399 sq.) et mieux dans Riggenbach (Der Trinit. Taufbe-fehl, p. 32-85 pour les formules trinitaires; p. 85-93 pour les formules christologiques); cf. W. Heitmueller, Im Namen Jesu, surtout

p. 266 sqq.

1. Depuis la première édition de cet ouvrage, a paru une dissertation de M. Harnack, Das Grundbekenntnis der Kirche. Eine Untersuchung über den Ursprung der trinitarischen Formel (dans Entstehung... der Kirchenverfassung... in den zwei ersten Jahrhunderten. Leipzig, 1910, p. 187-198). M. Harnack estime que cette formule est, comme l'évangile entier de saint Matthieu, d'origine judéo-chrétienne, et qu'elle est née de la polémique anti-judaïque. Nous le suivons volontiers, quand il repousse les rapprochements tirés des « Triades babyloniennes et helléniques »; avec lui nous pensons que cette formule nous a été transmise par les premiers convertis du judaïsme; mais nous n'y voyons pas trace de préoccupation polémique.

### NOTE F

Η Cor., 111, 17: δ δὲ Κύριος τὸ πνεῦμά ἐστιν.

Quelles que soient sur ce texte les divergences d'interprétation qui séparent les exégètes, tous du moins en reconnaissent la grande importance. H. J. Holtzmann trouve ici toute la christologie paulinienne in nuce et, de son côté, Holzmeister pense que « pour la pneumatologie de saint Paul, ce texte, avec I Cor., vi, 19, a la même importance qu'ont, pour sa christologie, Rom., ix, 5 et Phil., ii, 6 ». Nous ne pourrons admettre entièrement ni l'interprétation de Holtzmann, ni celle de Holzmeister; du moins serons-nous d'accord avec eux pour reconnaître la grande portée de ce passage. En voici la traduction:

II Cor., III, 6 sqq.: 6 Dieu nous a faits les ministres de la nouvelle alliance, non de la lettre, mais de l'esprit; car la lettre tue, mais l'esprit vivifie. 7 Mais si le ministère de la mort, gravé en lettres sur des pierres, fut glorieux, au point que les fils d'Israël ne pouvaient fixer leurs regards sur le visage de Moïse, à cause de la gloire de son visage, gloire passagère, 8 combien plus glorieux sera le ministère de l'esprit! 9 Car, si le ministère de la condamnation est une gloire, bien plus riche de gloire sera le ministère de la justice! 40 En effet, ce qui fut glorieux, n'est plus glorieux, si on le compare à cette gloire éminente. 41 Car, si le ministère transitoire est glorieux, celui qui demeure l'est bien davantage. 12 Forts de cette espérance, nous avons une pleine assurance. <sup>13</sup> Nous ne faisons pas comme Moïse, qui mettait un voile sur sa face, pour que les fils d'Israël ne vissent pas la fin de ce qui était passager. 44 Mais leurs esprits ont été endurcis: car. jusqu'à ce jour, le même voile demeure quand ils lisent l'ancienne alliance, il n'est pas enlevé, car c'est par le Christ qu'il disparaît. 15 Mais, jusqu'à ce jour, quand on lit Moïse, un voile est sur leur cœur. 46 Mais, s'il se convertit au Seigneur, le voile est enlevé. 17 Or, le Seigneur est l'esprit; et là où est l'esprit du Seigneur est la liberté. <sup>48</sup> Et nous tous, contemplant à visage découvert la gloire

<sup>1.</sup> N. T. Theol1., II, p. 80.

<sup>2.</sup> Dominus autem Spiritus est (Innsbruck, 1908), p. 85.

612 NOTE F.

du Seigneur, nous sommes transformés en la même image, glorifiés

par sa gloire, comme par l'esprit du Seigneur.

IV, 3 sqq.: <sup>3</sup> Si notre évangile aussi est voilé, il est voilé pour ceux qui se perdent, <sup>4</sup> en qui le prince de ce monde a aveuglé leurs esprits infidèles pour les empêcher de contempler la lumière de l'évangile de la gloire du Christ, qui est l'image de Dieu. <sup>3</sup> Car nous ne nous prêchons pas nous-mêmes, mais le Christ Jésus comme Seigneur, et nous comme vos serviteurs pour Jésus. <sup>6</sup> Car Dieu, qui a dit : des ténèbres la lumière brillera, a fait luire sa clarté dans nos cœurs pour faire briller la connaissance de la gloire de Dieu (qui paraît) sur la face du Christ.

De ce texte difficile on a donné des interprétations multiples !; nous n'en referons pas l'histoire, très bien faite par le P. Holzmeister 2 (p. 4-29); nous exposerons seulement celle qui nous

paraît la plus probable.

Dans une première section (III, 6-11), saint Paul fait ressortir la gloire du ministère de l'esprit en le comparant à celui de da lettre; la forme de son argumentation rappelle la première règle de Hillel, l'a fortiori : le ministère nouveau est supérieur en gloire à l'ancien, comme l'esprit à la lettre, comme la justification à la condamnation, comme le permanent au transitoire.

Toute la fin du chapitre (III, 12-18) est une interprétation symbolique de Exod., xxxiv, 33-35 :

Quand Moïse avait fini de parler au peuple, il mettait sur sa face un voile. Et, quand Moïse entrait devant le Seigneur pour lui parler, il enlevait le voile, jusqu'à ce qu'il sortît; et, sorti, il disait aux fils d'Israël tout ce que le Seigneur lui avait ordonné. Et les fils d'Israël voyaient que la face de Moïse était glorifiée; et Moïse mettait un voile sur sa face, jusqu'à ce qu'il entrât pour s'entretenir avec Dieu.

Saint Paul, en s'inspirant de ce passage, ne s'est pas proposé d'en donner une interprétation littérale, ni même de conserver aux différents traits une valeur symbolique constante : le voile de Moïse est interprété d'abord (13) comme devant cacher la fin d'un éclat passager, puis (14-15) comme l'aveuglement qui couvre le cœur des Israélites. Quant aux chrétiens, ils ne portent pas de voile (18), et ils ne craignent pas de contempler la gloire du Sei-

1. On lira particulièrement avec profit l'étude du P. Prat, Théol. de S. Paul, 11, p. 221-226; cf. Belser, 11 Kor. (1910), p. 123-129.

2. Toutes les références qui seront données ci-dessous se trouvent chez lui parmi beaucoup d'autres.

gneur (cf. 7); seuls, ceux qui ont été aveuglés par le prince de ce monde ne peuvent contempler la gloire du Christ (IV, 4).

C'est dans ce contexte qu'apparaît le verset 17, si diversement interprété : δ δὲ χύριος τὸ πνεῦμά ἐστιν· οδ δὲ τὸ πνεῦμα χυρίου, έλευθερία. On en peut distinguer trois interprétations principales : la première rapporte xúpios à Dieu le Père, et traduit : « le Seigneur est l'Esprit », au même sens où en lit chez Jo., iv. 24 : « Dieu est esprit »; la seconde l'entend du Saint-Esprit, et traduit : « Le Seigneur (dont il s'agit dans ce passage de l'Exode) est le Saint-Esprit »; la troisième l'interprète du Christ : « Le Seigneur est l'Esprit ». La première ne se rencontre guère que chez quelques commentateurs médiévaux ou modernes1; la seconde est très fréquente chez les Pères grecs, qui, contre les pneumatomaques, prouvent par ce texte la divinité du Saint-Esprit<sup>2</sup>, elle est reçue aussi par plusieurs exégètes catholiques<sup>3</sup>; la troisième se rencontre, sous des formes très diverses, chez un bon nombre de Pères surtout latins, chez plusieurs commentateurs du moyen âge, et chez beaucoup d'exégètes contemporains 4.

C'est cette dernière qui nous semble la plus probable. On remarquera d'abord que, chez saint Paul, le mot κύριος s'applique presque toujours au Christ, très rarement au Père<sup>5</sup>, jamais ailleurs au Saint-Esprit.

De plus, et surtout, le contexte entier semble imposer cette

1. HILAR., De Trinit., II, 32 (PL, x, 72); RABAN MAUR (CXII, 177); CAJÉTAN, In h. l.; FRANZELIN, De Deo uno<sup>2</sup>, p. 380; JUNGMANN, De Deo

uno4, p. 78; CHR. PESCH., De Deo uno, p. 68.

2. Athanas., Ad Serap., 1, 6 (PG, xxvi, 545); Basile, De Spir. S., 21 (xxxii, 164); ps. Basil., C. Eunom., v, 1-2 (xxix, 725.741); Greg. Nyss., C. Eunom., 7 (xlv, 744); De Spir. S. (xlvi, 697); Didyme, De Trinit., 111, 23 (xxxix, 928); Epiphane, Advers. haeres., 74, 13 (xlii, 500); Chrysost., In h. l. (lxi, 448); Thdt., In h. l. (lxxxii, 397); Cyrill. Alex., Thesaurus, 35 (lxxv, 653). Cf. Ambros., De Spir. S., 11, 1, 18 (PL, xvi, 747); 111, 14, 101 (800); In Luc., vii, 94 (xv, 1723); August., De Trinit., 11, 19 (xlii, 857); C. Maximin., 11, 21, 2 (xlii, 792), 26, 14 (814).

3. Cornely, Holzmeister.

4. ORIGENE, In Exod. hom., XII, 4 (PG, XII, 385); In Thren., IV, 20, 116 (GCS, p. 276); In Luc. hom., XXVI (PG, XIII, 1868); EUSEB., De Eccles., theol., I, 20; III, 5 (GCS, p. 93. 163); DIDYME, De Trinit., III, 23 (PG, XXXIX, 589); De Spir. S., 54. 58 (XXXIX, 1079.1081); MARIUS VICTORINUS, Advers. Arian., III, 15 (PL, VIII, 1110); AMBROS., De Fide, I, 87 (XVI, 549); HIERON, In Is., XI, 1 (XXIV, 144). — Pour l'exégèse médiévale et contemporaine, V. Holzmeister, p. 13-29.

5. Cf. supra, p. 370.

614 NOTE F.

interprétation. Tout le monde convient que le xópos du v. 17 est le même que celui du v. 16; or ce v. 16 (« quand il se convertit au Seigneur, le voile est enlevé») reprend sous une autre forme ce qui a été dit au v. 14 (« c'est dans le Christ que le voile disparaît»); tout porte donc à identifier le Christ et le Seigneur. Il est d'ailleurs beaucoup plus naturel d'entendre ici une conversion au Christ qu'une conversion au Père ou surtout à l'Esprit-Saint¹. Enfin, dans les versets qui suivent, le Seigneur dont il est question est bien le Christ: c'est sa gloire que nous contemplons à visage découvert (III, 18, cf. IV, 4).

La plus forte objection à cette interprétation se tire des derniers mots du verset 17 : οδ δὲ τὸ πνεῦμα κυρίου, ἐλευθερία; il y a là un changement de sujet très brusque; il faut reconnattre d'ailleurs qu'on rencontrera une difficulté analogue, quelle que soit l'interprétation qu'on adopte : on ne peut identifier entièrement le πνεῦμα κυρίου de la fin du verset au κύριος du début. Au reste, ce passage rapide du Christ à l'Esprit n'est pas pour surprendre chez saint Paul (cf. Rom., VIII, 9-11).

Le sens de χύριος étant ainsi fixé, on peut se demander ce que signifie saint Paul en disant : « Le Seigneur (ou le Christ) est l'Esprit ». L'emploi de l'article (τὸ πνεῦμα) ne permet pas de traduire : « le Christ est esprit », au sens, par exemple, où il est dit, l Cor., xv, 45 : « le second Adam est devenu esprit vivifiant ». D'autre part, on ne peut traduire : « le Christ est l'Esprit-Saint »; saint Paul, on l'a montré plus haut, a reconnu entre le Christ et l'Esprit-Saint une distinction personnelle; autant vaudrait lui faire dire : « le Père est le Fils². » On peut traduire : « Le Seigneur

2. Cette interprétation est admise par la plupart des critiques libéraux: Holtzmann² (11, p. 101); Deissmann, In Christo Jesu, p. 84; Gunkel, Die Wirkungen des hl. Geistes, p. 90; Goguel, La notion johannique de l'Esprit, p. 63; etc. (Cf. Holzmeister, p. 22). Certains catholiques traduisent aussi ὁ χύριος par le Christ et τὸ πνεῦμα par l'Esprit-Saint, mais ils nient que ἐστίν exprime ici une identité; p. ex. Fillion, in h. l.: « Le Seigneur (Jésus-Christ) est l'Esprit (τὸ πνεῦμα, avec l'article):

<sup>1.</sup> On objecte que, dans le texte de l'Exode auquel il est fait allusion, κόριος désigne Iahvé; or, ajoute-t-on, quand saint Paul cite l'A. T., ou même quand il y fait seulement allusion, il laisse toujours à κόριος la valeur qu'il a dans le texte, et l'entend de Dieu (Holzmeister, p. 54). Si cette argumentation était efficace, elle conclurait, contre l'intention de son auteur, à interpréter le texte de Dieu le Père; mais elle parle d'un faux supposé: dans tout le N. T., le κόριος des textes de l'A. T. est souvent entendu du Christ, et, chez saint Paul, cet usage est presque constant (supra, p. 364 sqq.).

est l'esprit dont il a été parlé plus haut », c'est-à-dire l'esprit opposé à la lettre 1; cette interprétation donne un sens exact; peutêtre cependant cet emploi de l'article, à l'attribut, est-il motivé ici moins par le rappel d'un terme déjà connu, que par le sens emphatique donné à πνεῦμα : « le Seigneur, c'est l'Esprit même ». Dans tout ce passage, saint Paul célèbre la gloire du ministère nouveau, du ministère de l'esprit; mais cette gloire resplendit d'abord dans le Christ, qui est l'esprit même; nous sommes tous glorifiés par sa gloire, comme par l'esprit du Seigneur: dans le chapitre suivant, il reprend encore la même pensée, et montre « la splendeur de l'évangile de la gloire du Christ, qui est l'image de Dieu » (IV, 4). L'idée de liberté est associée aussi à celle de l'esprit : c'est parce que « le Seigneur est l'Esprit », que les ministres de la nouvelle alliance ont πολλήν παρρησίαν, et que « nous tous nous contemplons à visage découvert la gloire du Seigneur »,

ces mots nous reportent au v. 6, où il a été dit que l'Esprit-Saint est le principe de la loi nouvelle, par opposition à la lettre, à l'A. T. Ils ne signifient pas, évidemment, que Jésus-Christ et l'Esprit-Saint sont identiques, puisque, dans la proposition suivante, il est parlé de l'Esprit du Seigneur; ils marquent l'union étroite qui existe entre le Verbe incarné et la troisième personne de la Trinité, pour la direction de l'Église et des âmes. » D'après cette interprétation, ὁ χύριος τὸ πνεῦμά ἐστιν devrait se traduire : « Le Christ est intimement uni à l'Esprit-Saint »; cela me paraît bien forcé.

1. Cf. Lemonnyer, in h. l., Prat, II, p. 225.

### NOTE G

LA DOCTRINE DU DOGOS CHEZ PHILON
ET LA DOCTRINE DU FILS DANS L'ÉPÎTRE AUX HÉBREUX

La question du « philonisme » de l'épître aux Hébreux a été bien des fois agitée!; on ne se propose pas ici de la reprendre dans son ensemble, mais seulement en tant qu'elle intéresse l'histoire de la théologie trinitaire; au reste, si l'influence philonienne s'est exercée sur l'épître aux Hébreux, c'est avant tout par la théorie du logos. Cette doctrine peut donc être discutée ici indépendamment des autres, et l'on peut arriver sur ce point à des conclusions certaines, sans qu'il soit nécessaire de considérer les autres aspects de la philosophie philonienne.

Tout d'abord, on convient sans peine que le dogme de l'incarnation est totalement étranger au philonisme; et, comme l'écrit un des avocats les plus distingués de l'influence philonienne, M. Ménégoz, « ici, le philonien, pour devenir chrétien, avait besoin d'une conversion radicale. Mais, ajoute-t-il, après avoir accueilli la doctrine de l'incarnation du Fils de Dieu en Jésus de Nazareth, il pouvait rapporter à Jésus-Christ tous les attributs du Logos » (p. 202).

L'a-t-il fait? Une très forte raison d'en douter, c'est que jamais il ne donne à Jésus-Christ le nom même de logos. Ce fait est tellement significatif qu'il fait douter M. Ménégoz lui-même non pas du philonisme de l'auteur, mais du moins de ses rapports immédiats et personnels avec Philon<sup>2</sup>. Cependant, si Jésus-Christ n'est

<sup>1.</sup> Cf. J. B. Carpzovii, Sacrae exercitationes in S. Pauli epistolam ad Hebraeos ex Philone Alexandrino, Helmstadii, 1750; C. Siegfried, Philo von Alexandria als Ausleger des A. T., p. 321-330; Ménégoz, L'épître aux Hebreux, vi, 3, « l'auteur et le philonisme », p. 197-219 surtout p. 203 sqq.; Prat, Théologie de saint Paul, 1, p. 503-505.

<sup>2. «</sup> Celui-ci (l'auteur de l'épître) est un philonien converti au christianisme et conciliant l'évangile avec sa philosophie religieuse... On reconnaît aisement dans son idée du Christ préexistant le Logos de

pas appelé logos, il est appelé Fils, et ici du moins on signale une influence alexandrine: « L'idée d'un enfantement de la divinité n'est pas juive... c'est dans la philosophie platonicienne qu'il faut en chercher les racines » (p. 201). Ce rapprochement est sans portée: on reconnaît que la doctrine de la filiation divine se trouve non seulement chez saint Paul, mais aussi chez les synoptiques, et l'on en vient à supposer que cette thèse, introduite à Jérusalem dans la synagogue des Alexandrins, a pu exercer une influence sur la pensée de Jésus lui-même (p. 202). C'est là une hypothèse si gratuite et si invraisemblable qu'elle ne mérite pas la discussion.

On rend le rapprochement plus vraisemblable par une série de remarques :

1) Philon a appelé le Logos le fils premier-né de Dieu, comme l'a fait l'auteur de l'épître. Voici les textes de Philon :

De agricult., \$1 (M. I, 308): οὐρανοῦ φύσιν... ὁ θεὸς ἄγει κατὰ δίκην καὶ νόμον, προστησάμενος τὸν ὀρθὸν αδτοῦ λόγον καὶ πρωτόγονον υίον. De confus. ling., 63 (I, 414): τοῦτον μὲν γὰρ πρεσβύτατον υίὸν ὁ τῶν ὄντων ἀνέτειλε πατήρ, δν ἐτέρωθι πρωτόγονον ὡνόμασε. Ibid., 146 (I, 427): κὰν μηδέπω μέντοι τυγχάνη τις ἀξιόχρεως ὅν υίὸς θεοῦ προσαγορεύεσθαι, σπουδαζέτω κοσμεῖσθαι κατὰ τὸν πρωτόγονον αὐτοῦ λόγον, τὸν ἄγγελον πρεσβύτατον. De fuga, 109 (I, 562): γονέων ἀφθάρτων καὶ καθαρωτάτων ἔλαχεν, πατρὸς μὲν θεοῦ, δς καὶ τῶν συμπάντων ἐστὶ πατήριμητρὸς δὲ σοφίας, δι' ἦς τὰ ὅλα ἦλθεν εἰς γένεσιν... ἐνδύεται δ' ὁ μὲν πρεσβύτατος τοῦ ὄντος λόγος ὡς ἔσθητα τὸν κόσμον. De somn., 1, 215 (I, 653): δύο γάρ, ὡς ἔοικεν, ἱερὰ θεοῦ, ἐν μὲν ὅδε ὁ κόσμος, ἐν ῷ καὶ ἀρχιερεὺς ὁ πρωτόγονος αὐτοῦ θεῖος λόγος.

Dans l'épître (i, 6) on lit : ὅταν δὲ πάλιν εἰσαγάγη τὸν πρωτότοχον εἰς τὴν οἰχουμένην...

Il faut avouer que ce rapprochement est peu probant.

Il parattra moins significatif encore si l'on remarque la différence des termes (πρωτόγονος chez Philon; πρωτότοχος dans Hebr. comme dans Col. et dans les Lxx), et surtout si l'on se rappelle que ce titre de premier-né est depuis longtemps donné au Messie, soit dans l'A. T., soit dans les apocryphes (cf. supra, p. 398 sq.). Au reste, ces deux conceptions ont un caractère très différent : chez Philon, Dieu est le Père du monde; le logos n'est appelé son fils, son fils aîné qu'en tant que principe cosmologique, ordonnateur

Philon. Il ne lui donne pas, il est vrai, le nom Logos, et c'est une des raisons pour lesquelles nous hésitons à admettre qu'il ait été un élève immédiat du philosophe d'Alexandrie » (p. 198).

du monde<sup>4</sup>; d'après la conception messianique, Dieu est le Père de son peuple, et le Messie est son premier-né en tant qu'il est le roi et le représentant d'Israël. La théologie chrétienne dépasse ces deux conceptions, et les unit dans une synthèse supérieure, mais où le messianisme juif occupe plus de place que la cosmologie alexandrine.

2) Pour Philon, le logos est le chef des anges; il l'est aussî

pour l'auteur de l'épître aux Hébreux : on peut citer :

De confus. ling., 146 (1, 427): τὸν πρωτόγονον αὐτοῦ λόγον, τὸν ἄγγελον πρεσδύτατον, ὡς ἀρχάγγελον πολυώνυμον ὑπάρχοντα. Leg. alleg. 111, 177 (1, 122): τὸν δὲ ἄγγελον, ὅς ἐστι λόγος. Q. rer. div. her., 203 (1, 501): τῷ δὲ ἀρχαγγέλῳ καὶ πρεσδυτάτῳ λόγω... De agricult., 51 (1, 308):... προστησάμενος τὸν ὀρθὸν αὐτοῦ λόγον... καὶ γὰρ εἴρηταί που ἰδοὺ ἐγώ εἰμι, ἀποστελῶ ἄγγελόν μου εἰς πρόσωπόν σου. De fuga, 5, (1, 547): ὑπαντᾶν αὐτῆ (Ἄγαρ) ἄγγελον, θεῖον λόγον. De somn. 1, 239 (1, 656): τὴν τοῦ θεοῦ εἰκόνα τὸν ἄγγελον αὐτοῦ λόγον ὡς αὐτὸν κατανοοῦσι. Οὐχ ὁρᾶς τὴν ἐγκύκλιον παιδείαν Ἅγαρ, ὅτι τῷ ἀγγέλῳ φησίσὸ δ θεὸς δ ἐπιδών με;

De ces textes on rapproche  $H\acute{e}br$ ., 1, 4-14 : « l'Épître aux Hébreux, dit-on, place de même le Christ préexistant à la tête des

anges » (Ménégoz, p. 201).

C'est à peine si l'on peut reconnaître ici une coïncidence verbale : le Christ, dans Hebr., n'est jamais appelé ange, mais il est comparé aux anges et placé au-dessus d'eux comme le Fils, comme celui qu'ils doivent adorer. De plus, les anges dont il est parlé là sont, comme lui, des êtres vivants et personnels. Au contraire, pour Philon, le logos est le premier des anges, mais il est un ange; cette conception d'ailleurs est allégorique : l'équivalence des anges de la Bible avec les puissances ou les logoi de la philosophie n'est pas une identité réelle, mais simplement une transposition symbolique : le philosophe interprète des puissances ou des logoi ce qui est dit des anges  $^2$  et, quand il n'est question que d'un seul ange, c'est le plus souvent le logos que l'allégorie philonienne lui substitue  $^3$ . Dans tous ces cas, on ne trouve pas chez

2. Cf. supra, p. 200 sqq.

<sup>1.</sup> Cf. Drummond, Philo Judaeus, II, 185; supra, p. 216.

<sup>3.</sup> Cf. supra, p. 217 sq. — On peut comparer l'interprétation donnée de l'ange de Balaam (Q. Deus sit immut., 182, 1, 299): Philon y voit la conscience (ἔλεγχος), qu'il identifie avec le logos divin, et qui avertit en vain le pécheur obstiné: 'Ανίατα γίνεται τὰ ψυχῆς ἀρρωστήματα, ὅταν ἐπιστάντος ἐλέγχου, λόγος δ' ἐστὶ θεῖος ἄγγελος ποδηγετῶν..., τὰς ἀκρίτους ξαυτῶν γνώμας πρὸ τῶν ὑφηγήσεων τάττωμεν τῶν ἐκείνου.

lui une hiérarchie de personnes vivantes, mais un système d'êtres métaphysiques.

3) L'exemplarisme, qu'on rencontre également chez les deux auteurs, suggère des rapprochements beaucoup plus significatifs.

Hebr.,  $\mathbf{I}$ ,  $\mathbf{3}$  : δς ὢν ἀπαύγασμα τῆς δόξης καὶ χαρακτήρ τῆς ὑποστάσεως αὐτοῦ.

L'auteur semble s'être inspiré de Sap., VII, 26, où il est dit de la Sagesse : ἀπαύγασμα γάρ ἐστι φωτὸς ἀιδίου, καὶ ἔσοπτρον ἀκηλίδωτον τῆς τοῦ θεοῦ ἐνεργείας, καὶ εἰκὼν τῆς ἀγαθότητος αὐτοῦ.

Les textes de Philon présentent des analogies moins frappantes, mais cependant certaines : le logos est « l'empreinte du cachet de Dieu » : De plantat., 18 (I, 332) : (τὴν λογικὴν ψυχὴν) τυπωθεῖσαν σφραγίδι θεοῦ, ἦς δ χαρακτήρ ἐστιν ἀίδιος λόγος. La même idée se retrouve, exprimée dans des termes un peu différents, De somn., II, 45 (I, 653) : τὸν ὅλον ἐσφράγισε κόσμον, εἰκόνι καὶ ἰδέα, τῷ ἑαυτοῦ λόγφ. Dans plusieurs autres passages, le logos est représenté comme l'image ou l'ombre de Dieu<sup>4</sup>.

D'ailleurs cet exemplarisme atteint chez Philon beaucoup d'autres termes : l'âme humaine est l'empreinte (χαρακτήρ), le reflet (ἀπαύγασμα), l'image du logos²; le monde lui aussi a été marqué à cette empreinte³ et lui aussi est l'ombre de Dieu⁴. Il n'est pas jusqu'aux nombres eux-mêmes qui ne reçoivent une interprétation exemplariste : les sept jours de la semaine sont « l'archétype des deux vies les plus belles, la pratique et la théorétique », il nous faut les contempler et « graver dans nos âmes leurs images (εἰκόνας) et leurs formes (τύπους) » (De decal., 101. II, 197). « C'est par le nombre sept que se manifeste surtout le démiurge et le père de l'univers. C'est en lui, comme dans un miroir, que l'âme aperçoit Dieu agissant, créant et gouvernant le monde. » (ib., 105. II, 198) : ἐπ' οὐδενὶ δ' οὖτω προνομίας ἔτυχεν (ἡ ἑβδομάς), ἢ τῷ μάλιστα τὸν ποιητὴν καὶ πατέρα τῶν δλων ἐμφαίνεσθαι διὰ ταύτης· ὡς

<sup>1.</sup> De fuga, 101 (1, 561): 'Ο δ' δπεράνω τούτων λόγος θεῖος εἰς όρατὴν οὐχ ἤλθεν ἰδέαν, ἄτε... αὐτὸς εἰκὼν ὑπάρχων θεοῦ. De confus. ling., 147 (427): Εἰ μήπω ἰκανοὶ θεοῦ παΐδες νομίζεσθαι γεγόναμεν, ἀλλά τοι τῆς ἀειδοῦς εἰκόνος αὐτοῦ, λόγου τοῦ ἰερωτάτου· θεοῦ γὰρ εἰκὼν λόγος ὁ πρεσδύτατος. De spec. leg., 1, 81 (11, 225): Λόγος δέ ἐστιν εἰκὼν θεοῦ, δι' οῦ σύμπας ὁ κόσμος ἐδημιουργεῖτο. Cf. De confus. ling., 97 (1, 419).

<sup>2.</sup> De opif. mundi, 146 (1, 35): Πᾶς ἄνθρωπος κατὰ μὲν τὴν διάνοιαν ψκείωται θείω λόγω, τῆς μακαρίας φύσεως ἐκμαγεῖον, ἢ ἀπόσπασμα ἢ ἀπαύγασμα γεγονώς. Cf. De spec. leg., IV, 123 (II, 356); Q. det. pot., 83 (I, 207).

<sup>3.</sup> De somn., 11, 45 (1, 665). 4. Leg. alleg., 111, 102 (1, 107).

γὰρ διὰ κατόπτρου φαντασιοῦται δ νοῦς θεὸν δρῶντα καὶ κοσμοποιοῦντα καὶ τῶν δλων ἐπιτροπεύοντα.

Ces textes si divers ont une signification commune: ils montrent à quel point l'exemplarisme était familier à la pensée alexandrine; le passage, cité plus haut, du livre de la Sagesse confirme cette conclusion, et l'on pourrait encore alléguer dans le même sens les inscriptions alexandrines, où le roi est appelé « image de Dieu<sup>4</sup> ». De tous ces faits, on peut conclure avec une très grande probabilité que l'exemplarisme que l'on remarque dans l'épître aux Hébreux et dans l'épître aux Colossiens accuse dans ces deux documents sinon une origine, du moins une influence alexandrine.

Faut-il aller plus loin, et y reconnaître une terminologie, et même une doctrine spécifiquement philoniennes? Cette conclusion paraît bien gratuite : dans le vocabulaire on ne remarque que des coïncidences partielles et vraisemblablement fortuites2, et dans la doctrine on constate des différences très profondes : Philon se meut dans un monde d'abstractions à demi-personnifiées qui n'est pas celui de l'épître aux Hébreux; aussi il peut appliquer aux nombres et en particulier au nombre sept ses symboles exemplaristes avec autant de vérité qu'au logos : là, comme ici, on retrouve les « images », les « types », le « miroir ». Rien de tel dans l'épître aux Hébreux : le rayonnement, l'empreinte du Père n'est plus seulement une conception idéale, mais une réalité concrète et vivante, une personne capable de s'incarner, de prier, de souffrir. De là vient que Philon peut identifier le logos avec le monde idéal3, tandis que dans la théologie de l'épître pareille identification est inconcevable.

Une autre différence, non moins profonde, sépare ces deux exemplarismes: pour Philon, la nature divine se reslète dans des images de plus en plus imparfaites; le logos est l'image suprême, mais, s'il est par rapport aux autres êtres un modèle, il n'est par rapport à Dieu qu'une représentation imparfaite: de là vient que la contemplation, qui ne peut s'élever jusqu'à Dieu, peut du

1. Ainsi dans l'inscription de Rosette, l. 3 (OGI, 90), Ptolémée v Épiphane est dit εἴκόνος ζώσης τοῦ Διός.

3. De opif. mundi, 25 (1, 5):  $\Delta \tilde{\eta}$ λον ὅτι καὶ  $\tilde{\eta}$  ἀρχέτυπος σφραγίς, ὅν φαμεν νοητὸν εἶναι κόσμον, αὐτὸς ἄν εἴη ὁ θεοῦ λόγος. Cf. supra, p. 227.

<sup>2.</sup> Ainsi ἀπαύγασμα n'est jamais appliqué par Philon au logos; χαραπτήρ ne l'est qu'une fois. Inversement les termes dont Philon se sert d'ordinaire, εἰκών, ἀπεικόνισμα, σκιά, manquent dans l'épître.

moins atteindre le logos! L'épître aux Hébreux ne connaît point ces dégradations successives de la divinité; le Fils n'apparaît pas comme le modèle des autres êtres, et lui-même n'est pas représenté comme une image imparfaite de Dieu, ni comme un objet secondaire de la contemplation religieuse.

4) C'est par le Fils, et c'est aussi par le logos que Dieu a créé le monde. On peut comparer ici deux séries de textes, à première vue fort semblables, empruntés les uns au N. T., les autres à Philon.

Heb., I, 2: δι' οδ καὶ τοὺς αἰῶνας ἐποίησεν. Col., I, 16: τὰ πάντα δι' αὐτοῦ καὶ εἰς αὐτὸν ἔκτισται. Jo., I, 3: πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο. Ibid., 10: δ κόσμος δι' αὐτοῦ ἐγένετο.

ΡΗΙΙ., De cherub., 125-127 (M. I, 161-162): πρὸς γὰρ τήν τινος φένεσιν πολλὰ δεῖ συνελθεῖν, τὸ ὑφ' οὖ, τὸ ἐξ οὖ, τὸ δι' οὖ, τὸ δι' δ· καί ἐστι τὸ μὲν ὑφ' οὖ τὸ αἴτιον, ἐξ οὖ δὲ ἡ ΰλη, δι' οὖ δὲ τὸ ἐργαλεῖον, δι' δ δὲ ἡ αἰτία... ἔδε τὴν μεγίστην οἰκίαν ἡ πόλιν, τόνδε τὸν κόσμον· εὑρήσεις γὰρ αἴτιον μὲν αὐτοῦ τὸν θεὸν ὑφ' οὖ γέγονεν, ὕλην δὲ τὰ τέσσαρα στοιχεῖα ἐξ ὧν συνεκράθη, ὄργανον δὲ λόγον θεοῦ δι' οὖ κατεσκευάσθη, τῆς δὲ κατασκευῆς αἰτίαν τὴν ἀγαθότητα τοῦ δημιουργοῦ. De spec. leg., I, 81 (II, 225): λόγος δὶ' ἐστὶν εἰκὼν θεοῦ, δι' οὖ σύμπας δ κόσμος ἐδημιουργεῖτο.

De part et d'autre, on trouve la même affirmation : « par lui, δι' αὐτοῦ, tout a été fait. » Mais, si l'on considère les contextes respectifs d'où ces phrases sont tirées, un peu d'attention suffit à y remarquer des différences capitales.

Philon considère le logos comme étant proprement un instrument (ὅργανον, ἐργαλεῖον), et volontiers il exprime son action non plus par le génitif et διά, mais par le datif instrumental : Leg. alleg. 111, 96 (Μ. 1, 106) : σκιὰ θεοῦ δὲ δ λόγος αὐτοῦ ἐστιν, ῷ καθάπερ ὀργάνῳ προσχρησάμενος ἐκοσμοποίει. Ibid., 1, 21 (47) : τῷ γὰρ περιφανεστάτῳ καὶ τηλαυγεστάτῳ ἑαυτοῦ λόγῳ δ θεὸς ἀμφότερα ποιεῖ. Q. Deus sit immut., 57 (281) : δίδωσι δὲ λόγῳ χρώμενος ὑπηρέτη δωρεῶν, ῷ καὶ τὸν κόσμον εἰργάζετο.

On chercherait en vain dans le Nouveau Testament une construction analogue, de même qu'on n'y trouverait pas le Fils ou le Verbe appelé instrument de Dieu. La raison de cette différence est celle qui a été déjà bien des fois indiquée : dans la création du monde on ne peut attribuer le même rôle à une conception idéale et à une personne, au monde intelligible et au Christ².

<sup>1.</sup> V. supra, p. 212.

<sup>2.</sup> Lightfoot (Colossians, p. 155), après avoir cité la plupart de ces

Dans l'un des passages cités ci-dessus (Leg. alleg., 1, 21 sq.), Philon décrit avec quelque détail l'action instrumentale du logos; il la représente comme l'action d'une image de Dieu, archétype des créatures; rien de tel dans le Nouveau Testament, mais on y voit le Fils de Dieu, agissant avec son Père et supportant le monde par sa parole puissante le Si l'on veut chercher l'origine de cette doctrine du rôle du Fils dans la création, on la trouvera avec beaucoup plus de vraisemblance dans la théologie de la Sagesse que dans le philonisme.

5) La doctrine du sacerdoce du Christ présente avec la théologie philonienne des points de contact plus nombreux, sinon plus significatifs. Pour en apprécier la portée, il faut rappeler d'abord les textes de Philon, où le logos est représenté comme un grand-

prêtre, et le texte où il est comparé à Melchisédec.

Dans le traité De fuga, 106-118. (M. 1, 561-563), Philon se propose d'expliquer pourquoi les fugitifs doivent demeurer dans les villes de refuge jusqu'à la mort du grand-prêtre : il y a là, pense-t-il, une injustice, puisque cet exil sera plus long pour les uns, plus court pour les autres. Il résout cette difficulté par l'allégorie : le grand-prêtre ici est la raison : tant qu'elle vit dans une âme, l'âme ne change pas; quand elle y meurt, l'âme pèche. Dans ce long développement voici le passage le plus intéressant (108) : λέγομεν γάρ τὸν ἀρχιερέα οὐκ ἄνθρωπον ἀλλὰ λόγον θεῖον εἶναι πάντων οὐχ έκουσίων μόνον άλλα και ακουσίων αδικημάτων αμέτοχον ούτε γαρ επι πατρί, τῷ νῷ, οὐτε ἐπὶ μητρί, τῆ αἰσθήσει, φησὶν αὐτὸν Μωϋσῆς δύνασθαι μιαίνεσθαι, διότι, οξμαι, γονέων άφθάρτων και καθαρωτάτων έλαγεν, πατρός μέν θεοῦ, ός καὶ τῶν συμπάντων ἐστὶ πατήρ, μητρὸς δὲ σορίας, δι' ἦς τὰ ὅλα ἦλθεν εἰς γένεσιν3. Philon explique ensuite comment le logos est revêtu du monde, comme le grand-prêtre de son vêtement; il ne doit pas déposer sa mitre, c'est dire qu'il ne peut perdre sa dignité; il ne peut déchirer ses vêtements, car il est le lien du monde, et il en maintient l'unité, etc.

textes, conclut: « This mediatorial function however has entirely changed its character. To the Alexandrian Jew it was the work of a passive tool or instrument; but to the Christian Apostle it represented a cooperative agent. »

<sup>1.</sup> Ôn a déjà vu plus haut (p. 453, n. 2) que ce passage ne pouvait être rapproché de Philon, Q. rer. divin. her., 36 (478).

<sup>2.</sup> Cf. supra, p. 127 et 129.

<sup>3.</sup> Je ne comprends pas comment M. Μένκεσο a pu (p. 206) rapprocher ce passage de Hebr., vii, 3 : (Μελχισεδέχ) ἀπάτωρ, ἀμήτωρ, ἀγενεαλόγητος.

Dans le *De migratione Abrahami*, 102 (1, 452), le logos ou plutôt la raison humaine est encore comparée au grand-prêtre, dont le vêtement symbolise les puissances intelligibles et sensibles.

Dans le De gigantibus, 32 (1, 269), Philon, voulant signifier que l'âme s'élève rarement à la contemplation, écrit : δρᾶς ὅτι οὐδὲ δ ἀρχιερεὺς λόγος ἐνδιατρίβειν ἀεὶ καὶ ἐνσχολάζειν τοῖς ἁγίοις δόγμασι δυνάμενος, ἄδειαν ἔσχηκεν ἀνὰ πάντα καιρὸν πρὸς αὐτὰ φοιτᾶν, ἀλλ' ἄπαξ δι' ἐνιαυτοῦ μόλις;

Le De somniis, 1, 245 (1, 653) distingue deux temples, le monde et l'âme, dont les deux prêtres sont le logos et l'homme : δύο γάρ, ὡς ἔοικεν, ἱερὰ θεοῦ, ἐν μὲν δὸε ὁ κόσμος, ἐν ῷ καὶ ἀρχιερεὺς ὁ πρωτόγονος αὐτοῦ θεῖος λόγος, ἔτερον δὲ λογικὴ ψυχή, ῆς ἱερεὺς ὁ πρὸς ἀλήθειαν ἄνθρωπος.

Dans le De Cherubim, 14-17 (1, 141) Philon interprète le texte des Nombres, 1, 18, où il est dit que, si une femme est accusée d'adultère, « le prêtre la conduira devant le Seigneur, et découvrira sa tête ». Ceci doit s'entendre allégoriquement de la raison qui confronte l'âme avec Dieu: προστέτακται τῷ ἱερεῖ καὶ προφήτη λόγφ, τὴν ψυχὴν ἐναντίον τοῦ θεοῦ στῆσαι.

Enfin, au μια livre des Leg. alleg., 79-82 (1, 102-103), le nom et le rôle de Melchisédec sont interprétés allégoriquement; dans cette interprétation, deux traits sont rapportés au logos : Melchisédec signifie roi juste, or l'âme royale et juste est celle qui est conduite par la droite raison (ὀρθὸς λόγος); de plus, Melchisédec offrant le pain et le vin et enivrant l'âme est la figure du logos prêtre, qui donne à l'âme de hautes pensées de Dieu : ἑερεὸς γάρ ἐστι λόγος κλῆρον ἔχων τὸν ὄντα καὶ ὑψηλῶς περὶ αὐτοῦ καὶ ὑπερόγκως καὶ μεγαλοπρεπῶς λογιζόμενος.

Il faut convenir que la doctrine qui se dégage de tous ces textes est fort différente de celle qui est exposée dans l'épître aux Hébreux. Le sacerdoce du logos a, pour Philon, un sens cosmologique ou psychologique; dans les deux cas, d'ailleurs, il est purement symbolique: le logos divin et la raison humaine jouent dans le monde et dans l'homme un rôle analogue à celui du grand-prêtre dans le temple; il faut remarquer de plus que cette analogie ne porte jamais sur ce qui est essentiel au sacerdoce, c'est-à-dire l'oblation des sacrifices, mais sur les accessoires, c'est-à-dire les cérémonies accomplies par le grand-prêtre ou surtout les vêtements portés par lui; l'interprétation de l'histoire de Melchisédec ne fait pas exception: les traits par lesquels il symbolise le logos sont, non pas les sacrifices qu'il offre ni

son sacerdoce éternel, mais la justice que son nom signifie, ou l'ivresse qu'il cause dans les âmes par le vin qu'il leur donne.

Au contraire, dans l'épitre aux Hébreux, le sacerdoce du Christ est une fonction sotériologique; il l'exerce, non en tant qu'empreinte du Père ou créateur du monde, mais en tant qu'homme et sauveur; ce sacerdoce n'est point un pur symbolisme, justifié par des interprétations allégoriques de la lame d'or, de la tunique ou des clochettes, c'est une réalité comme le sacrifice même de la croix; et, si Melchisédec est la figure du Christ, il l'est non seulement par son nom, mais surtout par l'indépendance et la pérennité de son sacerdoce, par sa supériorité sur Abraham et par conséquent sur le lévitisme.

Au sacerdoce on rattache volontiers le rôle d'intercesseur que le Fils a certainement dans l'épître aux llébreux (vii, 25) et que le logos aurait, pense-t-on', d'après Philon. On cite, en effet, un texte, où il est parlé d'un fils de Dieu d'une vertu excellente, et qui joue le rôle d'intercesseur (παράκλητος); malheureusement ce texte ne se rapporte pas au logos, mais au monde 2: De vita Mos., ii, 134 (ii, 135): ἀναγκαῖον γὰρ ἦν τὸν ἱερωμένον τῷ τοῦ κοσμοῦ πατρὶ παρακλήτω χρῆσθαι τελειοτάτω τὴν ἀρετὴν υίῷ, πρός τε ἀμνηστίαν ἀμαρτημάτων καὶ χορηγίαν ἀφθονωτάτων ἀγαθῶν.

Plusieurs fois, le logos est appelé ixétn; mais ce terme signifie un suppliant, non un intercesseur, et, en effet, de tous les passages où ce terme est appliqué au logos<sup>3</sup>, on n'en trouve qu'un où soit exprimée une idée de médiation; encore s'agit-il d'un être intermédiaire, remplissant une fonction cosmologique entre Dieu et le monde, et non d'un médiateur, réconciliant Dieu et les

1. Ménégoz, p. 205.

3. Leg. alleg., III, 214 (I, 130): Ἱκέτης λόγος signifie « la prière suppliante des Israélites ». De sacrif. Ab., 119 (186): Ὁ καταπεφευγὼς ἐπὶ θεὸν καὶ ἰκέτης αὐτοῦ γεγονὼς λόγος ὀνομάζεται Λευίτης. De migrat. Abr., 122 (I, 455): Ταῦτα δὲ τὸν ἰκέτην ξαυτοῦ λόγον οὐκ ἀποστραφεὶς εἴωθε δωρεῖ-

σθαι.

<sup>2.</sup> Mangey note sur ce passage: « νίῷ. Bernardus notis in Josephum reponi vult λόγῳ· sed nil mutandum. Cum ista appellatio de Mundo alibi a Philone usurpatur (sic). » Cf. De ebriet., 30 (361); Q. Deus sit immut., 31 (277); De spec. leg., 1,41. 96 (11, 218. 227). Keferstein, Philo's Lehre v. d. Mittelwesen, p. 103-105; Drummond, 11, 237 sq., Grill, p. 134: « Mit vollem Recht sagt Drummond: The union of the high priest with the cosmos, not with the Logos, is evidently the point, which is here insisted on. » Cette interprétation, qui est aussi donnée par Cohn (Die Werke Philos, p. 329), est révoquée en doute par Krebs (Der Logos als Heiland, p. 46 et n. 8).

hommes: Q. rer. div. her., 205, 206 (1, 501 sq.): τῷ δὲ ἀρχαγγέλω καὶ πρεσδυτάτω λόγω δωρεάν ἔδωκεν ἐξαίρετον ὁ τὰ ὅλα γεννήσας πατήρ, ένα μεθόριος στάς τὸ γενόμενον διακρίνη τοῦ πεποιηκότος. δ δ' αὐτὸς ξκέτης μέν έστι του θνητοῦ κηραίνοντος αἰεὶ πρὸς τὸ ἄφθαρτον, πρεσθευτής δὲ τοῦ ήγεμόνος πρὸς τὸ ὑπήχοον, ἀγάλλεται δὲ ἐπὶ τῆ δωρεᾶ καὶ σεμνυνόμενος αὐτήν ἐκδιηγεῖται φάσκων κάγὼ είστήκειν ἀνὰ μέσον κυρίου καὶ ὑμῶν, οὔτε άγένητος ώς δ θεὸς ὢν ούτε γενητὸς ώς ύμεῖς, ἀλλὰ μέσος τῶν ἄχρων, ἀμφοτέροις δμηρεύων. Ici, comme souvent ailleurs, le texte de l'Écriture (Num., xvi, 48) et le souvenir de Moïse ont amené Philon à accentuer, dans son interprétation allégorique, la personnification du logos. Mais, si nous laissons de côté tout symbolisme, nous trouverons seulement cette conception, très chère au philosophe alexandrin, mais très éloignée de la théologie chrétienne. que le logos est entre Dieu et le monde à la fois pour les séparer et les unir, n'étant ni ἀγένητος comme Dieu ni γενητός comme le monde, répondant, pour ainsi dire, à Dieu de l'ordre du monde, et, d'autre part, garantissant au monde le bienfait de l'action divine. On ne saurait donc, comme fait M. Ménégoz (p. 206). rapprocher de cette spéculation philonienne la doctrine de l'Épître aux Hébreux (vii, 22; viii, 6; ix, 45; xii, 24) sur Jésus médiateur de la nouvelle alliance 1.

1. Les autres rapprochements signalés par M. Ménégoz (p. 206, 207) au sujet du sacerdoce du Christ me paraissent sans signification : il est vrai que Philon appelle Moïse un grand-prêtre, mais cette mention ne se retrouve pas dans l'épître (III, 1-6). — Dans l'épître (VII, 27) comme chez Philon (De spec. leg., III, 131. II, 321) il est parlé des sacrifices quotidiens du grand-prêtre; ce renseignement ne se trouve pas dans l'A. T., mais, pour l'époque que nous étudions, ce fait est attesté par d'autres témoins encore, par Josèphe (De bell. jud., v. 5, 7) et par le Talmud. Cf. Schuerer, 113, p. 291 et n. 35. Rien n'indique donc que cette donnée ait été ici empruntée à Philon, et non à l'observation directe d'un usage alors existant. - Quant à l'entrée du grandprêtre dans le saint des saints un seul jour par an, je ne vois pas que le texte de l'épître (1x, 7) dépende en aucune façon de Philon, De legat. ad Caium (ou De virtutibus), 11, 591 et De spec. leg., 1, 72 (11, 223). D'ailleurs le premier de ces deux textes de Philon a été interprété inexactement; M. Ménégoz écrit : « D'après la Bible et la tradition talmudique, le souverain sacrificateur entrait plusieurs fois, le jour du grand pardon, dans le saint des saints; Philon, par contre, dit qu'il n'y entrait qu'une seule fois, et qu'il aurait été mis à mort s'il y était entré plusieurs fois : Άπαξ τοῦ ἐνιαυτοῦ ὁ μέγας ἱερεὺς εἰσέρχεται... Καὶ αν αυτός ὁ αργιερεύς δυσίν ήμεραις τοῦ έτους η καὶ τη αυτή τρὶς η καὶ τετράκις εἰσφοιτήση, θάνατον ἀπαραίτητον ὑπομένει. » Il suffit de lire le texte pour corriger le contre-sens : « Si le grand-prêtre lui-même y entre deux jours de l'année, ou le même jour trois ou quatre fois... »

6) Un dernier rapprochement est à mentionner entre le λόγος τομεύς de Philon (v. supra, p. 229 sq.) et la parole de Dieu, dont l'action est ainsi décrite, IV, 12 : ζων γάρ δ λόγος του θεου και ένεργης καὶ τομώτερος ὑπὲρ πᾶσαν μάγαιραν δίστομον καὶ διικνούμενος ἄγρι μερισμοῦ ψυχῆς καὶ πνεύματος, άρμῶν τε καὶ μυελῶν, καὶ κριτικὸς ἐνθυμήσεων καὶ ἐννοιῶν καρδίας. Cette pénétration de la parole et ce discernement qu'elle opère rappellent de très près les images familières à Philon, mais il faut remarquer la différence essentielle des deux conceptions : le λόγος τομεύς, que décrit ainsi Philon, est le logos divin, cet être métaphysique qu'il représente comme le premier-né de Dieu, son image, l'archétype du monde, etc. Au contraire, l'auteur de l'épître aux Hébreux ne parle pas ici du Verbe ni du Fils de Dieu, mais de la parole révélatrice; on pourrait plus justement comparer à ce passage Apoc., 1, 16, où l'on voit une épée à deux tranchants sortir de la bouche du Fils de l'homme.

De cette discussion se dégagent les conclusions suivantes :

La christologie de l'épître aux Colossiens et celle de l'épître aux Hébreux se rapproche de la philosophie philonienne en deux points notables : elle applique l'exemplarisme à l'analyse des relations qui unissent le Père et le Fils; elle voit dans le Fils celui par qui Dieu a créé le monde et le conserve.

Ce rapprochement ne peut s'expliquer par une dépendance directe : on ne saurait, dans cette hypothèse, rendre raison des différences des deux vocabulaires<sup>2</sup>. Il est très peu vraisemblable

Philon n'exclut pas les deux entrées distinctes du grand-prêtre, rapportées par tous les documents.

1. Nous ne dirons rien des noms divins donnés au Logos et au Fils (Ménégoz, p. 204). Le nom de θεός n'est donné par Philon au Logos que dans trois passages, et il ne le fait qu'à contre-cœur et sous la pression des textes qu'il expose (v. supra, p. 237-242); au contraire, les passages de l'A. T. cités par l'auteur de l'épître (1, 8-9) ont été choisis précisément par lui parce qu'il y voyait cette attribution. -« De même que Philon identifie parfois le χύριος des Septante avec le Logos, de même notre auteur l'identifie avec le Christ (1, 10). » Cet usage se rencontre dans tout le N. T. (cf. supra, p. 364-368); je n'en connais aucun exemple chez Philon, et M. Ménécoz a négligé d'en citer.

2. On a relevé plus haut les plus notables de ces différences et. avant tout, l'omission du terme logos dans les épîtres; on peut ajouter un dernier trait à coux qui ont été signalés. Hebr., 1, 2 : A! co καὶ ἐποίησεν τους αίῶνας. Cette conception des αίῶνες appartient au judaïsme palestinien et est étrangère à Philon, aussi bien que la Jérusalem céleste (xII, 22) et le siècle à venir (xIII, 14; IV, 9-10). Cf. Ménégoz.

p. 217.

de l'attribuer à une influence du philonisme sur saint Paul ou sur le rédacteur de l'épitre aux Hébreux : il faut, pour le faire, oublier l'opposition radicale et constante de ces deux conceptions : d'un côté, un être métaphysique ou mythologique, idée de Dieu, modèle et soutien du monde; de l'autre, le Fils qui s'est incarné pour nous racheter par le sacrifice de la croix.

Ces objections ne sont décisives qui si l'on considère le philonisme dans son intégrité et comme un système. Si, au contraire, on envisage isolément les conceptions et les tendances qui ont pris corps dans le philonisme, on reconnaîtra sans peine que plusieurs de ces éléments, par exemple l'exemplarisme ou l'allégorisme, étaient diffus alors dans tout le judaïsme hellénistique, et ont agi aussi sur la théologie paulinienne.

### NOTE H

SUR « LES SEPT ESPRITS QUI SONT DEVANT LE TRÔNE DE DIEU ».

Apoc., 1. 4: χάρις ύμιν και εἰρήνη ἀπὸ δ ὥν και ὁ ἦν και δ ἐρχόμενος, και ἀπὸ τῶν ἐπτὰ πνευμάτων ἀ ἐνώπιον τοῦ θρόνου αὐτοῦ, και ἀπὸ Ἰησοῦ Χριστοῦ...

Sur ces sept esprits, André de Crète proposait déjà deux interprétations (in h. l., PG, cvi, 221-224): έπτὰ δὲ πνεύματα τοὺς έπτὰ ἀγγέλους νοεῖν δυνατόν, οὐ συναριθμουμένους τῆ θεαρχιχωτάτη καὶ βασιλίδι Τριάδι, ἀλλ' ὡς δούλους αὐτῆ συμμνημονευομένους... Ἰσως δὲ καὶ ἑτέρως τοῦτο νοηθήσεται διὰ μὲν τοῦ δ ὧν καὶ δ ἦν καὶ δ ἐρχόμενος τοῦ Πατρὸς σημαινομένου... διὰ δὲ τῶν ἑπτὰ πνευμάτων τῶν ἐνεργειῶν τοῦ ζωοποιοῦ Πνεύματος. Ces deux interprétations se partagent encore aujourd'hui la faveur des exégètes, et l'on peut invoquer dans les deux sens des arguments considérables.

1<sup>re</sup> Interprétation : les sept esprits sont les sept anges de la présence.

Cette interprétation est suggérée par le sens naturel des mots : cette expression très concrète « les sept esprits qui sont devant le trône de Dieu » s'entend beaucoup plus aisément de sept anges distincts, que d'un seul Esprit, auteur de sept dons.

Plus bas (VIII, 2), il est parlé plus explicitement des « sept anges qui se tiennent devant Dieu » : εἶδον τοὺς ἐπτὰ ἀγγέλους οἱ ἐνώπιον τοῦ θεοῦ ἐστήκασιν. Cf. xv, 1. D'ailleurs, cette conception des sept anges est commune à cette époque : Tob., xii, 15 : ἐγώ εἰμι 'Ραφαήλ, εἶς ἐκ τῶν ἐπτὰ ἁγίων ἀγγέλων οἱ προσαναφέρουσι τὰς προσευχὰς τῶν ἁγίων, καὶ εἰσπορεύονται ἐνώπιον τῆς δόξης τοῦ ἁγίου. Cf. Hén., xx : ἀρχαγγέλων ὀνόματα ἔπτά; xc, 21; Test. xii Patr., Lévi, viii; Targ. Jon. Gen., xi, 7 : « Dieu dit aux sept anges qui sont debout devant lui. »

Cf. Bousset, Die Offenbarung, p. 184-187; Clemen, Religionsgesch. Erklärung des N. T., p. 110 sq.

Outre les raisons qui seront alléguées ci-dessous en faveur

de la 2<sup>e</sup> interprétation, on peut faire à cette 1<sup>re</sup> des objections graves :

Cette formule de salut se présente sous une forme trinitaire et l'insertion des anges à cette place, entre Dieu et le Christ, est pour le moins très surprenante, étant donné surtout le soin que prend toujours l'auteur de l'Apocalypse de marquer l'infinie distance qui sépare Dieu et le Christ des anges (cf. supra, p. 468). Cette objection est grave, mais non insoluble; on peut comparer une formule trinitaire de saint Justin (Apol., 1, 6), où l'armée des anges se trouve rapprochée du Fils de Dieu comme formant, pour ainsi dire, sa suite, son cortège<sup>4</sup>. Ici de même les sept anges seraient nommés, par un motif analogue, immédiatement après Dieu le Père.

Cette réponse laisse entière une autre difficulté: on s'explique mal que « la grâce et la paix » soient accordées par Dieu, par les anges, et par le Christ. Il y a là une conception ou du moins une expression théologique tout à fait déconcertante, et surtout dans l'Apocalypse, dont l'auteur est toujours si soucieux de combattre les excès du culte des anges (xix, 10; xxii, 9).

Enfin le mot « esprit »,  $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$ , n'est jamais employé ailleurs dans la littérature johannique pour signifier un bon ange. Dans tout le N. T., on ne rencontre cette acception que dans une citation des psaumes (Hebr., 1, 7 = Ps. civ, 4) et dans l'allusion qui est faite un peu plus bas (1, 14) à ce même texte<sup>2</sup>.

2º Interprétation : les sept esprits sont l'Esprit-Saint, le Spiritus septiformis considéré comme principe des sept dons.

A cette époque, le texte d'Isaïe, xi, 2-3, a donné naissance à la conception des sept esprits<sup>3</sup>: Hénoch, Lxi, 11: « Ils loueront et ils exalteront dans l'esprit de fidélité, dans l'esprit de sagesse, dans l'esprit de patience, dans l'esprit de miséricorde, dans l'esprit

<sup>1.</sup> Just., Apol., 1, 6: Έχεῖνόν τε (τὸν θεόν) καὶ τὸν παρ' αὐτοῦ υίὸν ἐλθόντα καὶ διδάξαντα ἡμᾶς ταῦτα, καὶ τὸν τῶν ἄλλων ἐπομένων καὶ ἐξομοιουμένων ἀγαθῶν ἀγγέλων στρατόν, πνεῦμά τε τὸ προφητικὸν σεδόμεθα καὶ προσκυνοῦμεν. Swete fait remarquer justement que ce parallèle est peu probant, car la christologie de saint Justin est moins ferme que celle de l'Apocalypse.

<sup>2. 1, 7 :</sup> Ὁ ποιῶν τοὺς ἀγγέλους αὐτοῦ πνεύματα, καὶ τοὺς λειτουργοὺς αὐτοῦ

πυρὸς φλόγα. 1, 14: Οὐχὶ πάντες εἰσὶν λειτουργικὰ πνεύματα;
3. Μ. Goguel écrit (Concept. johann. de l'esprit, p. 52, n. 1): « On a

<sup>3.</sup> M. Goguel écrit (Concept. Johann. de l'espru, p. 52, n. 1) : « On a voulu expliquer ces sept esprits par... Isaïe, xi, 2, mais il n'y aurait alors que six esprits. » Peu importe le sens du texte même d'Isaïe, si l'exégèse de ce temps-là y distinguait en effet sept esprits.

630 NOTE H.

de justice et de paix et dans l'esprit de bonté. » Saint Justin (Dial., 87) expose la même idée en serrant de plus près le texte d'Isaïe; il distingue l'esprit de sagesse, d'intelligence, de conseil, de force, de science, de piété, de crainte. Saint Irénée (Démonstration, c. 9) insiste plus encore sur ces sept esprits; après avoir expliqué comment, conformément à la prophétie d'Isaïe, ils se sont reposés sur le Christ, il poursuit, en décrivant les sept cieux et en y répartissant les sept esprits : « Le premier ciel à commencer par en haut, celui qui entoure les autres, est la sagesse; le deuxième après lui est celui de l'intelligence; le troisième, celui du conseil; le quatrième, celui de la force; le cinquième, celui de la science; le sixième, celui de la piété; et le septième, qui est au-dessus de nous, est plein de la crainte de l'esprit qui éclaire ce ciel. Et Moïse a pris de là son modèle pour le chandelier à sept branches, qui brillait toujours dans le sanctuaire. » Ce dernier texte est bien remarquable, venant d'un lecteur et d'un disciple de l'Apocalypse; on y peut relever non seulement la distinction des sept esprits et leur répartition dans les sept cieux, mais encore leur comparaison avec les sept branches du candélabre (cf. Αρος.. ΙΥ. 5 : έπτὰ λαμπάδες πυρός καιόμεναι ένώπιον τοῦ θρόνου, ἄ εἶσιν τὰ ἐπτὰ πνεύματα τοῦ θεοῦ). D'ailleurs, pour saint Irénée et d'après ce chapitre même, ces sept esprits sont identiques à l'Esprit-Saint. Origène, Schol. XIX in Apocal. (ed. HARNACK, Texte und Untersuch., xxxvIII, 3, p. 28) entend ce texte de l'Esprit comme donné aux sept églises : ἐπειδή ή νῦν ἐπαγγελλομένη διδασκαλία πρὸς έχχλησίας έπτα, τὰς δηλουμένας, ἐπίστησον, μὴ τὰ ζ΄ πνεύματα αξ μετουσίαι τοῦ πνεύματος τοῦ πνεύματος ὧσιν, ξκάστης ἐκκλησίας μετοχὴν ἐχούσης άσυνπρόγαστον πρὸς τὰς τῶν λοιπῶν. Plus tard, saint Augustin reconnaîtra aussi le Saint-Esprit dans ce texte : « Quid in Apocalypsi? nonne septem spiritus Dei dicuntur, cum sit unus atque idem Spiritus, dividens propria unicuique prout vult? Sed operatio septenaria unius Spiritus sic appellata est ab eodem Spiritu, qui scribenti adfuit, ut septem spiritus dicerentur. » (In Joan., 122, 8. PL., xxxv, 4963).

Les autres passages où il est question des sept esprits dans l'Apocalypse sont : III, 1 : τάδε λέγει δ ἔχων τὰ ἔπτὰ πνεύματα τοῦ

<sup>1.</sup> Cette interprétation est en substance celle que donnait Swete (in h. loc., et The Holy Spirit, p. 274): de même que l'Apocalypse parle des « esprits des prophètes » (xxII, 6 : Ὁ θεὸς τῶν πνευμάτων τῶν προφητῶν), elle peut parler des sept esprits en tant que reçus par les sept églises.

θεοῦ καὶ τοὺς ἐπτὰ ἀστέρας. IV, 5 (cité ci-dessus). V, 6 : ἀρνίον ἐστηκὸς ὡς ἐσφαγμένον, ἔχων κέρατα ἐπτὰ καὶ ὀφθαλμοὺς ἐπτά, οἴ εἰσιν τὰ ἔπτὰ πνεύματα τοῦ θεοῦ ἀπεσταλμένοι εἰς πᾶσαν τὴν γῆν. Aucun de ces textes n'est décisif; le dernier s'entend plus facilement de l'Esprit envoyé par le Christ, que des sept archanges qui se tiennent devant Dieu.

De ces considérations on peut conclure, croyons-nous, que la deuxième interprétation est la plus autorisée et la plus probable<sup>4</sup>. D'ailleurs, même si l'on voit dans les sept esprits le *Spiritus septiformis*, on peut admettre que l'expression choisie rappelle la conception des archanges et n'en est pas indépendante. A cette époque et dans ce genre littéraire, des formules très semblables, reçues et transmises traditionnellement, recouvrent souvent des idées très diverses.

1. Cf. Allo, p. xi et 8-9; Strack-Billerbeck, iii, p. 788; Lemonnyer, art. Angélologie, Suppl. au Dict. de la Bible, col. 262. — Charles, au contraire, voit dans les πνεύματα des anges, mais il estime que la mention qu'on en trouve ici est une insertion du rédacteur secondaire (1, p. cxiv et p. 11-13).

### NOTE I

Jo. 1, 3. 4.

On distingue quatre ponctuations différentes de ces versets :

- Ι. Χωρίς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἐν δ γέγονεν. Ἐν αὐτῷ ζωὴ ἦν
- ΙΙ. Χωρίς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἐν δ γέγονεν ἐν αὐτῷ. Ζωἡ ἦν
- ΙΙΙ. Χωρίς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἔν. Ο γέγονεν, ἐν αὐτῷ ζωὴ ἦν
- ΙΥ. Χωρις αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἕν. Ο γέγονεν ἐν αὐτῷ, ζωἡ ἦν

De ces ponctuations, la quatrième est la plus anciennement attestée : elle se trouve chez les gnostiques Ptolémée et Théodote; plus tard elle fut reçue par les Manichéens; on la trouve aussi chez certains écrivains ecclésiastiques, peut-être chez Clément, certainement chez Origène.

La troisième, — qui est souvent malaisée à distinguer de la quatrième, — se rencontre chez Tatien, saint Théophile, saint Irénée, Tertullien, saint Athanase, saint Cyrille d'Alexandrie, saint Ambroise, saint Augustin.

La première apparaît pour la première fois chez saint Alexandre d'Alexandrie, puis chez Didyme, saint Épiphane, saint Chrysostome, saint Jérôme. Saint Ambroise (In ps. xxxvi, 35) attribue cette leçon aux « Alexandrini et Aegyptii »; ailleurs (De fide, III, 6) il dit: « plerique docti et fideles ».

La deuxième ne se rencontre guère que dans un ou deux textes de saint Épiphane (Ancor., 75).

On peut conclure de ces indications que, jusqu'au 1v° siècle, la ponctuation qui met un point après oùdè év est de beaucoup la plus reçue; peut-être les premiers commentaires gnostiques sont-ils pour quelque chose dans cette préférence. A partir du 1v° siècle, l'usage que les Ariens font de cette leçon la rend suspecte, et la plupart

<sup>1.</sup> Les références à tous ces textes sont données par ZAHN, Excurs 1, p. 697-700; pour les mss. et les versions, v. Westcott, p. 28 sq.

des Pères grecs rattachent δ γέγονεν à οὐδὲ  $ξν^1$ . Les Latins maintiennent plus longtemps l'ancienne leçon<sup>2</sup>. Elle est préférée aujourd'hui par Westcott-Hort, Loisy (RHLR, II (1897), p. 49, let commentaire), van Hoonacker (RHE, II (1901), p. 7), Calmes, Vogels.

Cependant la plupart des critiques et des exégètes contemporains l'ont abandonnée: Tischendorf, Nestle, Knabenbauer, J. H. Holtzman (Hand-Comm.), Grill (Untersuch., p. 34), Zahn, Harnack (Zeitschr. f. Theol. u. Kirch. II (1892). 3, p. 247), Lagrange.

Si la question devait se trancher uniquement par des arguments paléographiques, l'ancienne leçon aurait sans doute nos préférences: les témoins les plus anciens, écrivains, manuscrits, versions, lui sont favorables. Malheureusement elle a une origine quelque peu suspecte, elle s'accorde mal avec le contexte; et je ne vois pas qu'on en ait donné jusqu'à présent une interprétation bien satisfaisante.

Le P. Calmes l'interprète ainsi (p. 26): « Après avoir dit que tout a été fait par le Logos, l'évangéliste nous apprend qu'avant même d'avoir été créé, le monde existait déjà d'une certaine manière dans le Logos. Il « était vie en lui » c'est-à-dire qu'il était éternellement présent à l'intelligence divine. » Cette interprétation qui s'autorise de saint Augustin (In Jo., 1, 16) et de saint Thomas (Summ., 1°, q. 18, a. 4), soulève de graves objections, si on veut y voir le sens littéral unique 3 de ce passage de saint Jean: il faut en effet prêter à l'évangéliste une conception exemplariste, dont on ne trouve chez lui aucune trace certaine; il faut ici entendre le Verbe non plus comme la Parole de Dieu, mais comme le modèle idéal que Dieu a conçu; il faut enfin interpréter la « vie » dans un sens qu'on ne retrouvera plus dans tout la reste de l'évangile.

Au lieu d'entendre ici l'existence idéale et éternelle des choses dans le Verbe, on peut entendre leur existence réelle et actuelle; le sens serait alors assez voisin de celui de Act., xvII, 28 : ἐν αὐτῷ γὰρ ζῶμεν. Cette interprétation est plus vraisemblable que la pré-

<sup>1.</sup> Des cinq plus anciens onciaux grecs, ACD mettent un point avant δ γέγονεν; κΒ n'ont aucune ponctuation. La plupart des autres ponctuent après δ γέγονεν.

<sup>2.</sup> Du temps de Maldonat, c'était encore la leçon usuelle : « Prima (lectio) est, quam quotidiano sequimur usu, ut post illud nihil, sententia puncto claudatur, deinde sequatur alia, Quod factum est, in ipso vita erat. » Lui-même cependant ne l'adopte pas.

<sup>3.</sup> Aussi Bossuer ne donne-t-il cette interprétation qu'à titre secondaire : Élégations, xu° semaine, 10° élévation.

634 NOTE I.

cédente; cependant elle se heurte aussi à des objections décisives : on peut dire que les créatures vivent en Dieu ou dans le Verbe, ont la vie en Dieu, mais il est plus difficile d'entendre comment elles sont vie en Dieu, et plus encore comment cette vie est la lumière des hommes. De plus, dans cette hypothèse, l'imparfait verait être corrigé et remplacé par le présent ¿στίν, comme il l'a été, en effet, dans plusieurs manuscrits.

D'autres exégètes, au lieu de rapporter ἐν αὐτῷ au Verbe, le rattachent à δ γέγονεν, et traduisent : « Ce qui était devenu, en cela était vie 2 ». Du point de vue grammatical, cette interprétation est très soutenable : de semblables constructions se rencontrent chez saint Jean, et dans le prologue même (1, 12 : ὅσοι δὲ ἔλαβον αὐτόν, έδωχεν αὐτοῖς... Cf. xv, 2; xvII, 2. 24). Mais le sens obtenu est peu satisfaisant; ou bien on entendra : « dans les choses créées par le Verbe, il y avait de la vie », et c'est là un truisme tout à fait déplacé dans le contexte, et qui ne peut se relier avec la suite (« et la vie était la lumière des hommes »), ou bien on traduira avec M. Loisy: « En ce qui était devenu, dans le monde, il v eut vie, c'est-à-dire la manifestation du Verbe, qui est pour les hommes la source de la vie éternelle. » Cette exégèse est bien forcée : on ne voit rien dans ces premiers versets qui ait rapport à l'incarnation; et d'ailleurs la vie n'est pas décrite ici comme apparaissant soudain, mais comme permanente : « il y avait vie en lui ».

L'autre leçon donne un sens beaucoup plus satisfaisant : grâce à êlle, le v. 4 s'enchaîne avec les précédents et poursuit la description du logos : 2. οἶτος ἢν ἐν ἀρχῆ... 3. πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο... 4. ἐν αὐτῷ ζωὴ ἢν... Les deux parties du verset se relient plus étroitement l'une à l'autre, et font apparaître dans le Verbe la vie et la lumière que tout l'évangile décrira. La construction enfin est

<sup>1.</sup> ND, suivis par Tischendorf. Origène (In Jo., 11, 19, 132. GCS, p. 76) mentionne déjà cette lecture; c'est donc une variante très ancienne; mais, comme l'observe Westcott, ce n'est qu'une correction artificielle.

<sup>2.</sup> Loisy, p. 159; cf. id., n. 1: « Lecture proposée dans la première publication de ce commentaire du prologue johannique, RHLR, 1897. La même interprétation a été défendue depuis par Van Hoonacker (RHE, 11, 1) et par Jannaris (ZNTW, 11, 1,24). » Maldonat, jadis, jugeait ainsi cette lecture: « Alii, quod factum est, in ipso vita erat, tamquam diceret, in eo quod factum est, vita erat. Ita Cyrillus. Quod et coactum videtur esse, et ad Manichaeorum alludere sententiam, qui et omnia, quae videmus, vivere dicebant, et aliquid esse praeter ea, quod non viveret, quod a Verbo non esset factum. »

exactement parallèle à celle que l'on trouve, I Jo., v, 11: ζωήν αἰώνιον ἔδωχεν δ θεὸς ἡμῖν, καὶ αὕτη ἡ ζωἡ ἐν τῷ υἱῷ αὐτοῦ ἐστιν¹; la seule différence est que, dans ce dernier passage, la vie est déterminée (αὕτη ἡ ζωή) par le membre de phrase précédent, tandis qu'ici elle apparaît pour la première fois, dans toute sa généralité.

1. On ne peut donc pas dire : « Il n'est pas non plus conforme à la pensée ni au style johanniques de dire qu'il y avait de la vie dans le Verbe; car le Verbe n'a pas la vie comme un don surajouté à son être; le Verbe est la vie, comme il est la lumière » (Loisy, 159); il est entendu que la vie ne peut se trouver dans le Verbe comme « un don surajouté » (cf. Chrys., In Jo. hom. v, 4. PG, lix, 57), mais elle peut s'y trouver comme dans sa source; et l'on peut, en restant fidèle à la pensée et au style de saint Jean, dire : « Le Verbe est la vie », ou : « en lui est vie », « en lui est la vie éternelle ». — Il n'y a pas à objecter non plus (ib., 158) qu'on serait ainsi ramené de la création à la préexistence éternelle. C'est relativement aux créatures, et, plus spécialement, aux hommes, que le Verbe est présenté ici comme source de vie et de lumière.

### NOTE J

LA DOCTRINE DU LOGOS CHEZ PHILON ET SAINT JEAN.

Les rapports de la théologie johannique avec la doctrine philonienne ont été bien souvent discutés. J. Réville, suivi par M. Guignebert, ne voyait que de l'alexandrinisme dans le IVe évangile : « Tant que nous ne parvenons pas à nous replacer dans les conditions mentales de l'éducation alexandrine, nous ne pouvons pas comprendre le IVe évangile. Quand on est familiarisé avec les œuvres de Philon, on n'éprouve plus aucune peine à s'expliquer le disciple bien-aimé du IVe évangile 1. » A l'extrême opposé, M. Harnack pense que « le logos (de saint Jean) n'a guère que le nom de commun avec le logos philonien<sup>2</sup> ». La plupart des critiques ont pris une position intermédiaire; établissant entre les deux doctrines des rapprochements plus ou moins nombreux, ils en ont conclu que l'auteur du IVe évangile a subi l'influence sinon de Philon, du moins des idées philoniennes, mais tous reconnaissent la transformation essentielle que la conception du logos a subie en pénétrant dans la théologie johannique. M. E. F. Scott, - dont d'ailleurs le livre sur le IVº évangile expose et défend à peu près le système d'interprétation que soutenait il y a vingt ans M. Loisy, - résume ainsi ces différences : « L'impression reçue par lui (saint Jean) de la vie réelle du Christ, réagit sur l'hypothèse philosophique dont il part, et la remplit d'un contenu nouveau. Son logos n'est pas un principe abstrait, mais une personne; ce n'est pas un agent cosmique, mais spirituel; ce n'est pas la raison créatrice, c'est la parole révélatrice de Dieu3. » M. Grill, qui a apporté un soin tout spécial à l'étude comparée de saint Jean et de Philon, et qui a multiplié. au delà même de la vraisemblance, les rapprochements entre les

<sup>1.</sup> Le IVe Evangile, p. 319.

<sup>2.</sup> Lehrbuch der Dogmengeschichte, 1, 109.

<sup>3.</sup> The fourth Gospel, p. 159.

deux doctrines<sup>1</sup>, reconnaît cependant, aussi nettement que M. Scott, les différences essentielles qui les séparent<sup>2</sup>. Au cours de ces dernières années, l'interprétation philonienne de saint Jean a perdu beaucoup de terrain<sup>3</sup>. Il semble utile cependant de discuter encore cette question: si la controverse est moins pressante, le problème historique garde son intérêt<sup>3</sup>.

En reprenant à notre tour la comparaison des deux doctrines, nous ne prétendons pas nier entre elles tout contact; nous voulons seulement, par l'étude respective de leurs analogies et de leurs différences, déterminer le rapport exact des deux conceptions.

1) Le logos. On a exposé plus haut (p. 492 sqq.) les diverses hypothèses qui ont été émises pour expliquer, par des influences purement juives et palestiniennes, l'emploi du terme de logos par saint Jean. Ces explications ont été reconnues insuffisantes; on a d'ailleurs constaté, dans l'épître aux Corinthiens, aux Colossiens, aux Hébreux, des rapprochements de plus en plus nombreux et caractéristiques avec la littérature alexandrine, surtout avec le livre de la Sagesse, et secondairement avec Philon. On est donc porté à reconnaître chez saint Jean le même courant doctrinal et la même influence, et c'est là sans doute qu'il faut chercher l'explication de ce terme de logos.

Ces remarques sont confirmées par un fait très significatif: si la doctrine du logos était d'origine purement juive, on devrait en retrouver la trace dans les anciens écrits chrétiens qui accusent plus visiblement l'influence du judaïsme, par exemple la lettre de saint Clément ou le *Pasteur* d'Hermas. Or elle en est absente, et se rencontre au contraire dans les livres nés du christianisme hellénique, c'est-à-dire dans les apologies.

On peut donc, avec la plus grande probabilité, attribuer au terme de logos une origine alexandrine. Si l'on remarque d'ailleurs qu'il apparaît sans être interprété et qu'on ne le trouve que

<sup>1.</sup> Cf. infra, p. 642.

<sup>2.</sup> Untersuchungen, surtout p. 168-176. Cf. 139 sqq.

<sup>3.</sup> Cette distance peut être marquée par la comparaison des deux éditions de M. Loisy: dans la 1<sup>re</sup> (1903), il écrivait: « L'influence des idées philoniennes par Jean n'est pas contestable » (p. 154); dans la 2<sup>e</sup> (1921): « Si les affinités sont multiples entre les doctrines de notre évangile et celles de Philon, les différences ne sont pas moins considérables, et même il n'est pas autrement probable que l'évangile johannique dépende littérairement des écrits philoniens » (p. 88).

<sup>4.</sup> Cf. Stanton, III, 162-166; LAGRANGE, S. Jean, 28-34.

dans le prologue, on conclura qu'il était déjà familier aux lecteurs de l'évangile, mais qu'il appartenait plutôt à la langue technique de la théologie qu'au langage courant des chrétiens.

Quant au sens du mot, on remarquera que le logos, chez Philon, est la pensée de Dieu beaucoup plutôt que sa parole, tandis que, chez saint Jean, comme dans le livre de la Sagesse, le Verbe est la parole de Dieu. C'est dire que, dans la conception philonienne du logos, c'est la spéculation hellénique qui a le plus profondément marqué son empreinte, tandis que, dans la théologie johannique, c'est la tradition biblique. Cette remarque sera précisée et confirmée par les rapprochements qui suivent.

2) Le logos fils de Dieu.

Le lecteur connaît déjà les textes de Philon dans lesquels le logos est représenté comme le « fils premier-né » de Dieu : De agricult., 51 (M. 1, 308); De confus. ling., 63. 146 (414. 427); De somn., 1, 315 (653), ou comme ayant pour père Dieu et pour mère la sagesse : De fuga, 109 (562) (supra, p. 617). D'autre part, on sait que, chez saint Jean, le Verbe est le Fils de Dieu.

C'est là une coıncidence purement verbale : la paternité de Dieu a, chez Philon, un sens exclusivement cosmologique : si le logos a Dieu pour père, c'est que l'univers a Dieu pour père (De fuga, 109 : ἔλαχεν (δ λόγος) πατρὸς μέν θεοῦ, δς καὶ τῶν συμπάντων ἐστὶ πατήρ · μητρός δὲ σοφίας, δι' ἦς τὰ ὅλα ἦλθεν εἰς γένεσιν); le logos, qui est le monde intelligible, le modèle et le soutien du monde visible. est le fils premier-né de Dieu, de même que le monde visible est le fils puiné de Dieu; De ebriet., 30 (361-362) : ή δὲ (ἐπιστήμη) παραδεξαμένη τὰ τοῦ θεοῦ σπέρματα τελεσφόροις ὢδῖσι τὸν μόνον καὶ άγαπητον αισθητόν υίον άπεχύησε, τόνδε νον χόσμον. Q. Deus sit immut., 31 (277) : δ μέν γάρ κόσμος οδτος νεώτερος υίὸς θεοῦ, ἄτε αἰσθητὸς ἄν. De spec. leg., 1, 41 (II, 218): τοῦ μέν εἶναί σε καὶ ὑπάργειν διδάσκαλος καὶ υφηγητής μοι γέγονεν όδε ὁ κόσμος, καὶ ώς υίὸς ἀναδιδάξας με περὶ τοῦ πατρός και ὡς ἔργον περί τοῦ τεχνίτου. Ibid., 96 (II, 227) : πρεπωδέστατον δὲ τὸν ἱερωμένον τῷ τοῦ χόσμου πατρὶ χαὶ τὸν υξόν, τὸ πᾶν, ἐπάγεσθαι πρὸς θεραπείαν τοῦ γεγεννηκότος. Cf. De vita Mosis, II, 134 (II, 155).

On retrouvera des traces de ces spéculations chez les apologistes qui, même dans les formules trinitaires, appelleront Dieu « le Père de l'univers ». Rien de semblable chez saint Jean : ce n'est pas la création qui rend Dieu Père, le monde n'est pas son fils; il n'a qu'un Fils, « le Monogène qui est dans le sein du Père ».

3) Le logos révélateur.

Pour Philon, le logos est une représentation imparfaite de Dieu; il est son ombre, son image, son empreinte (supra, p. 619). Aussi « c'est un grand bienfait pour ceux qui ne peuvent voir Dieu, de rencontrer du moins le logos » (De somn., 1, 117. M. 1, 638); cependant ce n'est pas là le terme de la contemplation religieuse, les parfaits s'élèvent plus haut; ainsi Moïse : « il ne connaît pas la cause par ses effets, ni l'être permanent par son ombre, mais, dépassant tout ce qui est produit, il parvient à une claire manifestation de l'être non produit » (Leg. alleg., III, 100. M. I, 107. Cf. supra, p. 212).

Pour saint Jean aussi, le Verbe est révélateur, mais il révèle Dieu parfaitement et souverainement : « Qui me voit, voit mon Père »; « c'est là la vie éternelle, de te connaître, toi seul Dieu véritable, et celui que tu as envoyé, Jésus-Christ. »

4) Le rôle du Logos dans la création.

Pour Philon, le logos est l'instrument de Dieu; on se rappelle la théorie des quatre causes, et l'application qu'en fait Philon à la création du monde: Dieu en est la cause principale; les quatre éléments, la cause matérielle; le logos, la cause instrumentale; la bonté de Dieu, la cause finale: De cherub., 125 (162) (supra, p. 213). Cet énoncé est très clair et bien d'autres textes le confirment, dans lesquels Dieu apparaît comme créant ou gouvernant le monde par le logos comme par un instrument:

De sacrif. Ab., 8 (165): τὸν σοφὸν ἐσότιμον κόσμφ δ θεὸς ἡγεῖται τῷ αὐτῷ λόγφ καὶ τὸ πᾶν ἐργαζόμενος καὶ τὸν τέλειον ἀπὸ τῶν περιγείων ἀνάγων ὡς ἑαυτόν. De somn., I, 241 (656): (c'est Dieu qui parle) μόνος ἔστηκα ἐγὸ καὶ τὴν τῶν πάντων φύσιν ἱδρυσάμην... καὶ τὸ πᾶν ἐπερείσας, ἵνα στηριχθῆ βεδαίως τῷ κραταίφ καὶ ὑπάρχφ μου λόγφ. Ibid., II, 45 (665): τὸν ὅλον ἐσφράγισε κόσμον εἰκόνι καὶ ἰδέα, τῷ ἑαυτοῦ λόγφ.

On pourrait multiplier ces textes: la construction grammaticale elle-même (le datif) accuse le caractère purement instrumental du logos, de même aussi les termes employés: le logos est l'instrument avec lequel Dieu travaille, le cachet qu'il imprime sur ses œuvres, le lieutenant qui le seconde, etc. Aussi le logos est-il représenté comme se tenant entre Dieu et le monde, donnant ainsi à la créature l'assurance qu'elle ne sera jamais abandonnée par Dieu dont elle est l'œuvre propre, τὸ ἴδιον ἔργον: Q. rer. divin. her., 206 (502).

Saint Jean est si éloigné de cette conception qu'il ne dit même pas, comme d'autres auteurs du Nouveau Testament, que « Dieu a fait le monde par son Verbe » (cf. supra, p. 524 sqq.); jamais il ne

représente le Fils comme l'instrument du Père; mais il enseigne que le Père et le Fils ont par identité la même puissance infinie, la même activité inlassable, en un mot font les mêmes œuvres par la même action, le Père donnant tout au Fils, le Fils recevant tout du Père, et tous deux étant l'un dans l'autre.

5) La médiation du logos.

Ce qui vient d'être dit fait déjà entendre comment Philon concoit cette médiation : c'est l'action d'un être intermédiaire, à mi-chemin entre Dieu et le monde et les unissant l'un à autre; au reste il s'en explique très clairement :

Q. rer. divin. her., 205-206 (501-502): Le Père qui a tout engendré a donné au logos ce privilège insigne d'être mitoyen entre la créature et le créateur et de séparer l'un de l'autre. Car il est auprès de l'incorruptible le suppliant de la nature mortelle, toujours prête à défaillir, et il est près des sujets l'ambassadeur du roi. Et il se réjouit de ce privilège, et il l'exalte en disant: « Je me tenais entre le Seigneur et vous » (Num., xvi, 48). En effet, n'étant ni sans principe (ἀγένητος) comme Dieu, ni produit (γενητός) comme vous, mais intermédiaire entre ces deux extrêmes, je suis pour tous deux comme un otage; au Créateur je donne l'assurance que la race entière ne disparaîtra pas, ni ne se détruira en bouleversant l'ordre du monde; à la créature je fais espérer que le Dieu miséricordieux ne négligera jamais l'œuvre qui est la sienne (texte cité, supra, p. 625).

Cette conception du logos comme μεθόριος, comme μέσος τῶν ἄχρων est capitale chez lui; on en peut rapprocher la conception du logos lien du monde (supra, p. 231 sqq.).

Le Verbe de saint Jean n'est pas un intermédiaire, mais un médiateur; il réunit Dieu et l'homme, non parce qu'il se trouve entre eux, mais parce qu'il est à la fois l'un et l'autre.

De là son rôle comme principe d'unité: M. Grill (p. 121) a cru pouvoir rapprocher les textes johanniques (« qu'ils soient un comme nous sommes un »; « moi en eux et toi en moi... ») des textes philoniens où le logos est dit « la colle » ou « le lien » qui unit entre eux les êtres : Q. rer. divin. her., 188 (499); De vit. Mos., II, 133 (II, 155); De fuga, 110 (II, 562). La différence est évidente, même si l'on néglige l'opposition radicale qui sépare, ici en particulier, le logos impersonnel de Philon du Verbe de saint Jean: ainsi que l'indiquent toutes les métaphores employées, le logos enchaîne ou enserre (συνέχει, σφίγγει, συνυφαίνει) des êtres qui restent distants entre eux, le Verbe incarné se les incorpore; il y a d'un côté juxtaposition; de l'autre, compénétration.

Ces deux conceptions si différentes de l'unité des hommes reflètent deux théologies incompatibles : d'un côté, la divinité dispersée à travers mille êtres inégaux; de l'autre, les personnes divines unies dans l'identité d'une seule nature. La première est naturellement amenée à attribuer l'office de médiateur à un intermédiaire, établi pour ainsi dire à mi-chemin entre Dieu et le monde; la seconde au contraire unit les deux termes extrêmes dans l'identité d'une seule personne. Pour la première, l'unité des êtres créés est assurée du dehors comme avec une chaîne ou de la colle; la seconde se représente les hommes unis entre eux par leur unité avec Dieu et leur participation à l'unité des personnes divines.

#### 6) La divinité du logos.

Toutes les différences relevées antérieurement apparaissent ici en pleine évidence : pour Philon, le logos est un être intermédiaire; pour saint Jean, il est Dieu<sup>4</sup>.

Sans doute, chez Philon aussi, le logos est appelé Dieu; mais, comme on l'a déjà rappelé plusieurs fois, dans toute l'œuvre de Philon, on ne trouve que trois exemples de cet emploi: Leg. alleg., III, 207. M. I, 128; De somn., I, 229. M. I, 655; In Genes., II, 62 (Aucher, p. 147; ap. Eusèbe, Praep. evang., vI, 13. M. II, 625), et, dans ces trois passages, Philon a été amené par le texte qu'il commente à employer cette appellation qu'il considère comme un abus de langage (De somn., l. c.), et qu'il atténue le plus qu'il peut en marquant la grande distance qui sépare Dieu du logos. Cette distance est un des postulats nécessaires de sa philosophie : si le logos était aussi parfait que Dieu, il perdrait toute sa raison d'être : il ne pourrait ni expliquer la création du monde, indigne du Dieu souverain, ni offrir à la contemplation encore débile un terme à sa portée.

Pour saint Jean, le Verbe est Dieu : ce n'est pas une affirmation jetée en passant, c'est la thèse de l'évangile entier, il n'a été écrit que pour la mettre en lumière. Cette divinité est égale, ou plutôt identique à celle du Père : entre les deux personnes, il y a identité de science, de sainteté, de puissance, d'action, de nature

<sup>1.</sup> Cf. Grill, p. 171: « Von grösserer Bedeutung ist aber, dass der Evangelist... nicht mit Philo bei der Vorstellung des Mittelwesens und damit bei der alttestamentlichen Kategorie des Engels stehen bleibt, sondern, wie in der ersten Untersuchung dargethan worden ist, den Gedanken des eigentlichen Gottwesens vollzieht: sein Logos ist « Gott » bei Gott. »

enfin; et cette identité n'est pas moins essentielle à la théologie johannique que l'inégalité de Dieu et du logos l'était à la doctrine de Philon. C'est par elle, en effet, qu'est réalisée entre le Père et le Fils cette unité parfaite, qui est à la fois le principe et le modèle de l'unité des chrétiens entre eux et avec Dieu : « qu'ils soient un comme nous sommes un », « moi en eux, et toi en moi, pour qu'ils soient consommés dans l'unité ». Qu'on brise l'unité du Père et du Fils, l'unité des chrétiens n'est plus qu'un mot et l'évangile de saint Jean n'a plus de sens.

7) La personnalité du logos.

L'opposition est ici plus manifeste encore: pour Philon, le logos n'est pas une personne, mais une force, une idée, un être métaphysique ou mythologique (supra, p. 242 sqq.); pour saint Jean, le Verbe est Jésus-Christ, cet homme dont il rapporte les discours, dont il raconte la vie et la mort.

Tous les historiens sont aujourd'hui unanimes à reconnaître cette différence; mais, pour l'apprécier pleinement, il faut bien remarquer que c'est le souvenir personnel du Christ qui a déterminé la doctrine : si la théologie du logos apparaît chez saint Jean si profondément transformée, c'est que la personne de Jésus, à qui elle a été appliquée, lui a imposé ces transformations : c'est pour ne pas trahir cette réalité, qu'elle représente, que le Verbe est conçu non comme un instrument, mais comme un créateur, non comme une image imparfaite du Père, mais comme sa révélation totale, non comme un être intermédiaire, mais comme Dieu.

Quand on a constaté non seulement les différences essentielles qui séparent les deux doctrines, mais surtout l'origine historique d'où elles procèdent, on n'attache plus qu'une importance très secondaire à la question des influences alexandrines exercées sur saint Jean. Quoi qu'on en pense, en effet, il restera établi que la doctrine de l'évangéliste a été déterminée non par des spéculations philosophiques, mais par le souvenir de Jésus-Christ éclairé de la révélation de l'Esprit-Saint.

Il faut cependant, en terminant, signaler certains traits secondaires, dans lesquels quelques critiques, et surtout M. Grill, ont cru reconnaître une influence philonienne.

a) La manne figure du logos.

Cette figure est chère à Philon: Grill (p. 126) cite: Q. rer. divin. her., 79, 191 (484, 499); Leg. alleg., iii, 169, 175 (120, 121); Ibid., ii, 86 (82); Q. det. pot., 118 (213-214); De fuga, 137 (566).

Il compare vi, 48 sq. : έγώ είμι δ άρτος τῆς ζωῆς οἱ πατέρες ὑμῶν ἔφαγον τὸ μάννα ἐν τῆ ἐρήμω...

Ce rapprochement n'est pas sans intérèt<sup>1</sup>; mais il ne doit pas faire oublier que la figure de la manne était des plus familières à tous les Juifs de cette époque (cf. Siegfried, *Philo als Ausleger*, p. 155, 226) et pas seulement aux Alexandrins; saint Paul aussi la rappelle et la rapproche de l'Eucharistie (I *Cor.*, 1x, 3 sqq.) sans que personne ait soupçonné chez lui une influence philonienne.

· b) Le logos maître.

Parfois Philon représente symboliquement le logos comme un maître : Q. Deus sit immut., 134 (292), cf. De somn., 1, 68 (631) (Grill, 119).

Très fréquemment Jésus est appelé maître dans l'évangile; mais il n'est pas besoin pour l'expliquer de recourir à Philon; l'histoire suffit, telle qu'elle est rapportée dans les synoptiques.

c) Le logos imitateur de Dieu.

De confus. ling., 63 (414) : δ γεννηθείς μέντοι (λόγος), μιμούμενος τὰς τοῦ πατρὸς δὸούς, πρὸς παραδείγματα ἀρχέτυπα ἐχείνου βλέπων ἐμόρφου τὰ εἴδη.

On rapproche v, 19: οὐ δύναται δ υίδς ποιεῖν ἀφ' ἐαυτοῦ οὐδἐν ἄν μή τι βλέπη τὸν πατέρα ποιοῦντα. Mais il manque à ce texte de saint Jean ce qu'il y a de plus caractéristique dans le passage de Philon: la théorie exemplariste des paradigmes archétypes que le logos imite.

d) Le logos au-dessus de tout.  $Leg.\ alleg.,\ III,\ 175\ (121):$  δ λόγος δὲ τοῦ θεοῦ ὑπεράνω παντός ἐστι τοῦ χόσμου.

On peut comparer III, 31: δ ἄνωθεν ἐρχόμενος ἐπάνω πάντων ἐστίν. La rencontre d'expression est assez curieuse, l'idée est différente, puisque chez saint Jean il est question de l'incarnation.

Les autres rapprochements sont encore plus fragiles : ainsi Grill (p. 128) rappelle que, pour Philon, le logos est le sceau (σφραγίς) de Dieu et que, d'autre part, Jésus dit chez saint Jean, VI, 27 : τοῦτον γὰρ δ πατὴρ ἐσφράγισεν. Il n'y a pas de parité : Jésus

1. Les paroles rappelées par Grill sont de Jésus-Christ et non de l'évangéliste; cette remarque ne suffit pas cependant à trancher la discussion : ceux qui admettent l'influence philonienne ne reconnaissent pas, en général, le caractère historique de l'évangile de saint Jean; et, même s'ils le reconnaissaient, ils pourraient encore retrouver du philonisme soit dans le choix fait par l'évangéliste de certains discours du Seigneur, soit dans certains détails d'expression qui seraient le fait du rédacteur.

n'est pas appelé le sceau de Dieu, mais est dit scellé ou marqué par Dieu. De même, on ne peut tirer aucune conclusion de ce que Jésus dit qu'il a « fait connaître le nom de Dieu » (xvII, 6. 26) et de ce que le logos est appelé par Philon « nom de Dieu » (De Conf. ling., 146 (427). Grill, 115).

Il faut remarquer enfin que Philon n'associe pas à la conception du logos les deux idées qui lui sont le plus étroitement liées chez saint Jean : celle de vie et celle de lumière 4.

1. Grill, p. 218: « Es kann keine Rede davon sein, dass diesen beiden Begriffen in der philonischen Logoslehre eine spezifische Rolle zukomme, dass sie zu Grundbegriffen und Schlagwörtern, ähnlich wie im vierten Evangelium, geworden seien. So wenig es an Ausführungen manchfacher Art fehlt, die der Logos auch als Lebensprinzip ansehen lassen, so ist es doch mit Grund aufgefallen, dass Philo nirgends nach Art von Ioh., 1, 4 das Wesen des Logos ausdrücklich auf den Begriff der ζωή bringe. » Réville, La Doctrine du Logos, p. 67: « Philon ne dit nulle part, à ma connaissance, que le Logos soit vie. »

# NOTE K

I Jo., v, 7.

Tres sunt qui testimonium dant in caelo, Pater, Verbum et Spiritus Sanctus, et hi tres unum sunt.

On ne se propose pas ici de reprendre une fois de plus une discussion si souvent agitée sur l'authenticité de ce verset, mais

1. Parmi les innombrables ouvrages ou dissertations composés sur ce sujet, on peut citer surtout : R. Simon, Hist. critique des textes du N. T. (Rotterdam, 1689), p. 203-218; — ID., Hist. critique des versions du N. T. (ib., 1690), p. 113 sq. - Roger (Decan. Bitur.), Dissertatio critico-theol, in I Jo., v, 7 (Paris, 1713). - H. MARTIN (pasteur), Deux dissertations critiques, la première, sur I Jo., v. 7, dans laquelle on prouve l'authenticité de ce texte; la deuxième, sur le passage de Joseph touchant Jésus-Christ, où l'on fait voir que ce passage n'est point supposé (Utrecht, 1717), p. 1-200. - Th. Emlyn, A full enquiry into the original authority of I Jo., v, 7 (London, 1715; 2º éd., 1719). -Dom Calmet, Dissertation sur le fameux passage de la première épître de saint Jean, v, 7, dans le Commentaire sur la Bible, VIII, p. 744-752 (Paris, 1726); ID., Bibliothèque sacrée, art. LXI (Dict. de la Bible, IV, p. 524) (Paris, 1730). — Dom Sabatier, Bibl. sacr. latinae versiones antiquae (Reims, 1744), in h. l., III, p. 977-978. — DE RUBEIS, Dissert. ap. ZACCARIA, Thesaur. theol. III, p. 33-103. - ISAAC NEWTON, Historical account of two notable corruptions in Scripture (I Jo., v, 7; 1 Tim., III, 16) dans I. Newton, Opera quae exstant omnia, ed. Samuel Horsley, v (Londini, 1785), p. 493-550. - R. Porson, Letters to Mr. Archdeacon Travis, in answer to his defence of the three heavenly witnesses, I Jo., v, 7 (London, 1790). - Th. Burgess, A vindication of I Jo., v, 7, from the objections of Mr. Griesbach (2º éd., London, 1823). - N. WISEMAN, Two letters on some parts of the controversy concerning I Jo. v, 7 (Rome, 1835). — MACAIRE, Théol. dogmatique orthodoxe, trad. par un Russe (Paris, 1860), p. 220-228. — CH. FORSTER, A new plea for the authenticity of the text of the three heavenly witnesses (Cambridge, 1867). - LE HIR, Etudes bibliques, II (Paris, 1869), p. 1-89. — Franzelin, De Deo Trino (3º éd., Romae, 1881), p. 41-80. — Cornely, Introd. in U. T. libros sacros, III (Paris, 1886), p. 670-682. - J. P. P. MARTIN, Introd. à la critique text. du N. T. Partie pratique, v (Paris, 1885-1886, autographie). In., La liberté du savant catholique et l'authenticité du verset des Trois témoins célestes (articles

seulement d'exposer brièvement l'état de la question et les conclusions qui s'en dégagent.

1º Du point de vue théologique on fait valoir en faveur de

l'authenticité:

- a) Les témoignages patristiques. Franzelin résume ainsi les faits p. 55): « Textus... a Patribus in Africa, Italia, Gallia, Hispania tamquam pars notissima et gravissima sacrae Scripturae usurpatus demonstratur ab octavo usque ad tertium aut secundum saeculum regrediendo. » Il conclut (p. 69): « Talis usus publicus et constans Ecclesiae, qualem ostendimus, in textu per se dogmatico sufficiens est demonstratio, textum fuisse legitime admissum in codicem Scripturarum; legitime autem admissus non esset, nisi primitus esset scriptus ab Apostolo Joanne. »
- b) Le décret du concile de Trente : « Si quis autem libros ipsos integros cum omnibus suis partibus, prout in Ecclesia catholica legi consueverunt, et in veteri vulgata Latina editione habentur, pro

sacris et canonicis non susceperit... anathema sit. »

c) La réponse de la Congrégation du Saint-Office, en date du mercredi 13 janvier 1897 : « Proposito dubio, utrum tuto negari aut saltem in dubium revocari possit, esse authenticum textum S. Joannis, in epistola prima, cap., v, vers. 7, quod sic se habet : Quoniam tres sunt, qui testimonium dant in caelo, Pater, Verbum et Spiritus Sanctus, et hi tres unum sunt? Omnibus diligentissimo examine perpensis, praehabitoque DD. Consultorum voto, iidem Emi Cardinales respondendum mandarunt : Negative. »

# Ces trois arguments ne semblent pas décisifs :

a) Les témoignages patristiques ne sont pas, en réalité, tels que les présente Franzelin (v. infra).

publiés dans la Science catholique, 1888-1889). — Samuel Berger, Hist. de la Vulgate (Nancy, 1893). — L. Janssens, Summa theol. III, (Frib. i. Br., 1900), p. 135-166. — E. Mangenot, art. Jean dans le Dict. de la Bible, p. 1193-1197. — K. Kuenstle, Das Comma Ioanneum auf

seine Herkunft untersucht (Fr. i. Br., 1905).

De tous ces ouvrages, les plus importants sont ceux de Paulin Martin, de Samuel Berger et de K. Künstle. On trouverait d'autres indications bibliographiques chez plusieurs des auteurs cités, en particulier chez Dom Calmet (Biblioth.), Porson, Burgess, Martin (p. 240-248) et Kuenstle. Pour l'histoire de la controverse, v. Bludau, Der Beginn der Kontroverse über die Echtheit des Comma Ioanneum im 16. Jahrh. (Katholik 1902, II, 167 sqq.); — Das Comma Ioan. im 16. Jahrh. (Bibl. Zeitschr., I (1903), p. 280 sqq., 378 sqq.; II (1904), p. 275 sqq.); — R. Simon und das Comma Ioan. (Katholik, 1904, I, p. 29 sqq., 114 sqq.).

- b) Le décret de Trente ne vise pas ce texte, s'il est vrai qu'il n'appartenait pas à l'aucienne Vulgate<sup>1</sup>. On remarque d'ailleurs que ce ne sont pas sur de telles « partes » que porte directement le décret du concile; cf. Martin, p. 175-210; J. V. Bainvel, De Scriptura sacra (Paris, 1910), p. 175; C. Pesch, De Deo Trino (Frib. i. Br., 1895), p. 240.
- c) Au sujet de la réponse du Saint-Office, M. Mangenot remarque : « Il n'est pas nécessaire qu'elle soit réformée officiellement, et il est peu probable qu'elle le soit ainsi. Il suffit que l'autorité ecclésiastique n'en urge pas l'observation et qu'elle autorise, comme l'a fait l'archevêque de Fribourg-en-Brisgau, des études du genre de celle de M. Künstle », et, après avoir rapporté le sentiment de Dom L. Janssens, Revue bénédictine, xxIII (1906), p. 119, il conclut : « La discipline, inaugurée le 13 janvier 1897, aura ainsi duré à peine une dizaine d'années ». »

# 2º Du point de vue critique la question se présente ainsi :

a) Dans toutes les églises orientales, ce verset est inconnu. M. Bluvau concluait en ces termes une étude sur Le Comma Ioh. dans les traductions et les bibles orientales: « Le résultat de notre enquête est le fait, déjà connu d'ailleurs, que les versions orientales ne donnent aucun appui à la thèse de l'authenticité du Comma Ioh<sup>3</sup>. »

b) Dans l'Église grecque, on ne trouve aucun vestige de ce verset avant le IVe concile de Latran (1215), où se trouvèrent réunis les Grecs et les Latins. Non seulement les Pères grecs ne l'ont jamais cité dans les controverses ariennes, mais ceux qui ont commenté intégralement la première épître de saint Jean le passent sous silence : v. Œcumen., In I Jo., v, 6-12 (PG, cxix, 676); Тнеорнус., In I Jo., v, 6-12 (cxxvi, 61).

Joachim de Flore s'étant servi de ce texte, le concile de Latran le rappela (Mansi, xxii, 984): « in canonica Joannis apostoli epistola legitur: quia tres sunt, qui testimonium dant in caelo, Pater, et Filius, et Spiritus Sanctus; et hi tres unum sunt; statimque subjungitur: et tres sunt, qui testimonium dant in terra, Spiritus, aqua et sanguis; et hi tres unum sunt; sicut in quibusdam codicibus invenitur »; et, dans la version grecque, — à peine grecque, — des actes du concile: ἐν τῆ κανονικῆ τοῦ Ἰωάννου ἐπιστολῆ ἀναγινώσκεται, ὅτι τρεῖς εἰσιν οἱ μαρτυ-

- 1. « Il est entendu que saint Jérôme n'a pas admis le verset des trois témoins célestes dans son édition de la Vulgate; l'histoire du texte le prouve clairement » (MANGENOT, Le Comma Ioanneum, extrait de la Revue des sciences ecclésiastiques, mars 1907, p. 4).
  - 2. Le Comma Ioanneum, p. 8.
  - 3. Das comma Iohanneum in den orientalischen Uebersetzungen und Bibeldrucken. Oriens Christianus, III (1903), p. 126 sqq., cité par K. Kuenstle, p. 3.

ροϋντες εν οὐρανῷ, ὁ πατήρ, λόγος καὶ πνεϋμα ἄγιον. καὶ τοϋτοι (sic) οἱ τρεῖς ἔν εἰσι. εὐθύς τε προστίθησι... καθὼς ἕν τισι κώδηξιν εύρΙσκεται.

Plus tard on retrouve cette citation sous la plume du dominicain Manuel Calegas (PG, clii, 516 b) et de Joseph Bryennios .

Le témoignage des écrivains grecs est corroboré par celui des manuscrits bibliques; parmi la masse des manuscrits collationnés 2 on n'en trouve que quatre et de très basse époque, qui contiennent ce verset:

Ottobonianus 298 (Act., 162), au Vatican, xvº siècle. C'est le plus ancien des quatre; il est bilingue, et son texte grec a été revu sur la version hiéronymienne.

Montfortianus (Évang., 61), à Trinity College, Dublin, xvi° siècle-Reprenant une conjecture de Porson, Bludau a cru pouvoir établir (Katholik, 1902, II, 167 sqq.) que cette copie avait été exécutée entre 1519 et 1522 pour relever le défi porté par Érasme et le forcer à insérer le comma dans la 3° édition de son N. T.

Ravianus (Évang., 110), Berlin, fin xvie siècle. C'est une copie de la Bible d'Alcala.

Regius (Act., 83), Naples. Le manuscrit est du xiº siècle; mais le verset ne se trouve que dans une glose marginale du xviiº.

De ces faits on conclut légitimement que le verset ne s'est introduit dans l'Église grecque que sous une influence latine 3.

c) Dans l'Église latine.

On a cru parfois reconnaître une citation du verset dans Terr., Advers. Prax., 25 (PL, 11, 188): « Ita conexus Patris in Filio, et Filii in Paracleto tres efficit cohaerentes, alterum ex altero, qui tres unum sint, non unus. Quo modo dictum est: Ego et Pater unum sumus; »

1. Au tome I<sup>er</sup> de ses œuvres, p. 241; cité par Martin, p. 46, n. 2. — Il faut remarquer cependant que Martin fait erreur en disant de ce dernier qu'il était « très attaché à l'Église latine »; c'est le contraire qu'il fallait dire.

2. Martin, 18: « On a examiné tous les manuscrits renfermant les Épîtres catholiques et tous les Épistolaires qu'il y a en Europe, ou peu s'en faut, à savoir 264 manuscrits des Epîtres et 130 Epistolaires, en tout 394 manuscrits, et sur cette masse de documents, il n'y en a

que quatre qui présentent le verset des trois témoins. »

3. Il peut être curieux de comparer cet état de choses réel à l'exposé oratoire qu'en donnait John Wesley, A sermon on I John, v, 7 (London, 1783. Brit. Mus., 873, g. 36), p. 5, parlant de Bengel: « His doubts were removed by three considerations: that though it (this verse) is wanting in many copies, yet it is found in more, and those, copies of the greatest authenticity; that it is cited by a whole train of ancient writers, from the time of St John to that of Constantin...; that we can easily account for its being after that time wanting in many copies, when we remember, that Constantin's successor was a zealous Arian. »

et dans Cypr., De cathol. eccles. unit., 6 (CSEL, p. 115): • Dicit Dominus: ego et Pater unum sumus; et iterum de Patre et Filio et Spiritu Sancto scriptum est: et tres unum sunt. »

Le premier de ces deux textes est étranger au débat : par la manière même dont il cite Jo., x, 30, Tertullien montre que c'est de là qu'il a tiré son argument. Chez saint Cyprien, au contraire, les deux citations sont distinctes, et la seconde se rapporte certainement à I Jo., v; on peut se demander toutefois s'il cite le v. 7 (les trois témoins célestes), ou s'il interprète au sens mystique le v. 8 (les trois témoins terrestres). En Afrique mème, les deux interprétations se rencontrent : saint Fulgence, qui connaît le v. 7, le retrouve chez saint Cyprien (Contra Arian., 10, PL, LXV, 224); Facundus d'Hermiane, qui ne le connaît pas, ne voit ici que le v. 8 (infra). La seconde interprétation est rendue plus probable par le fait que ce verset est longtemps encore inconnu en Afrique; on ne s'expliquerait pas que saint Augustin ne l'eût pas connu, s'il avait fait partie de la Bible de saint Cyprien.

La première citation certaine se trouve chez Priscillen, Tract. 1 (CSEL, p. 6): « Sicut Johannes ait: tria sunt, quae testimonium dicunt in terra, aqua caro et sanguis, et haec tria in unum sunt; et tria sunt, quae testimonium dicunt in caelo, Pater Verbum et Spiritus, et haec tria unum sunt in Christo Jesu. » Plus tard ce texte est cité dans la profession de foi présentée, d'après Victor de Vite, en 484 par 466 évêques africains (Histor. persecut. Afric. provinc., 11, 82. CSEL, p. 60); par saint Fulgence, supra et De Trinit., 4 (LXV, 500); Cont. Fabian., fr. 21 (777); Ps. Fulgence, Advers. Pintam, 8 (LXV, 715); Ps. Vigile de Tapse, De Trinit., 1 (LXII, 243, 246), 5 (274), 7 (283), 10 (297); Ad Varimad., 5 (LXII, 359)²; Ps. Augustin, Specul., 2, 1 (CSEL, p. 314); Ps. Jérôme, Prol. ad epist. cath., (XXIX, 828 sq.)³; Cassiodore, Complex. in 1 epist. Jo., (LXX, 1373); Testimon. Script. et Pat., ap. Isidore de

1. On a cru le retrouver aussi (E. Mangenot, Le comma Joanneum, Rev. des sciences ecclés., mars 1907, tirage à part, p. 5) dans saint Jerôme, Tractat. de ps. xci (Anecdota Maredsolana, III, 3, p. 74): « Relatum est mihi, fratres, quia inter se quidam fratres disputando quaesissent, quomodo Pater et Filius et Spiritus sanctus et tres sunt et unum sunt. Videtis ex quaestione, quam periculosa sit disputatio. » J'hésite beaucoup à voir ici une citation de I Jo., v, 7.

2. On voit combien ce verset est cité fréquemment dans les controverses trinitaires de cette époque, et c'est sans doute un fait très naturel, étant donné la forme si explicite et si décisive de ce texte. Mais le silence de tous les Pères du 1ve siècle, dans leur polémique

contre les Ariens, n'en est que plus significatif.

3. Cf. Kuenstle, p. 27, et le mémoire posthume de Sam. Berger sur les préfaces jointes aux livres de la Bible dans les manuscrits de la Vulgate (Extrait des mém. présentés à l'Acad. des incript., première série, xi, 2 (Paris, 1902), p. 12).

Séville, app., xi, 2 (LXXXIII, 1203); Heterius et saint Beatus, Ad Eli-

pand., 1, 26 (xcvi, 909).

Cependant, même au ve siècle et plus tard, plusieurs Pères latins ne connaissent pas ce verset : Augustin, Cont. Maximin., II, 22, 3 (XLII, 794-795): « Scrutare itaque Scripturas canonicas veteres et novas, et inveni si potes, ubi dicta sunt aliqua : unum sunt, quae sunt diversae naturae atque substantiae. Sane falli te nolo in Epistola Joannis apostoli, ubi ait: Tres sunt testes, spiritus et aqua et sanguis, et tres unum sunt. Ne forte dicas spiritum et aquam et sanguinem diversas esse substantias, et tamen dictum esse : unum sunt; propter hoc admonui ne fallaris. Haec enim sacramenta sunt, in quibus non quid sint, sed quid ostendant, semper attenditur... Tria itaque novimus de corpore Domini exisse, cum penderet in ligno... Quae tria si per se ipsa intueamur, diversas habent singula quaeque substantias; ac per hoc non sunt unum. Si vero ea, quae his significata sunt, velimus inquirere, non absurde occurrit ipsa Trinitas, qui unus, solus, verus, summus est Deus, Pater et Filius et Spiritus Sanctus, de quibus verissime dici potest : Tres sunt testes, et tres unum sunt; ut nomine spiritus significatum accipiamus Deum Patrem... nomine autem sanguinis Filium... et nomine aquae Spiritum Sanctum. » Dom Sabatier (loc. c.) remarque sur ce texte : « luce meridiana clarius est S. Doctorem versiculum Johannis septimum penitus ignoravisse »; on y peut voir aussi comment l'interprétation mystique du v. 8 a suggéré le v. 7; on fera les mêmes remarques sur le texte suivant.

FACUND. HERM., Defens. tr. capit., 1 (LXVII, 535-536): « Johannes apostolus in epistola sua de Patre et Filio et Spiritu Sancto sic dicit: Tres sunt, qui testimonium dant in terra, spiritus, aqua et sanguis, et hi tres unum sunt: in spiritu significans Patrem... in aqua vero Spiritum Sanctum significans... in sanguine vero Filium significans... Quod... Johannis apostoli testimonium beatus Cyprianus Carthaginiensis antistes et martyr in epistola vel libro, quem de Trinitate (unitate) scripsit, de Patre et Filio et Spiritu Sancto dictum intelligit. Ait enim:...»

Même ignorance du v. 7, et même interprétation mystique du v. 8 chez saint Eucher, instruct. 1, De epist. Johan. (CSEL, p. 137; PL, l, 810); cf. id. form., x, de numeris, de num. III, (CSEL, p. 59; Pitra, Anal. sacra, II, p. 5424); saint Léon, Epist., 28, 5 (LIV, 775). Bède a commenté intégralement I Jo.; il ne connaît pas v, 7 (xCIII, 414); même omission dans le lectionnaire de Luxeuil, (v°-v1° siècle) (LXXII, 446); cf. Mabillon, Liturg. Gallicana (Paris, 1685), p. 476.

Les témoignages patristiques sont confirmés ici encore par la tradition manuscrite; je ne puis donner ici que quelques indications sommaires, renvoyant pour plus de détails soit à Kuenstle (p. 30-44), soit surtout à Sam. Berger.

1. Chez Micne (L, 770) le passage est interpolé.

A ne considérer que les manuscrits latins les plus anciens (jusqu'au ixº siècle exclusivement), on trouve le comma dans q (Monac. 6436), palimps. leg., leg., tolet., cavens., compl. 1-2, lemovic., theod. (mesm.), corbei., sangall. 72. 83. 907. 1398, Brit. Mus. Add. 11852, einsied. 1. 7, Genev. 1. On ne le trouve pas dans am., fuld., harl., vall., paul., leg. 2, Bibl. nat. 1. 2. 3. 4 (Anic.). 5. 8. 47. 93. 250. 8847. 11505. 17250, Angers 1. 2, Reims 2, Bamb. 5, Zurich, Grandv., Berne 4, Col. 1, Monza, Sangall. 63, Monac. 6230, Armac.

Dans les manuscrits qui omettent le verset, le texte biblique est à peu près uniforme (Berger, p. 104, n. 1); dans ceux qui l'ont<sup>1</sup>, il est très divers (*Ib.*, p. 10, 27 n., 83, 107, 128 n. 5, 111 et n., 143 n., 163 et n. 1); on remarquera en particulier Bibl. nat., 13174 (IX<sup>e</sup> s.): la première main a omis le verset; une deuxième l'a ajoutée sous cinq formes différentes (Berger, 103, 104).

Si l'on considère l'origine des manuscrits, on remarque que tous les manuscrits espagnols et leurs alliés contiennent le verset; la plupart des autres l'omettent (v. Kuenstle, p. 31 sqq.).

Si l'on considère leurs dates, on suit la diffusion progressive du verset. Martin a collationné les 258 manuscrits latins de la Bibliothèque nationale (p. 148-152); pour les ixc-xine siècles, les résultats de son enquête peuvent se résumer dans le tableau suivant :

au 1xº siècle, 3 manuscrits ont le verset; 7 l'omettent.

| Xe · · | 1   | 3 |
|--------|-----|---|
| XIe    | 2   | 3 |
| XIIe.  | 13  | 2 |
| XIIIe  | 113 | 5 |

De ces faits se dégagent, croyons-nous, les conclusions suivantes:

1° le verset des trois témoins célestes manque dans toutes les versions orientales;

2° il n'appartenait pas au texte original et n'a pénétré dans le texte grec que sous une influence latine;

3° il ne se trouvait ni dans l'ancienne version latine ni dans le texte primitif de la Vulgate;

4° il apparaît pour la première fois en Espagne, au 1v° siècle 2, et c'est d'Espagne qu'il s'est répandu dans le monde latin;

1. Sur les fragments de Sarezzano v. Kuenstle, 44; G. Morin, Rev.

bénéd., 1898, p. 84.

2. M. Kuenstle a cru pouvoir reconnaître en Priscillien lui-même l'auteur de ce verset (p. 45 sqq.); cette hypothèse a été combattue par E. C. Babut, Priscillien et le Priscillianisme (Paris, 1909), p. 267-269; cf. G. Morin, Rev. bénéd., xxvi (1909), p. 486, citant C. Cipolla, La citazione del comma Ioanneum in Priscilliano, Rendiconti del R. Ist.

5° il est probable qu'il doit son origine à une interprétation mystique du v. 8, telle que nous la trouvons chez saint Cyprien, saint Augustin, saint Eucher, Facundus d'Hermiane.

Lomb., ser. 11, 40 (1907), p. 1127-1137. — Je crois inutile de reprendre ici cette discussion qui n'intéresse pas directement notre sujet.

# TABLE DES TEXTES DE LA BIBLE

N. B. — Les deux chiffres de gauche indiquent l'un le chapitre, l'autre le verset, d'après les divisions des textes originaux; le chiffre de droite indique la page où le texte est cité. — Quand un texte est cité plusieurs fois dans une même page, on n'en a pas répété l'indication. — La page où un texte est étudié plus spécialement est marquée en caractères gras.

| Genèse.   |     | 28,11      | 223  | 1 Nom    | bres.        | 114,6-7  | 114    |
|-----------|-----|------------|------|----------|--------------|----------|--------|
| 1,1       | 151 | 28,21      | 163  | 1        | _            | 15,14    | 114    |
| 29.2      | 161 | 31,13      | 218  | 1,18     | 623          |          |        |
| 20        | 492 | 20         | 228  |          | 10,34 217    |          | nuel.  |
| >         | 555 | »          | 239  | 11,17    | 114          |          |        |
| 1,2       | 112 | 32,29      | 148  | , »      | 117          |          | I      |
| ±,~<br>∍  | 129 | 36,44      | 408  | 11,29    | 117          | 2,27     | 167    |
| 79        | 336 | 41,38      | 114  | 114.14   | 424          | 10,6     | 115    |
| 1,3       | 131 | 2          | 117  | 14,14    | 217          | 10,10    | 115    |
| 1,6       | 148 | 46,4       | 167  | 16,22    | 112          | 11,6     | 114    |
| 1,26      | 161 | 1          | al a | 16,48    | 625          | 14,39    | 372    |
| 2500      | 228 | Exc        |      | 011.4    | 640          | 16,14    | 115    |
| 25        | 552 | 3,2        | 366  | 23,4     | 162          | 16,16    | 115    |
| 2,6       | 129 | 4,22       | 109  | 27,16    | 112          | 19,9     | 115    |
| 2,7       | 538 | »          | 398  | 27,18    | 117          |          | * *    |
|           | 570 | 4,24       | 217  | Dontémo  | Deutéronome. |          | II     |
| 3,9       | 553 | 12,29      | 217  | Deutero  | mome.        | 7,6      | 504    |
| 3,22      | 556 | 13,21      | 145  | 4,4      | <b>45</b> 0  | 7,14     | 134    |
| ม<br>ก.วอ |     | »          | 167  | 4,11     | 366          | 39       | 446    |
| 3,32      | 148 | ×          | 217  | 5,3      | 162          | GC.      | 462    |
| 4,9       | 570 | ) b) /     | 516  | 6,4      | 104          | »        | 551    |
| 6,3       | 112 | 14,19      | 167  | »        | 554          | 22,13    | 372    |
| e         | 113 | 15,2       | 145  | 10,17    | 366          | 23,2     | 120    |
| 7,1-4     | 569 | 16,17      | 486  | 14,1     | 109          | -        |        |
| 11,1      | 180 | 19,16      | 516  | 26,17-18 |              |          | ois.   |
| 11,7      | 553 | 19,18      | 366  | 32,3     | 366          |          | I      |
| » .       | 556 | 20,18      | 224  | 32,5-6   | 109          |          | _      |
| 13,4      | 366 | 20,23      | 151  | 32,6     | 143          | 18,24    | 366    |
| 15,15     | 183 | 23,21      | 121  | 32,7     | 136          | 22,22    | 115    |
| 17,1      | 219 | 25,8       | 504  | 33,43    | 366          |          | II     |
| 18,8      | 148 | 31,3       | 117  |          |              |          |        |
| 19,3      | 149 | 33,11      | 148  | Jug      | es.          | ~90      | 111    |
| 21,33     | 366 | 33,14      | 121  |          |              | 2,15     | 117    |
| 22,2      | 324 | 34,6       | 555  | 6,14     | 217          | 2,16     | 117    |
| 22,12     | 324 | 34,33-35   | 612  | 6,16     | 217          | Chann    |        |
| 22,16     | 240 | Lévitique. |      | 6,34     | 114          | Ghroi    | iques. |
| 20        | 324 | į.         |      | 9,23     | 116          |          | I      |
| 26,17     | 167 | 16,17      | 237  | 11,34    | 324          |          | _      |
| 26,25     | 366 | 24,16      | 149  | *        | 507          | 16,27    |        |
| 28,10     | 210 | 26,11      | 504  | 13,25    | 114          | 17,11-14 | 134    |

| 29,10    | 350        | [ Doo     |            | 11144    | . 100       | . 0.10       | 0.40       |
|----------|------------|-----------|------------|----------|-------------|--------------|------------|
|          | 350<br>350 | Psau      |            | 1114,4   | 103         | 2,18         | 346        |
| 29,11    | 500        | 2,6       | 127        | 115,7-11 | 366         | 9,22         | 441        |
| Fe       | dras.      | 2,7       | 134        | 118,25   | 372         | 5,5          | 110        |
|          |            | 2,9       | 463        | 119,105  | 516         | 6,22         | 441        |
| 2,63     | 155        | 4,7       | 516        | 190.7    | 518         | 7,21         | 129        |
| 5,11     | 105        | 7,10      | 469        | 139,7    | 106         | 7,22         | 121        |
| 5,12     | 105        | 8         | 298        | , , , ,  | 121         | »            | 129        |
| 6,10     | 105        | 16        | 108        | 139,13   | 125         | 70           | 153        |
| 7,12     | 105        | 19,13     | 469        | 149.10   | 126         |              | 214        |
| 7,21     | 105        | 22,2      | 551        | 142,10   | 533         | * 00.00      | 507        |
| 7,23     | 105        | 22,21     | 507        | 145,15   | 106         | 7,22-23      | 130        |
|          |            | 25,16     | 507        | 146,4    | 112         | 7,25-26      | 129        |
| Nei      | iémie.     | 27,1      | 516        | 147,8    | 106<br>131  | 7,25         | 215        |
| 1,4      | 105        | 28,1      | 350        | 147,10   | ior         | 7,26         | 447        |
| 1,5      | 105        | 33,6      | 112        |          |             | 1 '          | 397        |
| 2,4      | 105        | 33,9      | 131        | Prove    | erpes.      | ))<br>2      | 447        |
| 2,20     | 105        | 34,9      | 164        | 1,24-28  | 160         | *            | 516        |
| 5,5      | 551        | 35,10     | , 141      | 3,12     | 366         | 7 07         | 619        |
| 7,65     | 155        | 35,17     | 507        | 4,3      | 324         | 7,27         | 129        |
| ,        |            | 36,10     | 516        | 8,2-6    | 124         | 8,1          | 129        |
| To       | bie.       | 44        | 141        | 8,22-31  | 125         | 8,4          | 129        |
| 1,18     | 100        | 44,23     | 145        | 8,22     | 467         | 8,6          | 129        |
| 3,10     | 106        | 47,4      | 107        | 8,23     | 127         | , ,          | 214        |
| 3,15     | 507        | 49,16     | 108        | 8,25     | 123         | 9,1-2        | 130        |
| 8,17     | 507        | 51,12-13  | 117        |          | 127         | 9,1          | 132 .      |
| 10,13    | 507        | 51,13     | 153        | >>       | 215         | 9,1-2        | 214        |
| 12,7     | 105        | 56,13     | 516        | 8,29-31  | 215         | 9,2          | 375        |
| 12,15    | 441        | 62,13     | 108        | 8,30     | 127         | 9,11         | 533        |
| 13,6     | 628<br>452 | 61,10     | 106        | »        | 161         | 9,17         | 129        |
| 13,7     |            | "         | 211        | 8,35-36  | 124         | "            | 153        |
| 13,10    | 106<br>106 | 67,7-8    | 554        | 8,41     | 123         | 10 :         | 129        |
| »        | 452        | 68,17     | 366        | 9,1-4    | 124         | 10,17        | 217        |
| 13,11    | 106        | 69,20     | 141        | 9,13-16  | 124         | 12,1         | 106        |
| 13,16    | 106        | 73,25     | 108        | 24,12    | 108         | 13,1         | 503        |
| 10,10    | 100        | 74        | 141        | 30,4     | 126         | 13,10        | 103        |
| Jua      | lith.      | 74,2      | 371        |          |             | 14,3         | 110        |
|          |            | 74,9      | 155        | Cant     | ique.       | 14,13        | 441        |
| 2,2      | 441        | 74,16     | 106        | 1        |             | 18,13        | 441        |
| 8,18     | , 102      | 79,6      | 367        | 1,3,     | 145         | 18,14        | 110<br>132 |
| 9,12     | 106        | 80,18     | 367        | 2,16     | 145         | 18,15        | 132        |
| « «      | 399        |           | 141        | 5,9      | 145         | ) 10,10<br>» |            |
| 13,18    | 350        | 89,27     | 134        | 5,10     | 145         | "<br>"       | 217<br>463 |
| 16,14    | 113        | 89,28     | 398        | 6,3      | 145<br>145  | , »          | 470        |
| Eat      | To om      | 95,7      | 350        | 1.0,0    | 140         | 18,24        | 221        |
| Esther.  |            | 102,26-28 | 365<br>365 | Sage     | 9226        | 10,24        | 561        |
| 13,9     | 107        | 103,13-14 | 109        |          |             | Ecclésia     | stimus     |
| 14,3     | 107        | 103,31    | 350        | 1,5      | 153         |              |            |
| 14,12    | 107        | 104,4     | 366        | 1,6      | 121         | 1,4          | 128        |
| 7.7      |            | 20-45-2   | 629        | 1,7      | 129         | 1,5          | 128        |
| Job.     |            | 104,13    | 106        | 1,0      | XIII<br>106 | ) »          | 160        |
| 12,10    | . 112      | 104,29-30 | 112        | 2,13     | 110         | 1,9          | 128        |
| 15,7-8   | 123        | 105,1     | 367        | 70, 103  | 346         | 3,18         | 441        |
| 28       | 122        | 107,20    | 181        | 2,16-18  | 110         | 15,1         | 128        |
| 33,30    | 516        | 111,9     | 461        | 2,16     | 260         | 15,3         | 532        |
| 34,14-15 | 112        | 113,10    | 117        | 2,18     | 110         | 16,12        | 108        |
|          |            |           |            | 2910     | 110         | [ 16,14      | 108        |

| 17,4     | 158   | 130,1    | 121         | 131,20   | 110         | 1 7,13-14                               | 136   |
|----------|-------|----------|-------------|----------|-------------|-----------------------------------------|-------|
| 18,1     | 108   | 30,9     | 110         | 31,31-34 | 141         | 7,13                                    | 461   |
| 19,20    | 128   | 31,3     | 112         | 46       | 105         | 10,5                                    | 464   |
| 22,22    | 441   | 10       | 113         |          |             | 13,42                                   | 570   |
| 23,1     | 111   | 32,15    | 112         | Thr      | ènes.       |                                         |       |
| 23,4     | 111   | 10       | 119         | 0 ==     | 0.00        | Suza                                    | nne.  |
| 24,2     | 127   | 39,4     | 500         | 3,55     | 367         | 45                                      | 153   |
| 24,3-10  | 127   | 40,3     | 363         | 4,20     | 363         | 10                                      | 100   |
| 24,3     | 128   | »        | 364         | _        |             | Os                                      | ée    |
| 19       | 129   | 40,13    | 365         | Bar      | ruch.       | 2,1                                     |       |
| >>       | 504   | 42,1     | 118         | 3        | 123         |                                         | 110   |
| 24,7     | 160   | 10 m     | 346         | 4,1      | - 123       | 2,21-25                                 | 139   |
| 24.10    | 222   | 43.6     | 110         |          | 160         | 4,12                                    | 116   |
| 24,12    | 128   | 44,1     | 119         |          |             | 5,4                                     | 116   |
| 24,14    | 128   | 45,11    | 110         | Ezé      | chiel.      | 9,7                                     | 117   |
| 24,23    | 128   | 45,24    | 364         |          |             | 11,1                                    | 110   |
| 24,30    | 127   | 49,2     | 463         | 2,2      | 117         | 14,10                                   | 368   |
| 27,16    | 441   | 19.6     | 516         | 3,12     | 117         | ¥.                                      | 11.79 |
| 35,15    | 108   | 54,10    | 141         | 3,12-14  | 117         |                                         | ël.   |
| 35,24    | . 108 | 55,10-11 | 131         | 3,14     | 117         | 2,25                                    | 551   |
| 36,1     | 106   | 60,19-20 |             | 3,24     | 117         | 2,32                                    | 367   |
| 36,22    | 452   | 61,1     | 118         | 20       | 120         | 3,1                                     | 119   |
|          |       | 63,1-2   | <b>46</b> 9 | 8,3      | 117         | »                                       | 120   |
| 39,28-30 | 158   |          |             | 11,1     | 117         | » ·                                     | 374   |
| 40,9-10  | 158   | 63.9-10  | 121         | 11,5     | 117         | 3,5                                     | 365   |
| 42,15    | 132   | 63,10-11 | 153         | 20       | 121         | 3,21                                    | 504   |
| 43,26    | 132   | 63,16    | 110         | 11,19    | 119         |                                         |       |
| 51,1     | 111   | »        | 143         | 11,24    | 117         | Am                                      | os.   |
| 51,10    | 111   | 64,6     | 367         | 16,3     | 102         | 8,10                                    | 324   |
|          |       | 64,7     | 109         | 21,32    | <b>5</b> 56 | 1 -/ -                                  | 0.0.2 |
| Is       | aïe.  | 10       | 110         | 34,11-12 | 139         | Jon                                     | as.   |
| 1,4      | 110   | 64,8-9   | 259         | 36,26 -  | 119         | 1,9                                     | 105   |
| 2,10     | 366   | 64,17    | 143         | 37,8-10  | 112         |                                         | 200   |
| 2,19     | 366   | 65,14    | 121         | 37,12    | 119         | Micl                                    | née.  |
| 2,21     | 366   | 66,13    | 163         | 37,27    | .504        | 2,7                                     | 117   |
| 5.26     | 105   | 66,15    | 366         | 39,29    | 119         | 3,8                                     | 117   |
| 6,1      | 366   |          |             | 43.2     | 464         | 5,1                                     | 136   |
|          |       | Jéréi    | mie.        | 43,5     | 117         | 7,8                                     | 516   |
| 6,3<br>* | 554   | 2.4      | 110         | 1 20,0   |             | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 910   |
|          | 556   | 3,4      | 110         | Dan      | iel.        | Nah                                     | um.   |
| 6,8      | 556   | 20       | 143         |          |             | 1,2                                     | 556   |
| 7,14     | 135   | 0.14     | 333         | 2        | 441         | 1,2                                     | 990   |
| 7,18     | 105   | 3,14     | 110         | 2,1      | 121         | Soph                                    | onie  |
| -,-      | 135   | 3,19     | 110         | 2,18     | 105         |                                         |       |
| 8,10     | 135   | "        | 143         | 2,19     | 105         | 3,9                                     | 367   |
| 8,12-13  | 365   | 3,22     | 110         | 2,37     | 105         | 3,12                                    | 140   |
| 9,5      | 135   | 6,26     | 324         | 2,44     | 105         | 3,17                                    | 141   |
| 9,6      | 554   | 7,4      | 556         | 4,5      | 153         | 177 3                                   |       |
| 10,17    | 516   | 10,25    | 367         | 4,6      | 153         | Zacha                                   |       |
| 11,1-2   | 118   | 17,10    | 467         | 4,15     | 153         | 2,10                                    | 504   |
| 11,1     | 156   | 39       | 469         | 4,17     | 152         | 4,10                                    | 366   |
| 11,2     | 120   | 22,29    | 556         | 5,11     | 153         | 5,1-4                                   | 132   |
| 11,2-3   | 629   | 23,6     | 135         | 5,23     | 106         | 8,3                                     | 504   |
| 11,4     | 463   | 27,5     | 105         | 6,3      | 153         | 8,8 -                                   | 504   |
| 19,14    | 116   | 31,8     | 110         | 7,9      | 177         | 9,9                                     | 321   |
| 19,16    | 366   | 31,8-9   | 141         | 10       | <b>3</b> 66 | 12,1                                    | 112   |
| 28,5-6   | 120   | 31,9     | 398         | 30       | 464         | 12,10                                   | 116   |
| 29,10    |       | 31,10    | 139         | 7,9-10   | 366         | 100110                                  | 119   |
|          |       | . 32923. |             | ,        |             | •                                       |       |

| 12,10   | 324         | 6,7-9    | 258         | 12,25    | 312        | 121,3    | 363         |
|---------|-------------|----------|-------------|----------|------------|----------|-------------|
| »       | 464         | 6,14-15  | 259         | 12,28    | 338        | 21,15-17 | 322         |
| 13,9    | 367         | 0,14-10  | 478         | 12,31-32 | 337        | 21,23-32 | 266         |
| 10,0    | 307         | 6,22-34  | 478         | 12,32    | 293        | 21,25    | 480         |
|         |             |          |             |          | 478        | 21,33-41 | 323         |
| Mala    | chie.       | 6,24     | 478         | 12,33    |            |          | 324         |
| 1,7     | <b>36</b> 5 | 6,25-32  | 258         | 12,40    | 294        | 21,37    |             |
| 1,11    | 107         | 6,32     | 305         | 12,50    | 258        | 21,38    | 451         |
| 1,12    | 365         | 7,3-5    | 478         | »        | 303        | 22,1-14  | 323         |
| 2,10    | 110         | 7,7-11   | 258         | 13,9     | 471        | 22,37    | 309         |
| 4,1     | 366         | 7,11     | 305         | 13,16-17 | 320        | 22,41-46 | 325         |
| -1,1    | 300         | »        | 478         | 13,17    | 308        | 22,42-51 | 363         |
| Mach    | abées.      | 7,17     | 478         | 13,37-42 | 285        | 22,43    | 337         |
| 2120022 | <b></b>     | 7,21-23  | 283         | 13,37-41 | 294        | 23,9     | 304         |
|         | I           | «        | 284         | 13,39    | 326        | 23,12    | 478         |
| 9.10    | 3.05        | 7,22.23  | 280         | 13,41    | 326        | 23,37    | 311         |
| 3,18    | 105         | 7,28-29  | 280         | 13,43    | 471        | »        | 503         |
| 4,46    | 155         | 7,29     | 273         | 13,49    | 326        | 24,3     | 286         |
| 9,27.   | 155         | 8,11-13  | 260         | 13,51    | 320        | 24,27    | 286         |
| 14,41   | 155         | 8,17     | 274         | 13,56    | 499        | 24,27    | 297         |
| ,       | II          | 8,20     | 293         | 14,22-33 | 314        | 24,30-31 | 285         |
|         | LI          | 8,29     | 303         | 15,11    | 478        | 24,30    | 297         |
| 3,23-24 | 112         | 9,4      | 312         | 15,13    | 305;       | 24,31    | 326         |
| 7,23    | 112         | 9,6      | 292         | 16,12-23 | 295        | 24,36    | 559-590     |
| 7,27    | 108         |          | 276         |          |            | 24,37    | 286         |
| 7,28    | 108         | 9,8      | 293         | 16,13-17 | <b>315</b> |          | 286         |
| 12,15   | 106         | , ,      |             | 16,16    | 510        | 24,39    |             |
| 12,40   | 103         | 9,13     | 277         | 16,17    | 305        | 24,44    | 297         |
| 13,21   | 441         | 9,14     | 277         | 16,20    | 315        | 24,48-51 | 285         |
| 14,46   | 220         | 9,37     | 478         | 16,23    | 429        | 25,14-30 | 363         |
| 15,23   | 106         | 10,20    | 258         | 16,27    | 285        | 25,31-46 | 284         |
| 19,35   | 408         | "        | 338         | >9       | 297        | »        | 297         |
| 10,00   |             | 10,24    | 359         | >>       | 326        | »        | 325         |
| I       | II          | 10,24-26 | 363         | 16,28    | 297        | 25,34    | 452         |
| 5,7     | 111         | 10,25    | 478         | 17,1-8   | 317        | 25,35-46 | 283         |
| 6,8     | 111         | 10,29    | 258         | 17,2     | 516        | 26,2     | <b>2</b> 96 |
| 7,6     | 111         | 10,32    | <b>2</b> 58 | 17,5     | 324        | 26,18    | 363         |
| 1,00    | ***         | 10,32-33 | 283         | 17,9     | 297        | 26,39    | 309         |
| S. Ma   | tthieu.     | » »      | 284         | »        | 319        | 26,41    | 431         |
|         |             | 10,32    | 294         | 17,10-12 | 267        | 26,45    | 296         |
| 1,18    | 334         | 10,37-39 | 280         | 17,12    | 296        | 26,49    | 296         |
| 1,20    | 334         | 10,39    | 478         | »        | 317        | 26,53    | 303         |
| 3,3     | 363         | 10,40    | 305         | 17,21-22 | 297        | 26,61    | 511         |
| 3,9     | 266         | »        | 478         |          | 478        | 26,62-66 | 327         |
| 3,10    | 266         |          |             | 18,5     |            | 26,63-64 | 297         |
| 3,11    | 336         | 11,1-8   | 275         | 18,19    | 305        | 26,64    | 136         |
| 3,12    | 266         | 11,11-15 | 308         | 18,20    | 287        | »        | 291         |
| 3,13-15 | 268         | 11,15    | 471         | 18,23-35 | 282        |          |             |
| 3,13-17 | <b>3</b> 36 | 11,18-19 | 293         | 18,35    | 305        | 27,40-43 | 329         |
| 3,16-17 | <b>26</b> 9 | 11,18    | 300         | 19,17    | 432        | 27,40    | 511         |
| 3,17    | 324         | 11,25-27 | 307         | 19,28    | 297        | 27,46    | 309         |
| 4,1     | 337         | ×        | 591-602     | 19,29    | 452        | 27,54    | 329         |
| 5,5     | 452         | 11,27-30 | 284         | 20,8     | 359        | 28,6     | 297         |
| 5,11    | 294         | 11,27    | 330         | 20,16    | 478        | ,,       | 363         |
| 5,35    | 462         | 11,28-30 | 281         | 20,18-19 | 296        | 28,16-20 | 329         |
| 5,44-48 | 260         | 12,5-6   | 279         | 20,22-23 | 311        | 28,19    | 339         |
| 5,44-45 | 305         | 12,8     | 293         | 20,23    | 305        | »        | 599-610     |
| 6,3-18  | 261         | 12,18    | 346         | 20,28    | 296        | 28,20    | 347         |
| 6,6     | 478         | 12,19-20 | 288         | »        | 299        |          |             |
|         |             | . ,      |             |          |            |          |             |

| C 1             | farc.              | 1 10,9-10      | 991               | 1 0 00       | 400          | 110.01.00         | 007                |
|-----------------|--------------------|----------------|-------------------|--------------|--------------|-------------------|--------------------|
|                 |                    | 10,9-10        | 321<br><b>309</b> | 2,29 2,32    | 462<br>516   | 10,21-22          | <b>307</b><br>337  |
| 1,1             | 267                | 10,29          | 297               | 2,49         | 302          | 10,21-22          | 591-602            |
| "<br>1,2        | 302                | 10,30          | 510               | 2,52         | 573          | 10,27             | 309                |
| 1,2             | 364<br>363         | 10,33          | 296               | 3,1          | 265          | 10,39-41          | 363                |
| 1,3<br>1,7      | 265                | 10,40          | 305               | 3,4          | 363          | 11,2              | 258                |
| 1,8             | 336                | 10,45          | 296               | 3,10-14      | 266          | 11,9-13           | 258                |
| 1,9-11          | 336                | 10,51          | <b>3</b> 63       | 3,15         | 266          | 11,13             | 305                |
| 1,11            | 268                | 11,3           | 363               | 3,16         | 336          | 11,17             | 312                |
| ъ .             | 324                | 11,21          | 363               | 3,21-22      | 269          | 11,30             | 294                |
| 1,12            | 337                | 11,25          | 259               | 3            | 336          | 11,39             | 363                |
| 1,15            | 273                | 12,1-9         | 323               | 3,22         | 134          | 11,49             | 493                |
| 1,17            | 273                | 12,6           | 324<br>105        | 1 1          | 324          | 12,6              | 258                |
| 1,22            | 273                | . 12,29        | 309               | 4,14         | 337<br>337   | 12,8              | 258<br>294         |
| 1,32-34         | 274                | 12,35-37       | 325               | *,14         | 431          | 12,8-9            | 283                |
| 1,34            | 274                | 12.36          | 337               | 4,32         | 273          | ) n               | 326                |
| 3 02 00         | 288                | 13,11          | 258               | 4,41         | 288          | 12,10             | 293                |
| 1,37-39         | 274<br>288         | 13,27          | 326               | » ·          | 303          | 20                | 337                |
| 1,44<br>2,1-12  | 275                | 13,32          | 306               | 4,43         | 277          | 12,11             | 258                |
| 2,8             | 312                |                | 311               | 5,4-11       | 314          | 12,11-12          | 338                |
| 2,10            | 292                | 29             | 559-590           | 5,17-26      | 275          | 12,22-32          | 258                |
| 2,17            | . 277              | 13,33          | 297               | 5,22         | 312          | 12,24             | 258                |
| 2,18-20         | 278                | 13,33-37       | 363               | 5,24         | 292          | 12,32<br>12,35-46 | 305                |
| 2,23-28         | 278                | 13,34-37       | 285<br>297        | 5,32         | 277<br>277   | 12,36-38          | 3 <b>63</b><br>285 |
| 2,27            | 478                | 14,1           | 296               | 6,5          | 293          | 12,40             | 297                |
| 2,28            | 293                | 14,15          | 363               | 6,8          | 312          | 12,42             | 363                |
| 3,11            | 303<br><b>2</b> 88 | 14,36          | 309               | 6,12         | 309          | 12,45-48          | 285                |
| 3,12<br>3,28-29 | 293                | 14,38          | 431               | 6,22         | 294          | 12,46             | 359                |
| 3,28-30         | 337                | 14,41          | 296               | 6,27-36      | 260          | 13,4              | 282                |
| 3,35            | 258                | 14,45          | 296               | 6,40         | 363          | 13,15             | 363                |
| 4,9             | 471                | *              | 363               | 6,45         | 478          | 13,25-28          | 363                |
| 4,11            | 319                | 14,49          | 499               | 7,12         | 507          | 13,26-27          | 283<br>260         |
| 20 '            | 441                | 14,62<br>15,32 | 297<br>329        | 7,13<br>7,26 | 363 .<br>265 | 14,16-24          | 323                |
| 4,22            | 320                | 15,34          | 309               | 7,33-34      | 293          | 14,35             | 471                |
| 4,23            | 471                | ) 10,01        | 393               | 7,36-50      | 281          | 16,11-12          | 478                |
| 4,26-29         | 285                | 15,39          | 329               | 8,8          | 471          | 17,5              | 363                |
| 5,7             | 303<br>499         | 16,6           | 297               | 8,21         | 258          | 17,6              | 363                |
| 6,3<br>8,31     | 296                | 16,19-20       | 363               | 8,28         | 303          | 17,22             | 298                |
| 8,33            | 429                | S. L           | uc.               | 8,42         | 507          | 17,24             | 286                |
| 8,38            | 283                | 1,15           | 335               | 9,22         | 296          | , »               | 297                |
| »               | 284                | 1,17           | 431               | 9,26         | 326          | 17,26             | 297                |
| 29              | 297                | 1,35           | 302               | 9,28         | 317          | 17,27             | 297                |
|                 | 326                | «              | 334               | 9,30-31      | 317<br>324   | 17,29-30          | 297                |
| 9,2             | 317                | 1,41           | 335               | 9,35         | 329          | 17,30<br>18,6     | 286<br>363         |
| 9,5             | 363                | 1,42           | 350               | 9,38         | 507          | 18,8              | 297                |
| 9,7             | 324                | 1,49           | 461<br>335        | 9,41         | 499          | 18,29             | 297                |
| 9,9             | 297<br>296         | 1,67           | 350               | 9,44         | 296          | 18,30             | 607                |
| 9,12            | 317                | 1,76           | 265               | 9,47         | 312          | 18,31             | 295                |
| 9,13            | 300                | 2,11           | 363               | 9,58         | 293          | 19,8              | 363                |
| 9,13-14         | 338                | 2,25           | 335               | 10,1         | 363          | 19,10             | 298                |
| 9,19            | 499                | 2,26           | 335               | 10,16        | 305          | *                 | 299                |
| 9,31            | 297                | 2,27           | 335               | 29 /         | 478          | 19,31             | 363                |

|          |         |            |             | Ł                                       |            |         |             |
|----------|---------|------------|-------------|-----------------------------------------|------------|---------|-------------|
| 19,33    | 359     | [ 1,14     | 165         | 3,18                                    | 508        | 6,46    | 505         |
| 19,34    | 363     | »          | 486         | »                                       | 518        | »       | 509         |
|          | 322     |            | 495         | 3,19                                    | 478        | 6,48    | 643         |
| 19,41-42 |         | , "        |             |                                         |            |         |             |
| 20,9-16  | 323     | »          | 507         | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 502        | 6,51-58 | 513         |
| 20,13    | 324     | <b>3</b> ° | 508         | 3,19-21                                 | 518        | 6,52    | 299         |
| 20,18    | 284     | ))         | 517         | 3,21                                    | 518        | 6,53    | 292         |
| 20,38    | 511     | 1,15       | 399         | »                                       | 519        | »       | 501         |
| 20,41-44 | 325     | , »        | 506         | 3,29                                    | 278        | 6,54    | 511         |
| 21,27    | 297     | »          | 508         | 3,31                                    | 643        | 6,55    | 478         |
| 21,34-36 | 285     | 1.16       | 409         | 3,31-32                                 | 508        | ) »     | 519         |
|          |         |            |             |                                         |            | 1       |             |
| 21,36    | 297     | 1,16-17    | 505         | 3,33                                    | 509        | 6,56    | 513         |
| 22,11    | 363     | 1,17       | 524         | 3,34                                    | 531        | 6,57    | 305         |
| 22,22    | 296     | 1,18       | 308         | 3,35                                    | 525        | »       | 512         |
| 22,27    | 296     | >>         | 505         | 3,36                                    | 478        | »       | 523         |
| 22,29    | 304 .   | 29         | 507         | 20                                      | 507        | 6,61-62 | 292         |
| »        | 311     | 20 1       | 508         | 4.1                                     | 364        | 6,63    | 530         |
| 22,42    | 309     | "          | 590         | 4,10                                    | 510        | »       | 532         |
| 22,48    | 296     | 1,19       | 266         | ,,,,,,                                  | 532        | 6,67-69 | 314         |
| 22,61    | 363     | 1,21       | 155         | 4,14                                    | .607       | 6,68    |             |
|          |         |            |             |                                         |            |         | 487         |
| 22,69    | 297     | 1,23       | 363         | 4,23                                    | 519        | 6,70    | 312         |
| 23,31    | 478     | 1,29       | 465         | 4,24                                    | 529        | »       | 347         |
| 23,35    | 329     | 1,30       | 508         | 39                                      | 607        | 7,4     | 320         |
| 23,37    | 329     | 1,32-33    | 530         | »                                       | 613        | 7,7     | 509         |
| 23,47    | 329     | 1,32-34    | 268         | 4,34                                    | 521        | 7,16    | 537         |
| 23,50    | 418     | 1,33       | 265         | 4.36                                    | 478        | 7,26    | 480         |
| 24,3     | 363     | 1,33-34    | 337         | 4,48                                    | 486        | 7,34    | 478         |
| 24,7     | 297     | 1,33       | 471         | 5,17                                    | 480        | 7,37-38 | 532         |
| 24,34    | 363     | »          | 529         | » »                                     | <b>523</b> | 7,07-00 |             |
|          |         | 1,36       |             |                                         |            | 7,38    | 478         |
| 24,47    | 606     |            | 465         | 5,19-23                                 | 523        | »       | 607         |
| 24,49    | 304     | 1,41       | 479         | 5,19                                    | 643        | 7,39    | 119         |
| >>       | 338     | 1,49       | 479         | 5,21                                    | 511        | 39      | 472         |
|          |         | 1,51       | 291         | >>                                      | 523        | 39      | 529         |
| S. J     | ean.    | 2,11       | 481         | 5,22                                    | 525        | »       | 53 <b>2</b> |
| 1,1      | 371     | 39         | 486         | 5,26                                    | 501        | 7,41    | 480         |
| 1,1-5    | 491-501 | 2,19       | 344         | *                                       | 512        | 8,12    | 516         |
| 1,1      | 492     | >>         | 511         | >>                                      | 523        | ),1~    | 517         |
| /        |         | 2,22       | 487         | >>                                      | 525        | 1       |             |
| 1,1-10   | 543     | 2,24-25    | 312         | 5,27                                    |            | "       | 607         |
| 1,2-4    | 634     | », ~ 1 ~ 0 | 347         |                                         | 284        | 8,12-19 | 480         |
| 1,3      | 400     |            |             | »                                       | 525        | 8,13-19 | 509         |
| >>       | 492     | 2,25       | 523         | 5,31-36                                 | 509        | 8,23    | 509         |
| 33       | 524     | 3,2        | 510         | 5,36                                    | 525        | 8,25    | 480         |
| 'n       | 621     | 3,5-6      | 5 <b>30</b> | 5,37                                    | 505        | 8,25-29 | 480         |
| 1,3-4    | 632-635 | 3,6        | 478         | 5,47                                    | 478        | 8,28    | 292         |
| 1,4      | 497     | 3,11       | 478         | 6,5-6                                   | 570        | »       | 486         |
| »        | 516     | ,          | 509         | 6,14                                    |            |         |             |
| 'n       |         | 3,11-13    | 509         | 4 '                                     | 480        | »       | 522         |
|          | 644     |            |             | 6,22-23                                 | 478        | 8,29    | 521         |
| 1,6-14   | 502-505 | 3,12-15    | 292         | 6,23                                    | 364        | 8,32    | 478         |
| 1,6-8    | 506     | 3,12       | 478         | 6,27                                    | 292        | »       | 519         |
| 1,9      | 519     | 3,13       | 299         | ,                                       | 643        | 8,35    | 478         |
| 1,10     | 400     | 3,14       | 478         | 6,32                                    | 519        | 8,37    | 487         |
| »        | 501     | n          | 486         | 6,33                                    | 510        | 8,38    | 509         |
| >>       | 524     | 3,16       | 507         | 6,35                                    | 478        | 1 7     |             |
| »        | 621     | »          | 508         |                                         |            | 8,42    | 521         |
| 1,11     | 507     |            |             | 6,37                                    | 478        | 8,51-59 | 480         |
| ; 1,12   |         | 3,17       | 510         | 6,39-40                                 | 511        | 8,53    | 480         |
| 1,12     | 507     | 3,18       | 478         | 6,44                                    | 486        | 8,55    | 521         |
| 30       | 634     | »          | 507         | ъ                                       | 511        | 8,56    | 503         |

| 0.5      |             |          |     |          |             |          |        |
|----------|-------------|----------|-----|----------|-------------|----------|--------|
| 8,56     | 508         | 13,7     | 487 | [ 16,4   | 487         | 20,21-23 | 538    |
| 8,58     | 402         | 13,16    | 478 | 16,7     | 518         | 20,22    | 471    |
| 1)       | 508         | 13,20    | 478 | 16,7-15  | 533         | 39       | 529    |
| 9,5      | 517         | 13,31    | 292 | 16,7     | 478         | 20,25    | 364    |
| 9.35     | 505         | 13,31-32 | 526 |          | 534         | 20,27    | 478    |
| 9,37     | 479         | 14,2-3   | 478 | 19       | 535         | 20,28    | 371    |
| 9.39     | 478         | 14,6     | 510 |          | 537         | 20,29    | 486    |
| »        | 518         | »        | 519 | 16,8     | 534         | 20,31    | 313    |
| 10,9     | 526         | "        | 526 | 16,13    | 519         |          |        |
|          |             | "        | 607 | 16,13-14 | 534         | 21,7     | 481    |
| 10,10    | 510         | 140      |     |          |             |          | 364    |
| 10,11    | 478         | 14,7     | 527 | , ,      | 537         | 21,12    | 364    |
| 10,14-15 | 305         | 14,8-9   | 487 | 16,14    | 535         | 21,17    | 523    |
| 10,14-16 | 487         | 14,8-10  | 545 | , »      | 537         |          |        |
| 10,24    | 480         | 14,9     | 506 | 16,14-15 | 537         | A.ct     | es     |
| 10,28-30 | 523         | 14,9-10  | 527 | 16,15    | 473         | des Ap   | ôtres. |
| 10,29-38 | 480         | 14,10    | 525 | 10       | 5 <b>25</b> | 177      | 911    |
| 10,30    | 649         | 14,10-11 | 525 | 16,28    | 521         | 1,7      | 311    |
| 10,32    | 526         | 14,11    | 486 | 16,30    | 523         | 3.0      | 577    |
| 10,34    | 480         | 14,13    | 526 | 17,1     | 486         | 1,8      | 338    |
| 10,37-38 | 526         | 14,15-19 | 533 | 17,1-2   | 521         | 20       | 374    |
| 10,38    | 486         | 14,16    | 534 | 17,2     | 525         | 39       | 431    |
|          | 364         | 14,10    | 535 | 119~     | 634         | 1,16     | 375    |
| 11,2     |             | "        | 537 | 17,3     | 519         | 1,21     | 347    |
| 11,4     | 486         | »        |     | 17,0     | 520         | 1,22     | 267    |
| 11,9-10  | 517         | 14,17    | 519 | 29       |             | 1,24     | 312    |
| 11,22    | 525         | 14,18-19 | 536 | *        | 527         | *        | 347    |
| 11,25    | 478         | 14,20    | 513 | >>       | 545         | 2,4      | 335    |
| 39       | 510         | 39       | 528 | 17,4     | 537         | 10       | 375    |
| 11,25-26 | 511         | 14,21    | 478 | 17,5     | 508         | 2,17     | 374    |
| 11,27    | 479         | 14,23    | 462 | »        | 522         |          |        |
| 11,41-42 | 525         | 35       | 536 | 17,6     | 486         | 2,17-18  | 374    |
| 12,16    | 487         | 14,25-26 | 533 | »        | 644         | 2,20-21  | 365    |
| 12,23    | 292         | 1 ' /    | 338 | 17,10    | 525         | 2,20     | 368    |
| »        | 486         | 14,26    | 471 | 17,10    | 461         | 2,21     | 367    |
| 12,26    | 478         | ))       |     |          |             | 2,22     | 343    |
|          | 269         | »        | 487 | 17,17    | 518         | »        | 524    |
| 12,28    |             | »        | 529 | 17,18    | 306         | »į       | 526    |
| 12,31    | 478         | 33       | 534 | 17,21    | 306         | 2,28     | 344    |
| 12,32    | 364         | n        | 535 | »        | 513         | 2,29     | 344    |
| 1)       | 486         | >>       | 537 | »        | 525         | 2,30     | 418    |
| 12,34    | 289         | 14.27    | 478 | 17,21-23 | 528         | 2,33     | 344    |
| »        | 292         | 14,28    | 522 | 17,22    | 514         | 39       | 374    |
| 29       | 480         | 14.31    | 521 | 17,24    | 634         | 2,34     | 344    |
| 12,35    | 518         | 15,1     | 519 | 17,26    | 644         | 2,36     | 343    |
| 12,36    | 517         | 15,2     | 634 | 18,6     | 486         | »        | 364    |
| 12,41    | 138         | 15,4-5   | 512 | 18,37    | 480         |          |        |
| »        | 366         |          | 513 | "        | 486         | 2,38     | . 339  |
| »        | 503         | 15,4     |     |          | 509         | ,,       | 375    |
|          | 508         | 15,5     | 513 | »        |             | 3,13     | 344    |
| 30.40    |             | 15,9-10  | 306 | 18,37    | 519         | υ        | 346    |
| 12,46    | 502         | 15,10    | 521 | 19,30    | 607         | 3,14     | 343    |
| »        | 517         | »        | 522 | 19,34-35 | 482         | 3,15     | 343    |
| 12,48    | 284         | 15,26    | 473 | 20,2     | 364         | »        | 344    |
| »        | 495         | ,,       | 478 | 20,13    | 364         | >>       | 510    |
| 12,49-50 | 521         | ,,       | 519 | 20,16    | 363         | 3,16     | 344    |
| 12,49    | 522         | **       | 533 | 20,17    | 393         | 3,26     | 343    |
| 225-10   | 537         |          | 534 | 20,18    | 364         | »        | 346    |
| 10.0     |             | . "      | 535 | 20,10    | 364         | 4,8      | 335    |
| 13,3     | 521         | , "      |     | 20,20    |             |          |        |
| »        | <b>5</b> 25 | "        | 537 | 20,21    | 306         | * * *    | 375    |

| 4.70            | 0.40 | 170.90   | 524 | 118,9-10      | 383         | 4,19       | 418  |
|-----------------|------|----------|-----|---------------|-------------|------------|------|
| 4,10            | 343  | 10,36    |     | 10,5-10       |             |            |      |
| 4,11            | 344  | 10,38    | 274 | 18,24         | 494         | 4,24       | 344  |
| 4,12            | 344  | * ×      | 343 | 18,25-26      | 368         | 4,25       | 415  |
| 4,14            | 368  | »        | 344 | 19,5          | <b>3</b> 39 | 5,1        | 526  |
| 4,24            | 462  | >>       | 431 | 19,6          | 374         | 5,5        | 434  |
| 4,25-27         | 346  | 10,40    | 343 | »             | 375         | 5,8        | 415  |
| 4,25            | 375  | 10,42    | 344 | 19,10         | 368 "       | 5,10       | 387  |
| 4,20            |      |          |     |               | 368         | 5,12-21    | 393  |
| 4,27            | 346  | 10,43    | 344 | 19,20         |             |            |      |
| 4,30            | 346  | 10,44    | 374 | 19,21         | <b>3</b> 83 | 5,14       | 406  |
| 4,31            | 335  | 10,45    | 375 | 19,23         | 1           | 5,17       | 406  |
| >>              | 375  | 10,47    | 375 | 20,19         | 368         | 6,1        | 406  |
| 5,3             | 375  | 10,48    | 339 | 20,21         | 368         | 6,3-11     | 389  |
| 5,3-4           | 376  | 11,5     | 347 | 20,22-23      | 376         | 6,3        | 602  |
| 5,9             | 374  | 11,12    | 375 | »             | 383         | 20         | 607  |
|                 | 375  | 11,15    | 374 | 20,28         | 371         | 6,4        | 431  |
| »               |      | 11,17    | 368 | 20,20         | 376         | 6,8        | 432  |
| 5,19            | 377  |          |     | »<br>101 4 17 |             |            |      |
| 5,30            | 343  | 11,21    | 368 | 21,4-11       | 383         | 6,9        | 406  |
| 6,3             | 375  | 11,24    | 375 | 21,11         | 376         | 6,11       | 432  |
| 6,5             | 375  | 11,28    | 375 | 21,14         | 368         | 6,14       | 406  |
| 6,9             | 495  | 12,7     | 377 | »             | 375         | 6,17       | 406  |
| 6,10            | 375  | 13,2     | 368 | 22,14         | 343         | 6,20       | 406  |
| 7,52            | 343  | "        | 383 | 22,17         | 377         | 6,22       | 432  |
| 7,55-60         | 348  | 13,2-4   | 376 | 22,18         | 347         | »          | 433  |
|                 |      |          | 335 | 1 1           | 383         | 7,6        | 425  |
| 7,56            | 289  | 13,9     |     | »<br>         |             |            | 410  |
| 8,10            | 493  | , , ,    | 375 | 23,11         | 383         | 7,14       |      |
| <b>&gt;&gt;</b> | 551  | 13,10    | 368 | 26,16         | 383         | 7,25       | 410  |
| 8,15            | 375  | 13,12    | 368 | 27,23         | 377         | ))         | 526  |
| 8,16            | 339  | 13,30    | 343 | » .           | 383         | 7,38       | 551  |
| 8,17            | 375  | 13,33    | 134 | 28,15         | 375         | 8,3        | 410  |
| 8,19            | 375  | »        | 345 |               |             | »          | 415  |
| 8,25            | 368  | »        | 346 | + 01          |             | 'n         | 416  |
| 8,26            | 375  | >>       | 414 | Épître        |             | 8,4        | 425  |
| »               | 377  | 13,39    | 344 | Rom           | ains.       | 8,6-14     | 410  |
| 8,29            | 375  |          | 368 | 1,1           | 383         | 8,6-11     | 428  |
|                 |      | 13,48-49 |     | , n           | 406         | 8,6        | 429  |
| 70              | 377  | 13,52    | 375 | 1             |             |            |      |
| 8,32            | 465  | 14,3     | 367 | 1,1-4         | 409-412     | »          | 432  |
| 8,37            | 346  | 14,15-17 | 503 | 1,3           | 418         | 8,9-10     | 422  |
| 8,39            | 374  | 14,43    | 367 | 1,4           | 345         | 8,9        | 424  |
| 9,3             | 347  | 15,8     | 347 | »             | 412         | 8,9-11     | 424  |
| »               | 516  | »        | 375 | ,,            | 431         | 8,9        | 434  |
| 9.10            | 347  | 15,11    | 367 | 30            | 446         | »          | 437  |
| »               | 377  | 15,19    | 368 | 1,7           | 387         | »          | 472  |
|                 |      |          |     |               |             |            |      |
| 9,14            | 367  | 15,28    | 375 | 1,18-22       | 503         | 8,9-11     | 614  |
| 9,15            | 383  | 15,35-36 | 368 | 1,20          | 506         | 8,10       | 432  |
| 9,17            | 335  | 15,40    | 367 | 1,23          | 10          | >>         | 434  |
| »               | 375  | 16,6-7   | 376 | 1,25          | 350         | 8,11       | 344  |
| 9,20            | 346  | 16,6-10  | 383 | 2,5           | . 286       | 8,11-15    | 411  |
| 9,21            | 367  | 16,7     | 374 | 2,16          | 284         | 8,11       | 432  |
| 9,31            | 367  | »        | 377 | »             | 524         | »          | 433  |
|                 |      | 16,29    | 405 | 2,29          | 424         | , ,,<br>,, | 434  |
| 9,35            | 368  |          |     |               |             |            |      |
| 9,42            | 368  | 16,31    | 367 | 3,23-24       | 386         | »          | 511  |
| 10,3            | 377  | 17,28    | 633 | 3,23          | 432         | 8,14-27    | 430  |
| 10,9            | 347  | 17,30    | 503 | 3,24          | 415         | 8,14       | 437  |
| 10,19           | 375  | 17,31    | 284 | 3,25          | 415         | 8,15       | 438  |
| »               | 377  | )a       | 344 | 4,9-13        | 382         | 8,17       | 387  |
| 10,36           | 344  | 18,8     | 367 | 4,10-11       | 415         | »          | 452  |
| 4000            | VAI  | 1 -090   |     |               |             |            | AU/~ |

| 0.10             | 401        |                |            |                                       |            |                                         |                   |
|------------------|------------|----------------|------------|---------------------------------------|------------|-----------------------------------------|-------------------|
| 8,19             | 401<br>411 | Epitre         | saux       |                                       | 434        | 15,23                                   | 287               |
| 8,20-22          | 402        | Corini         | hiens.     | 6,20                                  | 435<br>406 | 15,24                                   | 393               |
| 8,22             | 389        |                | I          | ) »                                   | 415        | 15,24-27<br>15,27-28                    | <b>394</b><br>454 |
| 8,23             | 411        | 1,2-3          | 367        | 7,10                                  | 383        | 15,27-28                                | 401               |
| 8,23-24          | 432        | 1,2            | 424        | 7,17                                  | 370        | 15,43-44                                | 431               |
| 8,26             | 434        | 1,3            | 387        | 7.22                                  | 406        | "                                       | 433               |
| 8,27             | 434        | 1,8            | 286        | 7.22-24                               | 407        | 15,44                                   | 426               |
| 8,29             | 387        | 1,9            | 387        | 7,23                                  | 406        | 15,45                                   | 393               |
| >>               | 399        | œ              | 404        | >>                                    | 415        | »                                       | 409               |
| 8,29-32          | 409        | >>             | 424        | 7,40                                  | 437        | >>                                      | 411               |
| 8,31             | 324        | 1,18           | 551        | 8,6                                   | 370        | >>                                      | 510               |
| 8,32             | 394        | 1,22-23        | 403        | 29                                    | 395        | >>                                      | 614               |
| »                | 415        | 1,21           | 413        | n                                     | 400        | 15,51                                   | 441               |
| 8,38-39          | 430        | 29             | 493        | >>                                    | 408        | 15,54-55                                | 415               |
| 8,38             | 166        | 1,30-31        | 551        | Þ                                     | 441        | 15,57                                   | 524               |
| 8,39<br>9,5      | 424        | 1,30-31        | 391<br>409 | »<br>»                                | 493        | 16,22                                   | 348               |
| <i>ე</i> ეე<br>" | 350        | 2,1            | 441        | 9,3                                   | 524        | 16,23                                   | 363               |
| "                | 371        | 2,4            | 431        | 9,3                                   | 643<br>501 | 10,23                                   | 367<br>388        |
| >>               | 413        | 2,6-16         | 423        | 10,4                                  | 405        | , "                                     | 900               |
| 10,6-9           | 382        | 2,8            | 412        | 10,4                                  | 365        | I                                       | Ţ                 |
| 10,9             | 344        | ,,             | 413        | 10,11                                 | 452        | \$                                      |                   |
| »                | 405        | 2,10-16        | 429        | 10,16-17                              | 514        | 1,2                                     | 387               |
| 10,12            | 407        | 2,11           | 426        | 10,17                                 | 391        | 1,3                                     | 350               |
| 10,13            | 365        | 13             | 437        | 10,19-20                              | 104        | 1,9                                     | 393<br>511        |
| 20               | 367        | 2,12           | 437        | 10,21                                 | 365        | 1,14                                    | 286               |
| 23               | 405        | 2.14           | 425        | 11,3                                  | 306        | 2914                                    | 405               |
| 11,25            | 441        | >>             | 437        | »                                     | 394        | 1.22                                    | 432               |
| 11,36            | 350        | 2,16           | 365        | , »                                   | 408        | 3,1-3                                   | 427               |
| <b>»</b>         | 395        | 3.1            | 426        | 11,17                                 | 418        | 3,3                                     | 437               |
| "                | 400        | 3,5            | 370        | 11,23                                 | 383        | 3,6-18                                  | 611               |
| 12,5             | 391        | 3,16           | 434        | 12                                    | 513        | 3,7-18                                  | 382               |
| 13.12            | 517        | 3,22-23        | 437<br>306 | 12,3                                  | 405        | 3,17                                    | 412               |
| 14,4             | 407<br>392 | ) 0,22-20<br>» | 394        | »                                     | 408        | 3,17-18                                 | 319               |
| 14,7-9           | 406        | »              | 404        | »<br>»                                | 437<br>472 | 39                                      | 437               |
| 14,17            | 424        | 4,1            | 441        | 1                                     | 435        | 3,17                                    | 611-615           |
| 15,3             | 386        | 4,3            | 286        | 12,4-11                               | 435<br>425 | 3,18                                    | 397               |
| »                | 420        | 4,3-4          | 407        | 12,8-13                               | 423        | , ,                                     | 412               |
| 15,6             | 393        | 4,5            | 405        | " " " " " " " " " " " " " " " " " " " | 425        | 4,3-6                                   | <b>612</b><br>345 |
| 15,13            | 431        | 'n             | 517        | 12,9                                  | 424        | 4,4                                     | 412               |
| 15,16            | 424        | מי             | 518        | 12,11                                 | 425        | 39                                      | 493               |
| »                | 436        | 4,15           | 427        | 12,12-31                              | 391        | 4,5                                     | 397               |
| 15,19            | 431        | 5,5            | 286        | 12,13                                 | 391        | 4,6                                     | 413               |
| 15,30            | 436        | "              | 405        | "                                     | 424        | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 517               |
| 15,33            | 388        | ກ              | 426        | 12,27                                 | 391        | 4,10-11                                 | 432               |
| 16,17            | 379        | 6,9            | 427        | 13,7                                  | 431        | 4.14                                    | 341               |
| 16,20            | 367        | 6,11           | 424        | 13,8                                  | 389        | »                                       | 511               |
| »                | 388        | »              | 437        | 14,37                                 | 442        | 5,4-5                                   | 433               |
| 16,24            | 367        | 6,14           | 344        | 15,1-11                               | 379        | 5,5                                     | 432               |
| 16,25-26         | 441<br>351 | »              | 410        | 15,3                                  | 415        | 5,6-8                                   | 389               |
| 16,27            | 526        | 6,15           | 391        | 15,9                                  | 428        | 5,10                                    | 284               |
| "                | 0.20       | 6,16-17        | 424        | 15,14-15                              | 482        | 5,11                                    | 367               |
|                  |            | 6,17           | 425        | 15,15                                 | 344        | 5,14-17                                 | 390               |
|                  | 1          | 6,19-20        | 406        | 15,22                                 | 411        | 1 5,14-15                               | 391               |
|                  |            |                |            |                                       |            |                                         |                   |

| 5,17         | 400   | 3,5     | 431    | 1,18                                    | 517         | 1 1.21  | 432 .       |
|--------------|-------|---------|--------|-----------------------------------------|-------------|---------|-------------|
| >            | 427   | · »     | 434    | 1,19                                    | 400         | 1,23-24 | <b>3</b> 89 |
| 5,18-20      | 415   | 3,7     | 602    | 1,19-20                                 | 410         | 1,27    | 424         |
| 5,18         | 524   | 3,13    | 406    | 1,20                                    | 344         | 2,1     | 424         |
|              |       | »       | 415    | 2,10                                    | 400         |         | 380         |
| 6,14-15      | 517   | 3,21    |        |                                         |             | 2,5     |             |
| 6,18         | 461   |         | 432    | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 404         | 2,5-11  | 416-421     |
| 6,22         | 382   | 3,23    | 406    | 2,12-18                                 | 386         | »       | 441         |
| 7,1          | 426   | 3,26-27 | 387    | 2,14-16                                 | 415         | э       | 446         |
| 8,9          | 345 . | 3,26    | 424    | 2,18                                    | 439         | 2,6     | 397         |
| 2)           | 380   | 3,28    | 390    | '20                                     | 526         | »       | 450         |
|              | 409   | 4,4-5   | 406    | >>                                      | 529         | 2,7-8   | 409         |
| ~            | 416   | 4,4     | 416    | 2,19                                    | 394         | 2,7     | 575         |
| ,            | 441   | , »     | 418    | 3,2-5                                   | 442         | 2,8-11  | 364         |
| 8,17         | 418   | >>      | 435    | 3,3-6                                   | 441         | 2,8     | 386         |
|              | 386   | 4,5     | 406    | 3,9                                     | 441         | 2,9     | 345         |
| 10,1         | 407   | "       | 415    | »                                       | 517         |         | 409         |
| 10,18        |       |         |        |                                         |             | 2,9-11  |             |
| 11,31        | 350   | 4,6     | 435    | 3,14-15                                 | 393         | 2,9     | 454         |
| >>           | 393   | 20      | 437    | 3,16                                    | 413         | 2,11    | 344         |
| 12,1-10      | 423   | 30      | 438    | , »                                     | <b>4</b> 31 | 3,1     | 379         |
| 12,2         | 452   | 4,7     | 452    | >>                                      | 437         | 20      | 424         |
| 12,2-4       | 383   | 5,1     | 407    | 3,21                                    | 351         | 3,3     | 437         |
| 12,16        | 418   | 5,16    | 425    | 4                                       | 513         | 3,4-8   | 390         |
| 12,18        | 425   | 5,17    | 410    | 4,3                                     | 379         | 3,5-6   | 382         |
| 13,4         | 410   | 5,18    | 425    | 4,4                                     | 391         | 3,12    | 501         |
| 13,13        | 354   | 5,19    | 407    | 4,4-6                                   | 436         | 3,19    | 429         |
| »            | 367   | 5,49-23 | 429    | 4,7                                     | 413         | 3,21    | 413         |
| ,,           | 374   | 5,22-23 | 427    | 4,11-16                                 | 391         | 4,1     | 424         |
| *            |       | 5,24-25 | 432    | »                                       |             |         |             |
| 19           | 388   | 5,25    |        | 4,18                                    | 425         | 4,13    | 428         |
| 30           | 424   |         | 425    |                                         | 432         | "       | 431         |
|              | 436   | 6,1     | 426    | 4,30                                    | 121         | 4,20    | <b>3</b> 50 |
|              |       | 6,7-8   | 433    | "                                       | 424         | 4,23    | 388         |
|              | e aux | 6,8     | 432    | 5,2                                     | 415         |         |             |
| Gala         | ates. | 6,15    | 400    | 5,8                                     | 433         | Épître  | aux         |
| 1,1          | 344   | »       | 427    | >>                                      | 517         | Coloss  | siens.      |
| ,,1          | 383   | 6,16    | 367    | 5,11-13                                 | 518         | 1,3     | <b>3</b> 93 |
| 1,3          | 387   | 6,18    | 388    | 5,13                                    | 517         |         | 424         |
|              | 350   |         |        | 5,14                                    | 349         | 1,8     |             |
| 1,4-5        |       | Épîtr   | e aux  | » »                                     | 390         | 1,11    | 413         |
| 1,4          | 415   | Éphés   | siens. | »                                       | 517         | 1,12    | 517         |
| 1,6-9        | 379   | 1       |        | 5,21                                    | 367         | 1,13    | 324         |
| 1,10         | 406   | 1,2     | 387    | 5,22                                    | 407         | 1,13-20 | 396-405     |
| 1,11-12      | 382   | 1,3     | 350    | 5,32                                    | 441         | 1,15-19 | 345         |
| 29           | 476   | »       | 393    | 6.6                                     |             | 1,15    | 126         |
| 1,13-16      | 428   | 1,3-14  | 446    | 6,7-8                                   | 406         | >>      | 400         |
| 1,14         | 418   | 1,4     | 400    |                                         | 407         | 35      | 404         |
| 2,2          | 383   | 1,5-8   | 390    | 6,9                                     | 407         | >>      | 496         |
| »            | 384   | 1,5     | 524    | 6,19                                    | 441         | ) »     | 506         |
| 39           | 423   | 1,6     | 324    | 6,23                                    | 388         | 1,15-18 | 445         |
| 2.4          | 407   | 1,7     | 407    | 1 .                                     |             | »       | 467         |
| 2.14         | 418   | »       | 415    | Épître                                  | aux         | , ,     | 544         |
| 2,17         | 424   | 1,9-10  | 441    | Philip                                  |             | 1,15-20 |             |
| 2,19-20      | 389   | 1,10    | 401    |                                         |             |         | 441         |
| 2,20         | 386   | 1,11    | 400    | 1,1                                     | 406         | »       | 446         |
|              |       |         |        | 1,2                                     | 387 .       | »       | 507         |
| 29           | 413   | 1,13    | 424    | 1,6                                     | 286         | 1,16    | 395         |
| »<br>0.30.00 | 432   | 1,17    | 393    | 1,10                                    | 286         | »       | 404         |
| 2,29-30      | 432   | ) » ,   | . 429  | 1,19                                    | 434         | »       | 452         |
| 3,2          | 432   | l »     | 434    | 1,21                                    | 413         | 20      | 621         |

| 1,17    | 418         | 5,19-20 | 423   | 1 4,17    | 131     | 1,10-11 | 365     |
|---------|-------------|---------|-------|-----------|---------|---------|---------|
| 1,18    | 391         | 5,23    | 287   | 4,18      | 351     | 1,10-12 | 449     |
| 1,18-22 | 387         | b       | 405   |           |         | »       | 450     |
| 1,18    | 399         | 5,28    | 388   | Énître    | à Tite. | 1,10    | 626     |
| »       | 466         | ,,,,,,  | 000   | 1         |         | 1,13    |         |
| 1,19    | 408         |         | I.    | 1,4       | 387     |         | 450     |
| 1,19-20 | 415         | 111     | 900   | 2,11      | 372     | »       | 454     |
| 1,20    | 403         | 1,1     | 388   | 30        | 397     | 1,14    | 629     |
|         | 404         | 1,2     | 387   | 2,13      | 371     | 2,3     | 455     |
| 1 00 00 |             | 1,4     | 427   | 33        | 413     | 2,4     | 444     |
| 1,20-22 | 415         | 1,7     | 365   | , p       | 414     | 2,5-8   | 453     |
| 1,26-27 | 441         | 20      | 405   | 3,3       | 428     | 2,8     | 454     |
| 1,29    | 413         | 1,12    | 371   | 3,4       | 372     | 2,9     | 454-455 |
| 2.2     | 441         | 2,1     | 287   | »         | 397     | 2,9-11  | 455     |
| 2,6     | 379         | 10      | 405   | 3,6       | . 434   | 2,10    | 400     |
| 2,9-10  | 409         | 2,2     | 286   | 1 1       |         | »       | 456     |
| 2,11    | 424         | , a     | 368   | 0.00      | 524     | 2,11    | 451     |
| 2,12    | 344         | 20      | 405   | 3,7       | 452     | 2,17-18 | 271     |
| 29      | 390         | 2,7     | 441   |           |         | »       | 455     |
| 2.19    | 391         | 2,8     |       |           | tre à   | 3,1     | 455     |
| 3,2     | 429         |         | 287   | Phile     | émon.   |         |         |
| 3,4     | 390         | 2,15    | 379   | 1,3       | 387     | 3,1-6   | 625     |
|         | 413         | 2,16    | 388   | 1,0       | 901     | 3,2     | 451     |
| ъ       |             | 3,18    | 388   | The Cha   |         | 3,4     | 453     |
| ,       | 432         |         |       |           | e aux   | 3,5     | 419     |
| 3,9-11  | 390         |         | res à | Heb       | reux.   | >>      | 453     |
| 3,11    | 394         | Time    | thée. | 1,1-5     | 444-454 | 3,6     | 446     |
| 3,15    | 391         | 1       |       | 1,1-4     | 507     | »       | 455     |
| 3,17    | 526         | 1       | I     | »         | 543     | 3,7     | 366     |
| 3,23-24 | 407         | 1,2     | 387   | 1,2       | 400     | >>      | 444     |
| 4,1     | 407         | 1.11    | 372   | 1,20<br>" |         | 3,14    | 455     |
| 4,3     | 441         |         |       | 1         | 446     | 4,9-10  | 626     |
| »       | 567         | 1,12-16 | 428   | »         | 453     | 4,12    | 497     |
| 4,12    | 406         | 1,12    | 431   | , »       | 455     | »       | 626     |
| 1,1~    | 100         | 1,15    | 386   | 19        | 524     | 4,13    | 570     |
| Énche.  | es aux      | 1,17    | 350   | 30        | 621     | 4,14    | 446     |
| -       |             | »       | 452   | 3>        | 626     | *,14    | 455     |
| Thessal | oniciens.   | »       | 462   | 1,3       | 397     |         |         |
| ,       |             | ,,      | 506   | >)        | 453     | 4,15    | 271 •   |
| 1       | I           | 2,6     | 415   | 10        | 619     | »       | 410     |
| 1,1     | 388         | 3,16    | 348   | 1,3-4     | 454     | >>      | 455     |
| 1,5     | 431         | 'n      | 412   | 1,4-14    | 618     | 5,5     | 455     |
| 1,7     | 427         | »       | 413   | 1,5       | 446     | 5,7-10  | 455     |
| 1,9     | 519         | 6,13    | 328   | 1,5-14    | . 449   | 5,7-9   | 456     |
| 1,10    | 344         | »       | 388   | 1,5       | 450     | 5,7-8   | 522     |
| 2,19    | 405         | 6,14    | 405   | »         | 455     | 5,8     | 446     |
|         |             |         | 462   |           |         | »       | 455     |
| 3,11    | 388         | 6,15    |       | »<br>1 e  | 551     | 6,1     | 455     |
| 3,13    | 287         | 6,16    | 350   | 1,6       | 366     | 6,4     | 444     |
| »       | 405         | ))      | 397   | »         | 445     | 6,6     | 446     |
| 4,8     | 434         | »       | 506   | 1,6-7     | 450     |         |         |
| 4,15    | 287         | 7       | T     | 1,6       | 617     | ))      | 455     |
| 10      | <b>3</b> 83 | I       |       | 1,7       | 629     | 6,17    | 452     |
| 4,17    | 388         | 1,2     | 387   | 1,8       | 446     | 6,20    | 455     |
| 5,2     | 286         | 1,7     | 431   | 1,8-12    | 449     | 7,3     | 146     |
| n       | <b>36</b> 8 | 1,9     | 400   | 1,8-9     | 450     | »       | 450     |
| D       | 405         | 1,10    | 517   | 1,8       | 455     | »       | 455     |
| 5,5     | 517         | 1,18    | 372   | 1,8-9     | 626     | »       | 622     |
| ,       |             | 2.22    | 367   | 1,0-9     | 449     | 7,8     | 450     |
| 5,9-10  | 388         |         |       | 1,3       | 457     |         |         |
| 5,9     | 524         | 4,l     | 388   | 27        | 407     | 7,14    | 455     |
|         |             |         |       |           |         |         |         |

|                                       |            |         |         |         | F10         |         | 400        |
|---------------------------------------|------------|---------|---------|---------|-------------|---------|------------|
| 7,16                                  | 450        | 3,15    | 426     | 2,10    | 518         | 1,5     | 466        |
| 7,22                                  | 455        | 5,7     | 287     | 2,21    | 519         | . 39    | 467        |
| 20                                    | 625        |         |         | 2,22    | 482         | »       | 472        |
| 7,25                                  | 526        | Épî     | tres    | 2,23-24 | 527         | 1,6     | 349        |
| 29                                    | 624        | de S.   | Pierre. | 3,2     | 539         | , 39    | 351        |
| 7,27                                  | 625        | 1       |         | 3,3-5   | 482         | 20      | 469        |
| 7,28                                  | 446        |         | I       | 3,7     | 482         | 1,7     | 465        |
| 29 -                                  | 450        | 1,1-2   | 354     | 3,15    | 501         | 1,8     | 461        |
| ж. —                                  | 455        | 1,2     | 374     | 3,16    | 482         | 10      | 462        |
| 8,2                                   | 519        | 1,3     | 350     | 3,19    | 519         | 29      | 467        |
| 8,6                                   | 625        | 1,8     | 477     | 3,24    | 513         | 1,9     | 460        |
| 9,7                                   | ·625       | 1,11    | 374     | >>      | 539         | 30      | 466        |
| 9,8                                   | 444        | 1,12    | 374     | 4,2-3   | 482         | 20      | 472        |
| 9,11                                  | 455        | 1,15-16 | 461     | 4,6     | 519         | 1,10    | 471        |
| 9,14                                  | 412        | 1,19    | 465     | 4,9     | 507         | 1,12-16 | 464        |
| 39                                    | 450        | 1,21    | 344     | 4,12    | 505         | 1,13    | 289        |
| 2)                                    | 455        | 2,3     | 365     | 4,13    | 539         | . 30    | 464        |
| 9,15                                  | 625        | 2,5     | 526     | 4,14-15 | 482         | 1,14    | 366        |
| 9,24                                  | 455        | 2,9     | 517     | 4,17    | 482         | 1,16    | 463        |
| »                                     | 519        | 2,12    | 286     | 4,20    | 505         | 29      | 516        |
| 9,26                                  | 452        | 3,14-15 | 365     | 5,1     | 483         | 20      | 626        |
| 9,28                                  | 455        | 3,18    | 410     | 5,4     | 483         | 1,17    | 401        |
| 10,5-7                                | 457        | 3,22    | 551     | 5,5-8   | 539         | »       | 467        |
| 10,7                                  | 457        | 4,11    | 351     | 5,6     | 519         | 1,18    | 461        |
| 10,10                                 | 455        | 29      | 526     | 5,7     | 645-652     | 20      | 465        |
| 10,13                                 | 454        | 4,14    | 374     | 5,10    | 483         | »<br>»  | 467        |
| 10,15                                 | 444        | 5,11    | 350     | 5,11    | 500<br>635  | 1,20    | 441        |
| 10,19                                 | 455        | т       | I       | 5,12    | 483         | 2,7     | 465        |
| 10,21<br>10,29                        | 453        | 1       |         | 5,13    | 482         | »       | 471<br>401 |
| 10,2J<br>»                            | 444        | 1,1     | 371     | 5,20    | 483         | 2,8     | 467        |
| 39                                    | 440        | 10      | 372     | »       | 520         | 2,10-11 | 465        |
| 11,3                                  | 452        | 1,2     | 353     |         | ,0~0        | 2,11    | 471        |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | 453        | 1,4     | 438     | I       | I           | 2,12    | 463        |
| 11.17                                 | 507        | 1,16-18 | 517     | 3       | 353         | 2,13    | 373        |
| 11,19                                 | 511        | 1,16-19 | 318     | »       | 505         | » »     | 468        |
| 11,26                                 | 455        | 1,17    | 324     |         |             | 2,16    | 463        |
| 12,2                                  | 455        | 3,4     | 287     | Épî     | tre         | 2,16-17 | 465        |
| 12,9                                  | 446        | 3,5     | 402     | de S.   | Jude.       | 2,17    | 471        |
| 12,20-21                              | 351        | 3,10    | 286     | 1       | 353         | 2,18    | 466        |
| 12,22                                 | 626        | 3,12    | 286     | 19      | 426         | 20      | 469        |
| 12,24                                 | 455        | 3,18    | 351     | 20      | 374         | 2,20    | 468        |
| 20                                    | 625        | Épî     | trac    | 25      | 350         | 2,23    | 467        |
| 13,8                                  | 450        |         | Jean.   | »       | 526 .       | 20      | 469        |
| 20,0                                  | 455        | uo 2.   | ocan.   |         | <b>5.</b> 0 | 2,26-29 | 465        |
| 13,12                                 | 455        |         |         | Apoca   | lypse.      | 2,27    | 463        |
| 13,14                                 | 626        | 1,1     | 482     | 1,1-2   | 466         | 2,28    | 469        |
| 13,20                                 | 455        | 1,1-2   | 515     | 1,1-2   | 468         | 2,29    | 471        |
| 13,21                                 | 455<br>455 | 1,1-2   | 499     | 1,1     | 408         | 3,1     | 473        |
| 10,~1                                 | 524        | 1,3     | 353     | 1,4-5   | 354         | »       | 630        |
|                                       | 02/1       | 1,6     | 519     | 1,4-5   | 462         | 13,2    | 465        |
| 10-0                                  | 4          | 1,7     | 518     | - 9 h   | 473         | *3,3-5  | 465        |
| Épî                                   |            | 1,8     | 518     | >>      | 505         | ~3,5    | 469        |
| de S. Ja                              | acques.    | 2,1     | 534     | 19      | 628-631     | 3,6     | 471        |
| 1,1                                   | 353        | 2,4     | . 518   | 1,5     | 399         | 3,7     | 467        |
| 2,5                                   | 452        | 2,6     | 482     | 10      | 465         | 3,11-12 | 465        |

| 3,12       | 466   | 1 7.10   | 351 | 1 15,3-4 | 353 | 19,16    | 466 |
|------------|-------|----------|-----|----------|-----|----------|-----|
| 3,13       | 471   | 7,12     | 350 | 15,3     | 461 | ,        | 467 |
| 3,14       | 467   | ) is     | 468 | . 20     | 462 | 20,4     | 466 |
| 3,19       | 366   | 7,15     | 504 | 15,4     | 461 | 10       | 472 |
| 3,20-21    | 465   | 7,17     | 463 | 20       | 462 | 20.6     | 349 |
| 3,21       | 466   | **       | 465 | 15,7     | 461 | ъ        | 466 |
| >>         | 469   | 30       | 473 | 16,5     | 461 | ,,       | 468 |
| 3,22       | 471   | 20       | 532 | 16,7     | 461 | 20,11-15 | 462 |
| 4,2        | 471   | 8,2      | 628 | 16,14    | 286 | 21,3     | 504 |
| 4,5        | 630   | 10,6     | 461 |          | 461 | 21,6     | 401 |
| 4,8        | 353 . | 20       | 462 | 17,3     | 471 | >>       | 461 |
| >>         | 461   | 10,7     | 441 | 17,5     | 441 | 30       | 467 |
| 4,9        | 461   | 20       | 468 | 17,6     | 466 | 39       | 473 |
| 4,9-10     | 468   | 11,8     | 466 | 17,7     | 441 | 21,7     | 462 |
| 4,10       | 461   | 11,11    | 471 | 17,14    | 366 | 21,10    | 471 |
| 4.11       | 353   | 11,15    | 466 | 20       | 466 | 21,22    | 461 |
| >>         | 462   | 11,17-18 | 353 | 30       | 467 | 21,23    | 516 |
| 5.5        | 466   | 11,17    | 461 | 18,8     | 461 | 22,1     | 473 |
| ъ          | 467   | 12,5     | 463 | 19,1-2   | 353 | 79       | 532 |
| 5.6        | 366   | 12,10    | 466 | 3        | 461 | >>       | 538 |
| 35         | 473   | 12,12    | 504 | 19,1     | 468 | 22,6     | 630 |
| <b>3</b> > | 631   | 12-17    | 466 | 19,2     | 462 | 22,9     | 468 |
| 5,8        | 468   | »        | 472 | 19,5-6   | 468 | >>       | 629 |
| 5,9-10     | 349   | 13,6     | 504 | 19,6     | 461 | 22,13    | 401 |
| 5,9-13     | 349   | 13,15    | 471 | 19,6-8   | 353 | . »      | 461 |
| 5,9        | 465   | 14,1     | 465 | 19,9     | 465 | »        | 467 |
| 5,10       | 465   | >        | 469 | 19,10    | 466 | 22,16    | 466 |
| 5.12       | 465   | 14,4     | 465 | 39       | 468 | 22,17    | 471 |
| 5,12-14    | 468   | 14,7     | 462 | 20       | 472 | 22,17-20 | 472 |
| 5,13       | 351   | 14,12    | 466 | . 19     | 629 | 22,17    | 473 |
| 6,10       | 461   | 20       | 468 | 19,11-16 | 464 | 22,20    | 348 |
| 1)         | 462   | 14,13    | 466 | 19,13    | 469 | >>       | 356 |
| >>         | 467   | 20       | 471 | 19,14    | 465 | »        | 466 |
| 6,17       | 286   | 14,14    | 289 | 19,15    | 461 | 22,21    | 466 |
| 7,2        | 461   | 20       | 464 | 20       | 463 | n        | 505 |
| 7.3        | 468   | 15,1     | 628 | 19,16    | 344 | 1        |     |

# TABLE DES TEXTES DE PHILON

L'ordre d'après lequel les traités de Philon sont cités dans la liste ci-dessous est celui des éditions Coen-Wendland, Manger, Aucher. Le chiffre de gauche indique le paragraphe d'après l'édition Coen-Wendland, pour les traités parus dans cette édition (de opificio mundi — de legatione); il indique la page du tome II de Manger pour les fragments grecs; le paragraphe de Cumont pour le de æternitate mundi; le paragraphe d'Aucher pour les autres traités. Le chiffre de droite indique la page où le texte est cité. Quand un texte est cité plusieurs fois dans une même page, on n'en a pas répété l'indication.

| De o  | pificio  | II .  |       | De Ch   | De Cherubim. |          | 214        |
|-------|----------|-------|-------|---------|--------------|----------|------------|
| m     | undi.    | 13    | 228   | 3:      | 910          | 118      | 214        |
| 8     | 234      | 86    | 195   | 1       | 219          | » ·      | 223        |
| 13    |          |       |       | 3 4 777 | 244          | 39       | 642        |
|       | 225      | 29    | 214   | 14-17   | 623          | 126      | 245        |
| 17    | 202      | . 20  | 642   | 40-52   | 333          | 129-13   | 245        |
| 21-23 | 187      |       |       | 86      | 188          | 132      | 245        |
| 24-25 | 227      |       | III   | » .     | 196          |          |            |
| 25    | 620      |       | 300   | 125-127 | 213          | De p     | osteritate |
| 27    | 242      | 7     | 182   | 39      | 214          |          | Caini.     |
| 43    | 230      | 29 .  | 234   | >>      | 401          |          | Jaimi,     |
| 69    | 228      | 47    | 198   | 20      | 621          | 9        | 198        |
| 72    | 202      | 79-82 | 623   | 125     | 639          | 21       | 198        |
| 73    | 203      | 96    | 213   | i       |              | 33-48    | 179        |
| 29    | 543      | 2)    | 214   | De sa   | crificiis    | 41       | 183        |
| 134   | 393      | >)    | 226   | 1       | et Caini.    | 54       | 179        |
| 139   | 227      | >>    | 241   | ADCIIS  | et dami.     | 100      | 245        |
| 39    | 228,     | 79    | 401   | 8       | 213          | 127-129  |            |
| 143   | 233      | 1):   | 621   | » ·     | 639          | 136      | 214        |
| 146   | 228      | 97    | 234   | 44      | 408          | 151      | 214        |
| 30    | 447      | 100   | 199   | 63      | 196          | 168      | 192        |
| 19    | 448      | >>    | 212   | 65      | 225          | 100      | 132        |
| >>    | 619      | . >>  | 639   | 92      | 195          |          |            |
|       |          | 102   | 619   | 119     | 624          | De g     | igantibus. |
| Legun | allego-  | 169   | 642   | 131     | 205          | 40       | 234        |
| riaru | m libri. | 175   | 642   | 202     | 208          | 52       | 244        |
|       |          | 39    | 643   |         | 200          |          | 623        |
|       | I        | 177   | 618   | 0 7     |              | . 39     | 023        |
| 19    | 227      | 206   | - 506 |         | deterius     | _        |            |
| 21    | 621      | 207   | 240   | potiori |              |          | Deus sit   |
| >     | 622      | 30    | 641   | diari   | soleat.      | imn      | utabilis.  |
| 44    | 195      | 208   | 223   | 32      | 179          | 31       | 216        |
| 59    | 183      | 214   | 624   | 40      | 245          | a)<br>O) | 624        |
| 91    | 234      |       |       | 83      | 448          |          | 638        |
| 95-96 | 205      |       |       | ) N     | 619          | 55<br>55 |            |
| 00 00 | 200      |       |       | 1 20    | 019          | 00       | 192        |

| 57                                                                                                                                                | 213                                                                                                                                                                                                                                    | 1 63                                                                                                                                                                                                          | 617                                                                                                                                                                                | 1 191                                                                           | 642                                                                                         | 1110                                                                  | 231                                                                                                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3                                                                                                                                                 | 621                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                               | 638                                                                                                                                                                                | 203-205                                                                         | 219                                                                                         | 210                                                                   | 640                                                                                                                                                    |
| 62                                                                                                                                                | 192                                                                                                                                                                                                                                    | 20                                                                                                                                                                                                            | 643                                                                                                                                                                                | 204-205                                                                         | 127                                                                                         | 112                                                                   | 231                                                                                                                                                    |
| 74-76                                                                                                                                             | 187                                                                                                                                                                                                                                    | 76                                                                                                                                                                                                            | 408                                                                                                                                                                                | 205                                                                             | 236                                                                                         | 137                                                                   | 642                                                                                                                                                    |
| 83                                                                                                                                                | 224                                                                                                                                                                                                                                    | 97                                                                                                                                                                                                            | 199                                                                                                                                                                                | 200                                                                             | 238                                                                                         | 137-138                                                               | 214                                                                                                                                                    |
| 109                                                                                                                                               | 205                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                               | 211                                                                                                                                                                                | b.                                                                              | 246                                                                                         | 182                                                                   | 87                                                                                                                                                     |
| 110                                                                                                                                               | 208                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                               | 226                                                                                                                                                                                | , ·                                                                             | 618                                                                                         | 195-198                                                               | 214                                                                                                                                                    |
| 134                                                                                                                                               | 643                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                               | 619                                                                                                                                                                                | 205-206                                                                         | 213                                                                                         | 190-190                                                               | 214                                                                                                                                                    |
| 176                                                                                                                                               | 232                                                                                                                                                                                                                                    | 136                                                                                                                                                                                                           | 204                                                                                                                                                                                | 200 200                                                                         | 625                                                                                         | De mi                                                                 | atatione                                                                                                                                               |
| 182                                                                                                                                               | 618                                                                                                                                                                                                                                    | 100                                                                                                                                                                                                           | 208                                                                                                                                                                                | , »                                                                             | 640                                                                                         |                                                                       | inum.                                                                                                                                                  |
| 102                                                                                                                                               | 010                                                                                                                                                                                                                                    | 146                                                                                                                                                                                                           | 216                                                                                                                                                                                | 206                                                                             | 639                                                                                         | 1                                                                     |                                                                                                                                                        |
| De ag                                                                                                                                             | ricultura.                                                                                                                                                                                                                             | 10                                                                                                                                                                                                            | 223                                                                                                                                                                                | 214                                                                             | 229                                                                                         | 7-10                                                                  | 197                                                                                                                                                    |
| 51                                                                                                                                                | 216                                                                                                                                                                                                                                    | 10                                                                                                                                                                                                            | 617                                                                                                                                                                                | 215                                                                             | 229                                                                                         | 10                                                                    | 234                                                                                                                                                    |
| » ·                                                                                                                                               | 399                                                                                                                                                                                                                                    | ,,,                                                                                                                                                                                                           | 618                                                                                                                                                                                | 217                                                                             | 231                                                                                         | 12                                                                    | 191                                                                                                                                                    |
| »                                                                                                                                                 | 617                                                                                                                                                                                                                                    | >>                                                                                                                                                                                                            | 638                                                                                                                                                                                | 225                                                                             | 229                                                                                         | 15                                                                    | 219                                                                                                                                                    |
| 25                                                                                                                                                | 618                                                                                                                                                                                                                                    | 35                                                                                                                                                                                                            | 644                                                                                                                                                                                | 230-233                                                                         | 230                                                                                         | 19                                                                    | 208                                                                                                                                                    |
| <b>39</b>                                                                                                                                         | 638                                                                                                                                                                                                                                    | 147                                                                                                                                                                                                           | 215                                                                                                                                                                                | 231                                                                             | 241                                                                                         | 15-29                                                                 | 205                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                        | »                                                                                                                                                                                                             | 228                                                                                                                                                                                | 235                                                                             | 230                                                                                         | 30                                                                    | 202                                                                                                                                                    |
| Depla                                                                                                                                             | intatione.                                                                                                                                                                                                                             | ,,,                                                                                                                                                                                                           | 619                                                                                                                                                                                | 280                                                                             | 183                                                                                         | 40                                                                    | 189                                                                                                                                                    |
| 8-9                                                                                                                                               | 230                                                                                                                                                                                                                                    | 171                                                                                                                                                                                                           | 205                                                                                                                                                                                | , 200<br>, 3                                                                    | 402                                                                                         | 87                                                                    | 219                                                                                                                                                    |
| 10                                                                                                                                                | 232                                                                                                                                                                                                                                    | 172                                                                                                                                                                                                           | 203                                                                                                                                                                                | 281                                                                             | 235                                                                                         | 131                                                                   | 216                                                                                                                                                    |
| 14                                                                                                                                                | 200                                                                                                                                                                                                                                    | 174                                                                                                                                                                                                           | 200                                                                                                                                                                                | 303                                                                             | 245                                                                                         | »                                                                     | 244                                                                                                                                                    |
| 18                                                                                                                                                | 215                                                                                                                                                                                                                                    | 179                                                                                                                                                                                                           | 202                                                                                                                                                                                |                                                                                 | ~ 10                                                                                        | 135                                                                   | 228                                                                                                                                                    |
| 10                                                                                                                                                | 226                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                    | Do con                                                                          | igressu                                                                                     | ))<br>  10                                                            | 232                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                   | 228                                                                                                                                                                                                                                    | De mi                                                                                                                                                                                                         | gratione                                                                                                                                                                           |                                                                                 | tionis                                                                                      | 140                                                                   | 233                                                                                                                                                    |
| ih                                                                                                                                                | 448                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                               | hami.                                                                                                                                                                              |                                                                                 | tia.                                                                                        | 141                                                                   | 183                                                                                                                                                    |
| 20                                                                                                                                                | 619                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                    |                                                                                 |                                                                                             | 206                                                                   | 244                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                        | 3-7                                                                                                                                                                                                           | 223                                                                                                                                                                                | 55                                                                              | 234                                                                                         | 223                                                                   | 244                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                   | 2/3.1                                                                                                                                                                                                                                  | 1 4                                                                                                                                                                                                           | . 004                                                                                                                                                                              | 1                                                                               |                                                                                             |                                                                       |                                                                                                                                                        |
| 18-20                                                                                                                                             | 241<br>447                                                                                                                                                                                                                             | 4                                                                                                                                                                                                             | 234                                                                                                                                                                                |                                                                                 |                                                                                             | 256 .                                                                 | 453                                                                                                                                                    |
| 50                                                                                                                                                | 447                                                                                                                                                                                                                                    | 52                                                                                                                                                                                                            | 224                                                                                                                                                                                |                                                                                 | ıga et                                                                                      |                                                                       |                                                                                                                                                        |
| 50<br>52                                                                                                                                          | 447<br>183                                                                                                                                                                                                                             | 52<br>89                                                                                                                                                                                                      | 224<br>179                                                                                                                                                                         | De fu                                                                           | iga et                                                                                      |                                                                       | 453<br>omniis.                                                                                                                                         |
| 50<br>52<br>70                                                                                                                                    | 447<br>183<br>183                                                                                                                                                                                                                      | 52<br>89<br>102                                                                                                                                                                                               | 224<br>179<br>623                                                                                                                                                                  | De fu<br>inven                                                                  | tione.                                                                                      |                                                                       |                                                                                                                                                        |
| 50<br>52                                                                                                                                          | 447<br>183                                                                                                                                                                                                                             | 52<br>89<br>102<br>122                                                                                                                                                                                        | 224<br>179<br>623<br>624                                                                                                                                                           | De fu<br>inven                                                                  | tione.                                                                                      | De so                                                                 | mniis.                                                                                                                                                 |
| 50<br>52<br>70<br>86                                                                                                                              | 447<br>183<br>183                                                                                                                                                                                                                      | 52<br>89<br>102<br>122<br>130                                                                                                                                                                                 | 224<br>179<br>623<br>624<br>233                                                                                                                                                    | De fu<br>inven<br>5                                                             | 219<br>244                                                                                  | De so                                                                 | omniis.<br>I<br>244                                                                                                                                    |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b>                                                                                                               | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b>                                                                                                                                                                                            | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157                                                                                                                                                                          | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244                                                                                                                                             | De fu<br>inven<br>5                                                             | 219<br>244<br>618                                                                           | <b>De so</b>                                                          | omniis.<br>I<br>244<br>223                                                                                                                             |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31                                                                                                      | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244                                                                                                                                                                                     | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173                                                                                                                                                                   | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200                                                                                                                                      | De fu<br>inven<br>5                                                             | 219<br>244<br>618<br>228                                                                    | <b>De so</b>                                                          | 244<br>223<br>227                                                                                                                                      |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31                                                                                                      | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246                                                                                                                                                                              | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174                                                                                                                                                            | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219                                                                                                                               | De fu<br>inven<br>5<br>12<br>51                                                 | 219<br>244<br>618<br>228<br>215                                                             | 34<br>62<br>64-67                                                     | 244<br>223<br>227<br>197                                                                                                                               |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31                                                                                                      | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216                                                                                                                                                                       | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184                                                                                                                                                 | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234                                                                                                                        | De fu inven 5                                                                   | 219<br>244<br>618<br>228<br>215<br>214                                                      | 34<br>62<br>,<br>64-67<br>68                                          | 244<br>223<br>227<br>197<br>643                                                                                                                        |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31                                                                                                      | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216<br>324                                                                                                                                                                | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181                                                                                                                                      | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204                                                                                                                 | De fu<br>inven<br>5<br>12<br>51<br>52<br>56-57                                  | 219<br>244<br>618<br>228<br>215<br>214<br>450                                               | 34<br>62<br>64-67<br>68<br>69                                         | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200                                                                                                                 |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31                                                                                                      | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216<br>324<br>624                                                                                                                                                         | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181                                                                                                                                      | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242                                                                                                          | De fu inven 5 12 51 52 56-57 68                                                 | 219 244 618 228 215 214 450 209                                                             | 34<br>62<br>64-67<br>68<br>69<br>73-74                                | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241                                                                                                          |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31                                                                                                      | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638                                                                                                                                                  | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181                                                                                                                               | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234                                                                                                   | De fu inven 5 12 51 52 56-57 68 69                                              | 219 244 618 228 215 214 450 209 202                                                         | 34<br>62<br>,, 64-67<br>68<br>69<br>73-74<br>86                       | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219                                                                                                   |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30                                                                                                | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126                                                                                                                                           | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181                                                                                                                                      | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242                                                                                                          | De fu inven 5 12 51 52 56-57 68 69 76                                           | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223                                                     | 34<br>62<br>,, 64-67<br>68<br>69<br>73-74<br>86<br>103                | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245                                                                                            |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33                                                                                    | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126<br>216                                                                                                                                    | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181<br>186<br>192-193                                                                                                             | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234                                                                                            | De fu inven 5 12 51 52 56-57 68 69 76                                           | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246                                                 | 34 62 64-67 68 69 73-74 86 103                                        | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247                                                                                     |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71                                                                              | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126<br>216<br>245                                                                                                                             | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181<br>186<br>192-193                                                                                                             | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>234                                                                                     | De fu inven 5 12 51 52 56-57 68 69 76 394                                       | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205                                             | 34<br>62<br>64-67<br>68<br>69<br>73-74<br>86<br>103                   | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245                                                                              |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81                                                                     | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126<br>216<br>245<br>244                                                                                                                      | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181<br>186<br>192-193<br>Quis<br>divinar                                                                                          | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>234<br>rerum                                                                            | De fu inven 5 12 51 52 56-57 68 69 76 94 97                                     | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199                                         | 34<br>62<br>64-67<br>68<br>69<br>73-74<br>86<br>103<br>111-113        | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200                                                                       |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88                                                               | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126<br>216<br>245<br>244<br>244<br>245                                                                                                        | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181<br>186<br>192-193<br>Quis<br>divinar<br>res                                                                                   | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>234<br>rerum<br>tum he-<br>sit.                                                         | De fu inven 5 12 51 52 56-57 68 69 76 8 94 97 **                                | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212                                     | 34<br>62<br>64-67<br>68<br>69<br>73-74<br>86<br>103                   | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>212                                                                |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88<br>95                                                         | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b> 244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126<br>216<br>245<br>244<br>214<br>* 244                                                                                                         | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181<br>186<br>192-193<br>Quis<br>divinar<br>res                                                                                   | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>234<br>rerum he-<br>sit.                                                                | De fu inven 5                                                                   | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212 246                                 | 34<br>62<br>64-67<br>68<br>69<br>73-74<br>86<br>103<br>111-113        | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>212<br>219                                                         |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88                                                               | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126<br>216<br>245<br>244<br>244<br>245                                                                                                        | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>186<br>192-193<br>Quis<br>divinar<br>res<br>36                                                                                    | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>234<br>rerum<br>rum he-<br>sit.<br>453<br>622                                           | De fu inven 5 12 51 52 56-57 68 69 76 94 97 " " 101                             | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212 246 215                             | 34<br>62<br>64-67<br>68<br>69<br>73-74<br>86<br>103<br>111-113<br>115 | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>212<br>219<br>228                                                  |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88<br>95<br>142                                                  | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b> 244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126<br>216<br>245<br>244<br>214<br>* 244                                                                                                         | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181<br>192-193<br>Quis<br>divinar<br>res<br>36<br>*<br>58                                                                         | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>234<br>rerum<br>tum he-<br>sit.<br>453<br>622<br>402                                    | De fu inven  5  12 51 52 56-57 68 69 76  94 97  101                             | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212 246 215 226                         | 34 62 64-67 68 69 73-74 86 103 111-113 115 117                        | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>212<br>219                                                         |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88<br>95<br>142<br><b>De c</b>                                   | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b><br>244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126<br>216<br>245<br>244<br>214<br>214<br>223<br><b>brietate</b>                                                                              | 52<br>  89<br>  102<br>  122<br>  130<br>  157<br>  173<br>  174<br>  179-184<br>  180-181<br>  181<br>  186<br>  192-193<br>  Quis<br>  divinar<br>  res<br>  36<br>  **<br>  58<br>  79                     | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>234<br>rerum<br>tum he-<br>sit.<br>453<br>622<br>402<br>642                             | De fu inven 5 12 51 52 56-57 68 69 76 8 94 97 8 101 8 8                         | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212 246 215 226 619                     | 34 62 64-67 68 69 73-74 86 103 115 117 " " " 118                      | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>212<br>219<br>228<br>639<br>210                                    |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88<br>95<br>142<br><b>De co</b><br>ling                          | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b> 244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126<br>216<br>245<br>244<br>214<br>214<br>233<br><b>onfusione</b><br><b>uarum</b> .                                                              | 52<br>  89<br>  102<br>  122<br>  130<br>  157<br>  173<br>  174<br>  179-184<br>  180-181<br>  181<br>  186<br>  192-193<br>  Quis<br>  divinar<br>  res<br>  36<br>  **<br>  58<br>  79<br>  84             | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>rerum<br>rum he-<br>sit.<br>453<br>622<br>402<br>642<br>237                             | De fu inven 5 " " 12 51 52 56-57 68 69 76 " " " 101 " " " 106-118               | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212 246 215 226 619 622                 | 34 62 64-67 68 69 73-74 86 103 111-113 115 117                        | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>211<br>219<br>228<br>639                                           |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88<br>95<br>142<br><b>De co</b><br>ling<br>2-3                   | 447<br>183<br>183<br>205<br><b>brietate</b> 244<br>246<br>216<br>324<br>624<br>638<br>126<br>216<br>245<br>244<br>214<br>223<br><b>brietate</b> 244<br>235<br>247<br>248<br>219<br>249<br>249<br>249<br>249<br>249<br>249<br>249<br>24 | 52<br>  89<br>  102<br>  122<br>  130<br>  157<br>  173<br>  174<br>  179-184<br>  180-181<br>  181<br>  186<br>  192-193<br>  Quis<br>  divinar<br>  res<br>  36<br>  "<br>  58<br>  79<br>  84<br>  118-119 | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>rerum<br>rum he-<br>sit.<br>453<br>622<br>402<br>642<br>237<br>230                      | De fu inven 5                                                                   | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212 246 215 226 619 622 622             | 34 62 64-67 68 69 73-74 86 103 115 117 " " " " 118 127 " "            | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>212<br>219<br>228<br>639<br>210<br>200                             |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88<br>95<br>142<br><b>De co</b><br>ling<br>2-3<br>28             | 447 183 183 205  brietate 244 246 216 324 624 638 126 216 245 244 214 223  onfusione uarum. 180 200                                                                                                                                    | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181<br>186<br>192-193<br>Quis<br>divinar<br>res<br>36<br>*<br>58<br>79<br>84<br>118-119<br>130-140                                | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>234<br>rerum<br>he-<br>sit.<br>453<br>622<br>402<br>642<br>237<br>230<br>229            | De fu inven 5 " 12 51 52 56-57 68 69 76 " 94 97 " " 101 " " 106-118 108 109     | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212 246 215 226 619 622 622 216         | 34 62 64-67 68 69 73-74 86 103 115-117 118 127 141-142                | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>212<br>219<br>228<br>639<br>210<br>200<br>223<br>200               |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88<br>95<br>142<br><b>De co</b><br>ling<br>2-3<br>28<br>29       | 447 183 183 205  brietate  244 246 216 324 624 638 126 216 245 244 214 *244 233  britished  280 200 245                                                                                                                                | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181<br>186<br>192-193<br>Quis<br>divinar<br>res<br>36<br>*<br>58<br>79<br>84<br>118-119<br>130-140<br>166                         | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>234<br>rerum<br>tum he-<br>sit.<br>453<br>622<br>402<br>642<br>237<br>230<br>229<br>205 | De fu inven 5                                                                   | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212 246 215 226 619 622 622 216 246     | 34 62 7 64-67 68 69 73-74 86 103 115 117 7 118 127 7 141-142 147      | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>212<br>219<br>228<br>639<br>210<br>200<br>223<br>200<br>200        |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88<br>95<br>142<br><b>De ca</b><br>ling<br>2-3<br>28<br>29<br>34 | 447 183 183 205  brietate 244 246 216 324 624 638 126 216 245 244 214 233  britisione uarum. 180 200 245 245 245                                                                                                                       | 52<br>89<br>102<br>132<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181<br>192-193<br>Quis<br>divinar<br>res<br>36<br>8<br>79<br>84<br>118-119<br>130-140<br>166                                      | 224 179 623 624 233 244 200 219 234 204 242 234 234 rerum tum he- sit. 453 622 402 642 237 230 229 205 229                                                                         | De fu inven  5  12 51 52 56-57 68 69 76  94 97  101  106-118 108 109            | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212 246 215 226 619 622 622 216 246 617 | 34 62 7 64-67 68 69 73-74 86 103 115 117 7 118 127 7 141-142 147 163  | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>212<br>219<br>228<br>639<br>210<br>200<br>223<br>200<br>200<br>205 |
| 50<br>52<br>70<br>86<br><b>De e</b><br>30-31<br>30<br>31<br>33<br>71<br>80-81<br>88<br>95<br>142<br><b>De co</b><br>ling<br>2-3<br>28<br>29       | 447 183 183 205  brietate  244 246 216 324 624 638 126 216 245 244 214 *244 233  britished  280 200 245                                                                                                                                | 52<br>89<br>102<br>122<br>130<br>157<br>173<br>174<br>179-184<br>180-181<br>181<br>186<br>192-193<br>Quis<br>divinar<br>res<br>36<br>*<br>58<br>79<br>84<br>118-119<br>130-140<br>166                         | 224<br>179<br>623<br>624<br>233<br>244<br>200<br>219<br>234<br>204<br>242<br>234<br>234<br>234<br>rerum<br>tum he-<br>sit.<br>453<br>622<br>402<br>642<br>237<br>230<br>229<br>205 | De fu inven 5 " 12 51 52 56-57 68 69 76 " 94 97 " " 101 " " 106-118 108 109 " " | 219 244 618 228 215 214 450 209 202 223 246 205 199 212 246 215 226 619 622 622 216 246     | 34 62 7 64-67 68 69 73-74 86 103 115 117 7 118 127 7 141-142 147      | 244<br>223<br>227<br>197<br>643<br>200<br>241<br>219<br>245<br>247<br>245<br>200<br>212<br>219<br>228<br>639<br>210<br>200<br>223<br>200<br>200        |

| 185                                                           | 208                                                                                                               | 158                                                                                             | 197                                                                                                                                                    | 329                                                                                   | 201                                                                                                                                             | De                                                                                                 | aeternitate                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 215                                                           | 216                                                                                                               | 166                                                                                             | 219                                                                                                                                                    | 20                                                                                    | 543                                                                                                                                             |                                                                                                    | mundi.                                                                                                                    |
| 39                                                            | 399                                                                                                               |                                                                                                 |                                                                                                                                                        |                                                                                       |                                                                                                                                                 | 9                                                                                                  | 242                                                                                                                       |
| 39                                                            | 617.                                                                                                              |                                                                                                 | II                                                                                                                                                     |                                                                                       | II                                                                                                                                              | 15                                                                                                 | 68                                                                                                                        |
| 39                                                            | 623                                                                                                               |                                                                                                 |                                                                                                                                                        | 29                                                                                    | 245                                                                                                                                             | 21                                                                                                 | 242                                                                                                                       |
| <b>3</b>                                                      | 638                                                                                                               | 53                                                                                              | 245                                                                                                                                                    |                                                                                       | 700                                                                                                                                             | 24                                                                                                 | 180                                                                                                                       |
| 226                                                           | 219                                                                                                               | 98                                                                                              | 183                                                                                                                                                    | 147                                                                                   | . 183                                                                                                                                           | 24                                                                                                 | 100                                                                                                                       |
| 228-230                                                       |                                                                                                                   | 99-100                                                                                          | 208                                                                                                                                                    |                                                                                       | 777                                                                                                                                             | Qua                                                                                                | estiones in                                                                                                               |
| 229                                                           | . 641 ·                                                                                                           | 117-135                                                                                         | 221                                                                                                                                                    |                                                                                       | III                                                                                                                                             |                                                                                                    | denesim.                                                                                                                  |
|                                                               |                                                                                                                   | 117                                                                                             | 212                                                                                                                                                    | 83                                                                                    | 226                                                                                                                                             |                                                                                                    |                                                                                                                           |
| 232-239                                                       |                                                                                                                   | 123                                                                                             | . 183                                                                                                                                                  | 10                                                                                    | 228                                                                                                                                             |                                                                                                    | I                                                                                                                         |
| 238                                                           | 227                                                                                                               | 127                                                                                             | 230                                                                                                                                                    | 131                                                                                   | 625                                                                                                                                             | 4                                                                                                  | 228                                                                                                                       |
| 239                                                           | 226                                                                                                               | 133                                                                                             | 640                                                                                                                                                    | 178                                                                                   | 183                                                                                                                                             | 8                                                                                                  | 182                                                                                                                       |
| ))<br>() ()                                                   | 618                                                                                                               | 134                                                                                             | 624                                                                                                                                                    | 207                                                                                   | 228                                                                                                                                             | Ü                                                                                                  | 20.4                                                                                                                      |
| 241                                                           | 639                                                                                                               |                                                                                                 | 638                                                                                                                                                    |                                                                                       | ,                                                                                                                                               |                                                                                                    | II                                                                                                                        |
|                                                               | II.                                                                                                               |                                                                                                 |                                                                                                                                                        |                                                                                       | IV                                                                                                                                              | 62                                                                                                 | 228                                                                                                                       |
|                                                               |                                                                                                                   | De. de                                                                                          | calogo.                                                                                                                                                | 123                                                                                   | 447                                                                                                                                             | >>                                                                                                 | 240                                                                                                                       |
| 45                                                            | 215                                                                                                               |                                                                                                 |                                                                                                                                                        |                                                                                       | 448                                                                                                                                             | 29 1                                                                                               | 641                                                                                                                       |
| 30                                                            | 619                                                                                                               | 32-33                                                                                           | 224                                                                                                                                                    | *                                                                                     | 619                                                                                                                                             |                                                                                                    |                                                                                                                           |
| »                                                             | 639                                                                                                               | 35                                                                                              | 225                                                                                                                                                    | 39                                                                                    | 019                                                                                                                                             |                                                                                                    | IV                                                                                                                        |
| 188-189                                                       |                                                                                                                   | 54                                                                                              | 180                                                                                                                                                    | Dе                                                                                    | virtutibus                                                                                                                                      | 8                                                                                                  | 206                                                                                                                       |
| 228                                                           | 238                                                                                                               | 98                                                                                              | 245                                                                                                                                                    | De                                                                                    | VII tumbus.                                                                                                                                     | "                                                                                                  | 248                                                                                                                       |
| 231                                                           | 237                                                                                                               | 101                                                                                             | 619                                                                                                                                                    | 216                                                                                   | 196                                                                                                                                             | -11                                                                                                | 207                                                                                                                       |
| 30                                                            | 242                                                                                                               | 105                                                                                             | - 619                                                                                                                                                  |                                                                                       | ,                                                                                                                                               | 110                                                                                                | 239                                                                                                                       |
| >>                                                            | 246                                                                                                               | 120                                                                                             | 506                                                                                                                                                    | De                                                                                    | praemiis et                                                                                                                                     | 117                                                                                                | 232                                                                                                                       |
| 245                                                           | 210                                                                                                               | 1.5                                                                                             |                                                                                                                                                        |                                                                                       | poenis.                                                                                                                                         | 180                                                                                                | 240                                                                                                                       |
| 252                                                           | 187                                                                                                               | De spe                                                                                          | ecialibus                                                                                                                                              | 39-4                                                                                  |                                                                                                                                                 | 100                                                                                                | , 220                                                                                                                     |
|                                                               |                                                                                                                   |                                                                                                 |                                                                                                                                                        |                                                                                       |                                                                                                                                                 |                                                                                                    |                                                                                                                           |
| 253                                                           | 80                                                                                                                | leg                                                                                             | ribus                                                                                                                                                  |                                                                                       |                                                                                                                                                 | Qua                                                                                                | estiones in                                                                                                               |
|                                                               |                                                                                                                   |                                                                                                 | jibus                                                                                                                                                  | 55                                                                                    | 233                                                                                                                                             |                                                                                                    | estiones in<br>Exodum.                                                                                                    |
|                                                               | 80<br>brahamo.                                                                                                    | leg                                                                                             | jibus<br>I                                                                                                                                             |                                                                                       |                                                                                                                                                 |                                                                                                    | Exodum.                                                                                                                   |
| <b>De A</b>                                                   |                                                                                                                   |                                                                                                 | İ                                                                                                                                                      | 55<br>95                                                                              | 233<br>470                                                                                                                                      | I                                                                                                  | Exodum.<br>II                                                                                                             |
| De A                                                          | brahamo.                                                                                                          | 20                                                                                              | i<br>242                                                                                                                                               | 55                                                                                    | 233<br>470<br>exsecratio-                                                                                                                       | <b>3</b> 9                                                                                         | Exodum.<br>II<br>223                                                                                                      |
| <b>De A</b>                                                   | brahamo.                                                                                                          | 20<br>41                                                                                        | i<br>242<br>216                                                                                                                                        | 55<br>95                                                                              | 233<br>470                                                                                                                                      | I                                                                                                  | Exodum.<br>II<br>223<br>199                                                                                               |
| <b>De A</b> 75 99                                             | brahamo.<br>506<br>183                                                                                            | 20 41 "                                                                                         | i 242 216 624                                                                                                                                          | 55<br>95                                                                              | 233<br>470<br>exsecratio-<br>nibus.                                                                                                             | <b>3</b> 9                                                                                         | Exodum.<br>II<br>223<br>199<br>205                                                                                        |
| <b>De A</b> 75 99 115                                         | brahamo.  506 183 200                                                                                             | 20<br>41<br>"                                                                                   | i 242 216 624 638                                                                                                                                      | 55<br>95<br><b>De</b>                                                                 | 233<br>470<br>exsecratio-<br>nibus.                                                                                                             | 39<br>68                                                                                           | Exodum.  II  223 199 205 227                                                                                              |
| <b>De A</b> 75 99 115 119                                     | 506<br>183<br>200<br>206                                                                                          | 20<br>41<br>"<br>"<br>45                                                                        | 242<br>216<br>624<br>638<br>223                                                                                                                        | 55<br>95<br><b>De</b>                                                                 | 233<br>470<br>exsecratio-<br>nibus.<br>67 242                                                                                                   | 39<br>68<br>*                                                                                      | Exodum.<br>II<br>223<br>199<br>205                                                                                        |
| De A 75 99 115 119 121 *                                      | brahamo. 506 183 200 206 205 206                                                                                  | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201                                                                                                                 | 55<br>95<br><b>De</b><br>160-1<br>163                                                 | 233<br>470<br>exsecratio-<br>nibus.<br>67 242                                                                                                   | 39<br>68<br>*                                                                                      | Exodum.  II  223 199 205 227                                                                                              |
| 75<br>99<br>115<br>119<br>121                                 | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>206                                                              | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209                                                                                                          | 55<br>95<br><b>De</b><br>160-1<br>163                                                 | 233<br>470<br>exsecratio-<br>nibus.<br>67 242<br>228<br>200 omnis                                                                               | 39<br>68<br>*<br>*                                                                                 | Exodum.  II  223 199 205 227 232                                                                                          |
| 75<br>99<br>115<br>119<br>121<br>*                            | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>206<br>219                                                       | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155                                                                                                   | 55<br>95<br><b>De</b><br>160-1<br>163<br><b>Qu</b>                                    | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  and omnis bbus liber.                                                                                    | 39<br>68<br>*<br>*<br>69                                                                           | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182                                                                              |
| 75 99 115 119 121 * 122 * *                                   | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>206<br>219<br>248                                                | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201                                                                                            | 55<br>95<br><b>De</b><br>160-1<br>163<br><b>Qu</b><br><b>pro</b>                      | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  and omnis bbus liber.  32 233                                                                            | 39<br>68<br>*<br>*<br>69<br>74                                                                     | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233                                                                                  |
| 75 99 115 119 121 ** 122 ** 131                               | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>206<br>219<br>248<br>205                                         | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625                                                                                     | 55<br>95<br><b>De</b><br>160-1<br>163<br><b>Qu</b>                                    | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  and omnis bbus liber.                                                                                    | 39<br>68<br>,,<br>69<br>74<br>78                                                                   | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182                                                                              |
| <b>De A</b> 75 99 115 119 121 * 122 * 131                     | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>219<br>248<br>205<br>206                                         | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215                                                                              | 55<br>95<br><b>De</b><br>160-1<br>163<br><b>Qu</b><br><b>pro</b><br>46-6<br>82        | 233<br>470<br>exsecratio-<br>nibus.<br>67 242<br>228<br>nod omnis<br>bbus liber.<br>32 233<br>184                                               | 39<br>68<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>, | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 235 233 182 233                                                                      |
| 75 99 115 119 121 22 131                                      | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>219<br>248<br>205<br>206<br>219                                  | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226                                                                       | 55<br>95<br><b>De</b><br>160-1<br>163<br><b>Qu</b><br><b>pro</b><br>46-6<br>82        | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  and omnis bbus liber.  32 233 184  egatione ad                                                           | 39<br>68<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>, | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 231                                                                      |
| 75<br>99<br>115<br>119<br>121<br>22<br>3<br>131<br>145<br>178 | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>219<br>248<br>205<br>206<br>219<br>248                           | 20<br>41<br>3<br>45<br>46-48<br>46<br>65<br>66<br>72<br>81                                      | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619                                                                | 55<br>95<br><b>De</b><br>160-1<br>163<br><b>Qu</b><br><b>pro</b><br>46-6<br>82        | 233<br>470<br>exsecratio-<br>nibus.<br>67 242<br>228<br>nod omnis<br>bbus liber.<br>32 233<br>184                                               | 39<br>68<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>, | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 233 231 182                                                              |
| 75 99 115 119 121 22 131                                      | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>219<br>248<br>205<br>206<br>219                                  | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619<br>621                                                         | 55<br>95<br><b>De</b><br>160-1<br>163<br><b>Qu</b><br><b>pro</b><br>46-6<br>82        | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  and omnis bbus liber.  32 233 184  egatione ad                                                           | 39<br>68<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>, | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 231 182 182                                                              |
| 75 99 115 119 121 2 122 3 131 145 178 203                     | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>219<br>248<br>205<br>206<br>219<br>180                           | 20<br>41<br>,,<br>45<br>46-48<br>46<br>65<br>66<br>72<br>81                                     | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619<br>621<br>216                                                  | 55<br>95<br>De<br>160-1<br>163<br>Qu<br>pro<br>46-6<br>82<br>De 1                     | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  nod omnis bus liber.  62 233 184  legatione ad Caium.                                                    | 39<br>68<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>, | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 231 182 182 185 232                                                      |
| 75 99 115 119 121 * 122 * 131 145 178 203                     | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>219<br>248<br>205<br>206<br>219<br>180<br>189                    | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619<br>621<br>216<br>624                                           | 55 95  De 160-1163  Qu pro 46-682  De 1                                               | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  cod omnis bbus liber.  32 233 184  egatione ad Caium. 230                                                | 39<br>68<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>, | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 182 233 231 182 185 232 239                                              |
| 75 99 115 119 121 22 3 131 145 178 203  De (29                | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>209<br>206<br>219<br>248<br>205<br>206<br>219<br>180<br>189<br>Josepho. | 20<br>41<br>3<br>45<br>46-48<br>46<br>65<br>66<br>72<br>81<br>3<br>96                           | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619<br>621<br>216<br>624<br>638                                    | 55 95  De 160-1163  Que pro 46-682  De 1 55 184                                       | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  cod omnis bbus liber.  32 233 184  egatione ad Caium.  230 104                                           | 39<br>68<br>8<br>8<br>96<br>74<br>78<br>90<br>117<br>8<br>118                                      | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 231 182 185 232 239 231 247                                              |
| 75 99 115 119 121 * 122 * 131 145 178 203                     | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>206<br>219<br>248<br>205<br>206<br>219<br>180<br>189                    | 20<br>41<br>3<br>45<br>46-48<br>46<br>65<br>66<br>72<br>81<br>3<br>96<br>3                      | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619<br>621<br>216<br>624<br>638<br>238                             | 55<br>95<br>De<br>160-1<br>163<br>Qu<br>pro<br>46-6<br>82<br>De 1<br>55<br>184<br>213 | 233<br>470<br>exsecratio-<br>nibus.<br>67 242<br>228<br>200 omnis<br>bbus liber.<br>32 233<br>184<br>egatione ad<br>Gaium.<br>230<br>104<br>245 | 39<br>68<br>8<br>8<br>96<br>74<br>78<br>90<br>117<br>8<br>118                                      | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 231 182 233 231 182 233 231                                              |
| 75 99 115 119 121 ** 122 ** 131 145 178 203 ** De • 29 151    | 506 183 200 206 205 206 206 219 248 205 206 219 180 189  Josepho. 233 183                                         | 20<br>41<br>3<br>45<br>46-48<br>46<br>65<br>66<br>72<br>81<br>3<br>96<br>3<br>116<br>171        | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619<br>621<br>216<br>624<br>638<br>238<br>238<br>228               | 55 95  De  160-1163  Qu pro 46-682  De 1  55 184 213 307                              | 233<br>470  exsecrationibus.  67 242<br>228  nod omnis blus liber.  62 233<br>184  degatione ad Caium.  230 104 245 625                         | 39<br>68<br>8<br>8<br>96<br>74<br>78<br>90<br>117<br>8<br>118                                      | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 182 233 231 182 185 232 239 231 247                                      |
| 75 99 115 119 121 ** 122 ** 131 145 178 203 ** De • 29 151    | 506<br>183<br>200<br>206<br>205<br>206<br>209<br>206<br>219<br>248<br>205<br>206<br>219<br>180<br>189<br>Josepho. | 20<br>41<br>3<br>45<br>46-48<br>46<br>65<br>66<br>72<br>81<br>3<br>96<br>3<br>116<br>171<br>208 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619<br>621<br>216<br>624<br>638<br>238<br>238<br>228<br>182        | 55 95  De 160-1 163  Qu pro 46-6 82  De 1 55 184 213 307  Fr                          | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  cod omnis bbus liber.  32 233 184  egatione ad Caium. 230 104 245 625  ragments.                         | 39<br>68<br>8<br>9<br>74<br>78<br>90<br>1117<br>118<br>2                                           | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 182 233 231 182 233 231 182 185 232 239 231 247  Providentia II          |
| 75 99 115 119 121 ** 122 ** 131 145 178 203 ** De • 29 151    | 506 183 200 206 205 206 206 219 248 205 206 219 180 189  Josepho. 233 183 ita Mosis.                              | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619<br>621<br>216<br>624<br>638<br>238<br>228<br>182<br>208        | 55 95  De  160-1 163  Qu prc 46-6 82  De 1 55 184 213 307  F1 654                     | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  nod omnis blus liber.  32 233 184  egatione ad Caium.  230 104 245 625  ragments.                        | 39 68                                                                                              | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 182 233 231 182 185 232 239 231 247  Providentia  II  180                |
| 75 99 115 119 121  * 122  * 131 145 178 203  De v             | 506 183 200 206 205 206 206 219 248 205 206 219 180 189  Josepho. 233 183 ita Mosis. I                            | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619<br>621<br>216<br>624<br>638<br>238<br>238<br>228<br>182<br>208 | 55 95  De  160-1 163  Qu prc 46-6 82  De 1 55 184 213 307  Fr 654 655                 | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  nod omnis bus liber.  62 233 184  degatione ad Caium.  230 104 245 625  ragments.  196 204               | 39 68                                                                                              | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 182 233 231 182 233 231 182 185 232 239 231 247  Providentia  II  180 66 |
| 75 99 115 119 121 ** 122 ** 131 145 178 203 ** De • 29 151    | 506 183 200 206 205 206 206 219 248 205 206 219 180 189  Josepho. 233 183 ita Mosis.                              | 20<br>41<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                 | 242<br>216<br>624<br>638<br>223<br>201<br>209<br>155<br>201<br>625<br>215<br>226<br>619<br>621<br>216<br>624<br>638<br>238<br>228<br>182<br>208        | 55 95  De  160-1 163  Qu prc 46-6 82  De 1 55 184 213 307  F1 654                     | 233 470  exsecrationibus.  67 242 228  nod omnis blus liber.  32 233 184  egatione ad Caium.  230 104 245 625  ragments.                        | 39 68                                                                                              | Exodum.  II  223 199 205 227 232 235 233 182 233 231 182 185 231 247  Providentia  II  180 66                             |

# TABLE DES AUTEURS CITÉS

N. B. — On n'a pas fait entrer dans cette table les auteurs sacrés ni Philon, dont les citations ont été relevées dans les tables précédentes. — On n'y a pas indiqué non plus les auteurs qui sont simplement nommés, sans que la mention qui en est faite soit accompagnée d'aucune citation ni d'aucun renvoi.

Aali (A.), 56, 58, 59, 65, 230, 242, 243, 397, 519.

Abbott (T. K.), 399.

Abélard, 587.

Abelson (J.), 144, 146, 154, 165, 176, 325.

Aboda Zara, 340, 453.

Abrahams (I.), 143.

Actes de Thaddée, 606.

Adamantius, 593.

Addis (W. E.), 114.

Aelred, 587.

Aetius, 44, 45, 65, 87, 89.

Ajahd (R.), 71.

Albert le Grand, 588.

Alcuin, 581, 588.

d' Alès (A.), 361, 420.

Alexandre d'Alexandrie (saint), 594, 595, 596.

Alexandre d'Aphrodise, 38, 47, 65, 66, 89, 90.

Allo (B.), 30, 459, 460, 470, 471, 631.

Ambroise (saint), 553, 556, 559, 566, 613, 632.

Ambroise Autpert, 587.

Amphiloque (saint), 565.

Anastase le Sinaïte, 585.

André de Crète (saint), 628.

Anselme (saint), 588.

Antigonus (Rabbi), 145.

Apollonius de Tyane, 43, 53.

Apulée, 39, 361, 362.

Aqiba (Rabbi), 145, 151, 152, 166, 177.

Aquila, 125, 127, 324, 551.

Aristée, 181.

Ariston de Chio, 50.

Aristophane, 324.

Aristote, 45, 61, 65, 85, 86.

Aristote (pseudo), 37, 88, 324, 402, 549,

Arius Didyme, 46, 86.

Arnim (J. von), 182.

Arnobe, 13.

Artapan, 149.

Ascension d'Isaïe, 324.

Assomption de Moïse, 170, 176, 284, 286.

Athanase (saint), 268, 334, 335, 447, 553, 555, 562-563, 570, 593, 594, 596, 601, 613.

Athanase (pseudo), 223, 334, 419, 593.

Athénagore, 12, 45, 61, 126, 346, 549.

Athénée, 29.

Aucher, 239.

Augustin (saint), 5, 7, 13, 15, 71, 110, 134, 249, 304, 312, 335, 392, 397, 447, 502, 511, 532, 553, 576-578, 613, 630, 633, 650.

Augustin (pseudo), 649.

Babelon (E.), 19, 20.

Babut (E. C.), 651.

Bacher (W), 144, 147, 149, 150, 152, 167, 168.

Baethgen, 361.

Bainvel (J. V.), 647.

Baldensperger (W.), 492, 502.

Baljon (J. M. S.), 414.

Bardy (G.), 565.

Barnabé, 110, 324, 553.

Baruch (apocalypse syriaque de), 155, 160, 284, 286.

Basile (saint), 378, 397, 435, 447, 553, 557, 559, 563, 601, 613.

Basile (pseudo), 401, 553, 613.

Basile de Séleucie, 558.

Batiffol (P.), 316, 487, 553.

Bauer, 301, 381, 482, 506, 533, 534.

Baumstark, 486.

Béat (saint), 575, 586, 650.

Bède, 587, 588, 650.

Beer (G.), 158.

Bell (H. I.) 361.

Belser, 612.

Berakhoth, 146, 167.

Berechith rabba, 126, 152, 153, 161, 168, 227.

Berger (Sam.), 646, 649, 650, 651. Bernard (saint), 587.

Bertrams, 412, 422, 436.

Bethune-Baker (J. F.), 448, 494.

Beurlier (E.), 18, 21, 24, 28, 30, 373.

Bevan (E. R.), 20.

Beyschlag (W.), 534.

Blass (F.), 134.

Blau (L.), 142, 165, 166.

Bludau (A.), 646, 647, 648.

Böhlig, 355.

Boissier (G.), 5, 6, 18, 23, 24, 26, 42.

Bonaventure (saint), 588.

Bonhöffer (A.), 65, 68. Bonitz (H.), 45, 61, 87. Bossuet, 509, 633.

Bouché-Leclercq (A.), 13, 19, 20.

Bousset (W.), 103, 104, 108, 128, 144, 147, 149, 153, 161, 182, 183,

185, 228, 230, 233, 235, 239, 283, 289, 290, 354, 355, 356, 381, 393,

459, 460, 462, 467, 472, 479, 592, 628.

Bovon (J.), 455.

Box (G. H.), 127, 128, 129, 149.

Breasted (J. H.), 75.

Bréhier (E.), 77, 152, 180, 184, 190, 193, 199, 216, 229, 242, 243, 246, 247, 248.

Bremond (A.), 34.

Brochard (V.), 64.

Bruder, 531.

Büchsel (Fr.), 374.

Bugge (A.), 126.

Bultmann (R.), 160, 490, 494.

Burgess (Th.), 645.

Burkitt (F. C.), 162, 263, 324, 531.

Burney (C. F.), 125, 126, 478, 482, 502, 505.

Buzy (D.), 265, 269.

Caird (E.), 34, 36, 47, 51, 67, 208, 209.

Cajétan, 613.

Calliste (saint), 334.

Calmes (Th.), 531, 633.

Calmet (dom), 645.

Cardinali (G.), 20. Carpzov (J. B.), 616.

Cassiodore, 587, 649.

Causse (A.), 141.

Cavallera (F.), 378.

Celse, 41, 43, 177, 211.

Cerfaux (L.), 182, 358, 359.

César, 8.

Chalcidius, 63, 87, 88, 93.

Chapman (J.), 592, 594, 595, 597.

Chapot (V.), 29, 30, 31.

Charles (R. H.), 157, 158, 160, 169, 171, 173, 175, 324, 459, 460, 462, 467, 469, 470, 631.

Chase (F. H.), 282, 339, 350, 600, 601,606.

Chemoné-Esré, 144.

Chemoth rabba, 146, 453.

Cheyne (T. K.), xvIII, 352, 452.

Chrysippe, 36, 37, 44, 46, 47, 48, 64, 66, 67, 68, 70, 86, 88.

Cicéron, 5, 14, 21, 22, 23, 25, 35, 37, 42, 44, 45, 47, 48, 49, 50, 61, 62, 63, 64, 68, 69, 76, 92, 93, 94, 549.

Cipolla (C.), 651.

Cleanthe, 46, 47, 66, 67, 88.

Clemen (C.), 18, 32, 290, 302, 331, 333, 426, 628.

Clément d'Alexandrie, 57, 110, 130, 134, 327, 346, 488, 593, 595 608.

Clément de Rome (saint), 324, 346, 452, 507.

IIa Clementis, 412.

Clémentines (homélies), 553.

Cohn (L.), 624.

Concile d'Antioche, 553, 593.

Conciles de Carthage, 369, 607, 649.

Concile de Latran, 647.

Concile de Sirmium, 553, 555.

Concile de Trente, 646.

Condamin (A.), 118, 124, 135, 556. Constitutions apostoliques, 452, 607.

Conybeare (F. C.), 599, 600, 602, 603, 607, 609.

Coppens, 157, 533.

Corluy (J.), 134.

Cornely (R.), 383, 410, 412, 486, 613, 645.

Cornutus, 36, 70, 71, 72, 247, 549.

Cremer (H.), 366.

Croiset (A.), 34.

Crombrughe (C. van), 324.

Cumont (F.), 15, 17, 21, 25, 40, 92, 180, 234, 235, 242.

Cyprien (saint), 410, 334, 553, 608, 649.

Cyrille d'Alexandrie (saint), 45,

419, 447, 501, 502, 515, 532, 553, 557, 558, 567-576, 613,

Cyrille de Jérusalem (saint), 553, 601.

Dalman (G.), 109, 134, 143, 144, 149, 152, 162, 165, 166, 168, 300, 301, 304, 310, 344, 346, 348, 358, 359, 363, 364, 370, 412, 505, 559, 598.

Damascius, 79.

Deane (W. J.), 110, 111.

Decharme (P.), 36.

Deissmann (A.), 26, 32, 112, 358, 381, 388, 407, 408, 416, 424, 485, 512, 551, 614.

Delatte (A.), 52, 53.

Delitzsch (F.), 127.

Démosthène, 324.

Denis (J.), 17.

Dennefeld, 163.

Denys d'Halicarnasse, 15.

Didaché, 348, 363, 609.

Didyme, 419, 565, 613.

Diels (H.), 45, 57, 58, 65, 185.

Diodore de Sicile, 75, 257.

Diogène Laërce, 37, 44, 64, 69, 89, 549.

Dion Cassius, 6, 12, 24, 28, 360.

Dion Chrysostome, 11, 28.

Doctrina Patrum de Incarnatione, 585.

Dorner (J. A.), 243.

Drexler (W.), 358, 362.

Driver (J. R.), 289.

Drummond (J.), 182, 185, 186, 189, 190, 208, 209, 215, 242, 243, 246, 399, 618, 624.

Duhm (B.), 107.

Dumont, 362.

Durand (A.), 279, 302, 316, 398, 399, 404, 414.

Éléazar ben Azaria (Rabbi), 145,

Eléazar de Modin (Rabbi), 167.

Elien, 74.

Éliézer ben Hyrcanos (Rabbi), 265. Emlyn (Th.), 645. Épicharme, 85. Épictète, 97, 359. Épicure, 86.

Épiphane (saint), 86, 270, 548, 553, 557, 558, 565, 613, 632.

Epistula apostolorum, 486.

Érasistrate, 86.

Eschyle, 35, 419.

IV Esdras, 109, 135, 153, 156, 160, 175, 176, 177, 284, 286, 398, 432.

Eucher (saint), 650.

Euloge, 581, 582.

Euripide, 35, 419.

Eusèbe de Césarée, 13, 43, 46, 53, 86, 110, 129, 149, 210, 228, 241, 242, 348, 418, 419, 443, 461, 485, 488, 532, 558, 593, 594, 596, 602-607, 641.

Eustathe d'Antioche (saint), 561. Euthymius Zigabenus, 584. Évangile des Ébionites, 270. Évangile des Hébreux, 270, 336. Évangile de Pierre, 551. Exod. Rabba, 126.

Exod. Rabba, 126. Ézéchiel le tragique, 210.

Facundus d'Hermiane, 649, 650.

Farnell (L. R.), 12, 43.

Fauste de Riez, 553. Favez (Th.), 89.

Feine (P.), 290, 309, 318.

Fillion (L. C.), 614.

Focke (F.), 111, 130, 182.

Foerster, 355, 358, 370.

Forster (Ch.), 645.

Foucart (P.), 407.

Franzelin (J. B.), 613, 645, 646.

Frey (J. B.), 510, 516.

Friedländer (L.), 359.

Friedländer (M.), 104, 152, 153, 179, 180.

Friedmann (M.), 167.

Fronton, 14.

Fulgence (saint), 553, 580, 649.

Fulgence (pseudo), 649.

Galien, 86, 88, 89.

Geffcken (J.), 10, 14, 50, 55, 103, 134, 180.

Gesenius (W.), 127.

Gerhohus, 588.

Gfrörer (A. F.), 166.

Gifford (E. H.), 416, 418, 419, 420. Ginsburger (M.), 148, 163, 164, 165.

Gladstone (W. E.), 17.

Gloubokovskij (N.), 567.

Goguel (M.), 31, 373, 531, 535, 559, 614, 629.

Goltz (Ed. von der), 348, 349, 353, 366, 367.

Gore (Ch.), 420, 560.

Göttsberger (J.), 122.

Grafe (E.), 111.

Grandmaison (L. de), 307, 386, 598. Gréard (O.), 15, 54.

Grégoire le Grand (saint), 558, 581, 583.

Grégoire de Nazianze (saint), xxIII, 100, 101, 102, 330, 378, 397, 408, 447, 557, 564.

Grégoire de Nysse (saint), 447, 553, 564, 613.

Grégoire de Nysse (pseudo), 558. Grill (J.), 215, 243, 412, 413, 450, 495, 499, 516, 518, 519, 624, 633, 637, 640, 641, 642, 643, 644.

Grimm (C. L. W.), 501.

Gruppe (O.), 12, 34, 43, 74, 77, 336.

Gry (L.), 170, 171, 172.

Gsell (S.), 28.

Guignebert (C.), 371.

Guimet (E.), 54, 81.

Gunkel (H.) xviii, 111, 114, 115, 127, 423, 431, 614.

Guyot (H.), 193.

Hackspill (L.), 120, 121, 122, 128, 153.

Halès (Al. de), 588.

Harnack (A.), 18, 28, 31, 258, 315, 343, 490, 491, 496, 520, 551, 592, 594, 595, 597, 598, 600, 610, 633, 636.

Harris (J. Rendel), 397, 447, 494, 504.

Haupt (E.), 351, 399, 420.

Hécatée, 75.

Hégésippe, 348.

Heinisch (P.), 111, 129, 130, 131, 220, 241.

Heinze (M.), 44, 55, 56, 63, 229, 230, 242, 243.

Heinze (R.), 38, 54.

Heitmüller (W.), 150, 355, 357, 610. Héliodore, 419.

Hénoch (livre d'), 103, 135, 136, 147, 148, 150, 156, 158, 159, 160, 170, 172, 173, 174, 284, 290, 412, 441, 452, 464, 628, 629.

Hénoch (livre des secrets d'), 158, 161, 214, 286.

Héraclite, 57, 58, 182.

Héraclite (l'allégoriste), 73.

Héraclius Ponticus, 12.

Herford (R. T.), 136, 152, 153, 168. Hermas, 324, 551, 599, 609.

Hermétiques (livres), 76, 550, 551.

Herner (S.), 358, 365.

Hésiode, 160.

Heterius, 586, 650.

Hilaire (saint), 330, 334, 514, 553, 555, 557, 559, 566, 601, 613.

Hild (J. A.), 55.

Hippolyte (saint), 47, 57, 110, 177, 484, 607.

Hoefer, 15.

Hoennicke (G.), 152, 179.

Holmes (F.), 318.

Holtzmann (H. J.), 129, 166, 283, 284, 290, 393, 462, 520, 531, 535, 536, 611, 614.

Holzmeister (U.), 611, 612, 613, 614. Homère, 324.

Hoonacker (A. van), 107, 633, 634. Horace, 26, 48.

LA TRINITÉ. - T. I.

Horovitz (J.), 182, 185, 202, 203, 227. Hort (F. J. A.), 506.

Hosaia le Grand (Rabbi), 161.

Huby (J.), 279, 281, 356, 490.

Huet, 553.

Hugues de Saint-Victor, 581, 588.

Humann, 20.

Hummelauer (Fr. von), 556.

Idi (Rabbi), 153.

Ignace d'Antioche (saint), 324, 344, 485, 506, 511, 512, 515.

Inge (R.), 11.

Irénée (saint), xIII, xXIV, 151, 197, 268, 336, 398, 414, 483, 506, 527, 544, 545, 553, 560, 592, 593, 595, 596, 607, 630.

Isidore de Péluse (saint), 419, 553, 557, 567.

Isidore de Séville (saint), 649. Ismaël (Rabbi), 151, 153.

Jackson (F.), 109, 257, 289.

Jacquier (E.), 364, 381, 460, 600.

Jamblique, 11, 13.

Jannaris (A. N.), 634.

Janssens (L.), 646, 647.

Jean Chrysostome (saint) xxIII, 102, 276, 308, 401, 416, 417, 419, 447, 454, 553, 557, 559, 565, 613, 635.

Jean Damascène (saint), 196, 204, 581, 583, 585.

Jean Philoponos, 3.

Jehouda (Rabbi), 150.

Jérôme (saint), 270, 336, 553, 559, 567, 613, 649.

Jérôme (pseudo), 587, 649.

Job le moine, 558.

Joël (M.), 151.

Joma, 154.

Jonathan (Rabbi), 153.

José (Rabbi), 164, 177.

José le Galiléen (Rabbi), 452.

Joseph Bryennios, 648.

Josephe, 104, 149, 155, 625.

Josué ben Khanania (Rabbi), 168, 265.

Jubilés (livre des), 103, 109, 143, 146, 153, 156, 169, 284, 324.

Jungmann (B.), 613.

Justin (saint), 56, 74, 110, 115, 126, 134, 137, 176, 177, 270, 301, 334, 448, 553, 593, 596, 599, 609, 629, 630.

Justin (pseudo), 53.

Justin, 20.

Kaerst (J.), 29, 30, 33.

Kattenbusch (F.), 318, 370, 405.

Kautzsch (E.), 105.

Keferstein (F.), 624.

Kennedy (B. H.), 414.

Keulers (J.), 175.

Khagiga, 151.

Kittel (R.), 108, 123.

Klawek (A.), 348, 353, 366.

Klostermann, 290.

Knabenbauer (J.), 128.

Knox (W. L.), 382, 384.

Kohler, 163.

Kopler, 598.

Kornemann (E.), 18, 21, 33.

Koetschau (P.), 551.

Kranz, 58.

Krebs (E.), 56, 490, 624.

Krüger (G.), 600.

Künstle (K.), 646, 647, 649, 650, 651.

Labourt (J.), 416.

Lactance, 12, 38, 334.

Lafaye (G.), 14, 16, 40.

Lagrange (M. J.), 56, 58, 106, 107, 108, 109, 121, 126, 132, 134, 136,

137, 139, 147, 148, 152, 153, 156,

169, 174, 176, 177, 216, 217, 218, 219, 227, 243, 251, 265, 266, 269,

277, 285, 286, 291, 292, 300, 302,

315, 316, 321, 332, 361, 365, 384,

410, 412, 479, 480, 482, 483, 484, 486, 506, 511, 516, 523, 532, 534,

535, 556, 590, 637.

Lake (K.), 600.

Lampridius, 373.

Landau (E.), 165, 166, 168.

Langen, 129.

Lasserre (P.), 497.

Latzarus (B.), 54, 55.

Lebon (J.), 581.

Legeay (dom), 554.

Le Hir, 645.

Leisegang, 332, 333.

Lemonnyer (A.), 615, 631.

Léon le Grand (saint), 650.

Léonce de Byzance (pseudo), 581, 584.

Lepin (M.), 300.

Leporius, 579.

Letronne, 11.

Lévy (Is.), 152, 169, 265.

Libérat, 581.

Lietzmann (J.), 18, 27, 33, 96, 358, 372, 384, 436.

Lightfoot (J. B.), 97, 365, 396, 398, 399, 401, 404, 408, 416, 418, 419, 420, 493, 621.

Loeb (I.), 141.

Loisy (A.), xviii, 133, 284, 328, 331, 345, 505, 532, 535, 536, 559, 597, 600, 633, 634, 635, 637.

Longin, 96.

Loofs (F.), 584.

Lucain, 96.

Lucien, 9, 12, 14.

Lueken (W.), xvIII, 352.

Lyonnais (lettre des confesseurs lyonnais en 178), 418, 461, 532.

Mabillon, 650.

Macaire, 645.

Macarius Magnes, 43.

Machen (J. G.), 382.

Ma**c**robe, **12**, 549.

Magie (D.), 29, 32.

Makkoth, 154, 359.

Maldonat, 500, 501, 502, 530, 633, 634.

Mangenot (E.), 345, 346, 368, 646, 647, 649.

Mangey (Th.), 220, 624.

Manuel Calecas, 648. Marc-Aurèle, 44, 48, 67.

Marcel d'Ancyre, 606.

Marcion, 594, 596.

Marcosiens, 593, 596.

Marič (J.), 560, 581.

Marius Victorinus, 613.

Martial, 28.

Martin (F.), 135, 159, 170, 171, 173.

Martin (H.), 645.

Martin (J.), 193, 205.

Martin (P.), 605, 645, 647, 648, 651.

Martini (Raymond), 554.

Martyre de saint Polycarpe (Actes), 324, 354, 373, 378.

Maspero (G.), 19, 75.

Massuet (dom), 592.

Maxime (saint), 585.

Maximin, 335.

Maybaum, 166.

Mayor (J. B.), 318.

Médebielle, 332.

Megilla, 167.

Mekilta, 144, 145, 146, 150, 151, 152, 154, 164, 166, 167.

Ménégoz (E.), xix, 369, 448, 449, 451, 453, 456, 616, 317, 318, 622, 624, 625, 626.

Messalla (M.), 549.

Meyer (Ed.), 10, 19, 318, 332, 357, 361, 372, 386.

Midrach Rabba, 472, 502.

Milligan, 441.

Minucius Felix, 21, 41.

Moberly (R. C.), 457.

Monnier (H.), 262, 286.

Montefiore (C. G.), 230. Moore (G. F.), 143, 162, 163, 165,

166, 168, 169. Moret (A.), 75.

Morin (dom G.), 651.

Moulton (J. H.), 359, 381, 399, 485, 506.

Müller (J. G.), 186.

Nägelsbach (C. F. von), 34.

Nathan (Rabbi), 167.

Nekhemia (Rabbi), 149, 150.

Nemesius, 38, 86, 89.

Nestle (E.), 347.

Newton, 645.

Norden, 28, 78, 111, 213, 332, 381, 395.

Novatien, 553.

Odes de Salomon, 348.

Oecumenius, 647.

Oehler (G. F.), 122.

Oltramare (H.), 449.

Onatas, 43, 53, 549.

Origène, XIII, 37, 38, 41, 43, 46,

177, 211, 237, 274, 334, 336, 349 370, 419, 443, 447, 499, 551, 553

559, 560, 561, 570, 593, 594, 595,

596, 607, 608, 613, 630, 634.

Orose, 28.

Ovide, 360.

Pascal, 509.

Paschase Radbert (saint), 588.

Pausanias, 12.

Perdrizet (P.), 41, 42.

Pererius, 555.

Perles (F.), 142. Pesch (C.), 613, 647.

Pesikta, 152.

Pesikta rabbathi, 472.

Petau, 398, 448, 556, 560.

Pétrone, 3.

Pfleiderer (O.), 179, 426, 536.

Photius, 11, 53, 581, 582.

Pierre Chrysologue (saint), 553.

Pierre Lombard, 588.

Pinard de la Boullaye (H.), 55.

Pindare, 34.

Pirke Aboth, 144, 167.

Pirot (L.), 558.

Pistis Sophia, 79.

Platon, 36, 60, 61, 65, 70, 75, 78, 202, 229, 402.

Platon (pseudo), 59, 88, 549.

Pline l'Ancien, 22.

Plotin, 11, 65, 74.

Plummer (A.), 277, 286, 318, 323, 384, 600.

Plutarque, 9, 14, 21, 23, 35, 38, 40, 42, 43, 44, 46, 48, 54, 55, 57, 58, 60, 64, 65, 67, 68, 69, 74, 76, 78, 79, 80, 81, 82, 83, 85, 86, 87, 90, 91, 94, 95, 159, 213, 215, 216, 332, 418, 550.

Poimandres v. hermétiques (livres).

Polémon, 12.

Pollack, 360.

Pollux, 268.

Polycarpe, 485 (cf. Martyre).

Porphyre, 43, 74.

Porson (R.), 645.

Prat (F.), 381, 382, 383, 384, 386, 393, 396, 398, 399, 405, 414, 416, 417, 435, 436, 441, 453, 612, 615, 616.

Preuschen (E.), 336.

Priscillien, 649.

Proclus, 13.

Proclus (saint), 565.

Psaumes de Salomon, 107, 153, 156, 170, 284, 286, 363, 398, 432, 463, 470.

Puchstein (P.), 20.

Pythagore, 53, 88.

Raban Maur, 588, 613.

Rashdall (H.), 600,

Régnon (Th. de), 439, 448.

Reinach (Th.), 21.

Reitzenstein (R.), 51, 75, 76, 151, 223, 290, 381, 382, 549.

Resch (A.), 324, 334, 592, 609.

Reuss (E.), 345, 520, 536.

Réville (A.), 560.

Réville (J.), 242, 243, 535, 636, 644. Riggenbach (E.), 600, 602, 607, 610.

Ritter (B.), 184.

Ritter (C.), 59.

Robertson, 386, 435.

Robinson (J. A.), 339, 441.

Rodier (G.), 60.

Roger, 645.

Rose (V.), 336.

Ross (J.), 420.

Rousselot (P.), 281.

Rubeis (de), 645.

Rufin, 334.

Rusch, 16.

Sabatier (A.), 379, 394, 395, 426. Sabatier (dom P.), 645, 650.

Sadocite (livre), 153, 169.

Sanday (W.), 262, 263, 288, 289, 299, 316, 326, 341, 345, 354, 399,

403, 413, 414, 415, 487, 488.

Sanhédrin, 146, 152, 153, 177, 265, 359.

Satornil, 553.

Schechter, 142.

Schell (H.), 555.

Schepens, 315.

Schirmer, 361.

Schmekel (A.), 53, 77, 93, 185.

Schmidt (C.), 484, 486.

Schmidt (H.), 48.

Schmidt (N.), 600.

Schulte (E.), 560, 566, 567, 568, 569, 573, 581, 584.

Schumacher (H.), 417, 420, 598.

Schürer (E.), 40, 104, 185, 208, 210, 230, 600, 625.

Schweitzer (A.), 262, 382, 384, 541.

Scott (E. F.), 489, 636.

Scott (H. M.), 302, 341.

Scott (W.), 550.

Seeberg (A.), 358, 366.

Seeberg (R.), 436, 600.

Seeck (O.), 14.

Sénèque, 7, 12, 38, 47, 48, 65, 69, 74, 87, 89, 90.

Sévérien de Gabales, 553.

Sextus Empiricus, 57, 58, 62, 65, 88, 89, 232.

Sibyllins (livres), 103, 134, 135, 170, 180, 284, 334.

Siegfried (C.), 76, 129, 184, 185, 616, 643.

Sifra, 144, 164.

Sifre, 152, 167.

Simon ben Azzaï (Rabbi), 164, 168.

Simon ben Iokkaï (Rabbi), 167, 265.

Simon (Richard), 645.

Smend (R.), 113, 116, 121.

Smit (J.), 274.

Söderblom (N.), 18.

Sokolowski (E.), 113, 411, 432.

Soltau, 600.

Sophocle, 12, 419.

Sophrone (saint), 584.

Sota, 154.

Souilhé (J.), 59.

Soulier (H.), 242, 243.

Stanton, 477, 482, 489, 495, 496, 637.

Stapfer (E.), 449.

Stein (L.), 86, 87, 88, 90, 92.

Stentrup (F. A.), 560.

Stevens (G. B.), 426, 535.

Stobée, 43, 46, 53, 57, 63, 64, 68, 69, 86, 91, 548, 549.

Strack-Billerbeck, 10, 126, 146, 154, 161, 162, 164, 165, 177, 257, 266, 283, 300, 301, 310, 328, 340, 359, 382, 403, 431, 592, 631.

Streeter, 481.

Strömmann (C.), 414.

Suarez, 554.

Suétone, 4, 28, 360.

Sukkah, 472.

Swete (H. B.), 115, 277, 336, 349, 373, 376, 459, 460, 462, 467, 468, 472, 534, 535, 536, 600, 629, 630.

Tanith, 154, 265.

Tacite, 28, 373.

Targum de Jérusalem sur le Pentateuque, 143, 166, 452, 462.

Targum de Jonathan sur Isaïe, 107, 143, 162, 163.

Targum de Jonathan sur le Pentateuque, 148, 462, 628.

Targum de Jonathan sur les Rois, 359.

Targum d'Onkelos, 143, 148, 153, 162, 163, 164, 165, 166.

Targum sur les psaumes, 152.

Tatien, 448, 594, 596.

Tertullien, 30, 41, 49, 56, 63, 87, 318, 327, 334, 360, 557, 593, 594, 596, 607, 648.

Testaments des douze patriarches, 109, 147, 150, 155, 156, 157, 158, 161, 169, 284, 286, 324, 410, 414, 628.

Théocrite, 12.

Théodore de Mopsueste, 419, 558.

Théodoret, 419, 553, 567, 582, 613.

Théodote, 607.

Théophile d'Antioche (saint), 49, 50, 553.

Théophylacte, 647.

Thomas d'Aquin (saint), 339, 515, 558, 577, 588, 633.

Tilmann (F.), 136, 289, 291, 293.

Tite-Live, 25.

Timothée (le prêtre), 581.

Tisserand (E), 324.

Tixeront (J..), 573, 600.

Tobac (E.), 390, 392, 415, 426.

Tommasi (cardinal), 565.

Tostat, 554.

Toutain (J.), 18, 21, 24, 25, 28, 30.

Touzard (J.), 133, 137.

Toy (C. H.), 123, 127.

Turner (C. H.), 268, 317, 325.

Usener (H.), 17, 600.

Vacant (A.), 560.

Vaccari (A.), 122, 125.

Varron, 5, 13, 15, 71.

Velleius, 2.

Victor (sur saint Marc), 310, 322.

Victor de Vite, 649.

Vigile de Thapse, 580.

Vigile (pseudo), 649. Violet, 435, 475, 476. Virgile, 460. Vischer (E.), 459. Viteau (J.), 470. Volz (P.), 411, 413, 416, 455, 469, 265, 283, 286. Votaw (C. W.), 284.

Walafrid Strabon, 588. Walker (Th.), 144. Warfield (B. J.), 133. Weber (F.), 105, 115, 146, 148, 152, 157, 165, 167, 168, 224, 453, 511. Weinel, 290. Weiss (B.), 501. Weiss (J.), 213, 358, 384, 386, 388, 389, 400, 412, 413, 436. Weiszäcker (C. von), 423. Wellhausen (J.), 115, 262, 460. Wendland (P.), 10, 18, 20, 21, 25, 26, 27, 28, 31, 32, 371, 372. Wendt (H. H.), 111, 112, 431. Wernle (P.), xix, 354, 464, 466, 467, 476.

Wesley (J.), 648. Westcott (B. F.), 134, 314, 366, 371, 407, 446, 447, 448, 450, 451, 452, 453, 455, 499, 501, 503, 508, 532, 534, 559, 632. Wetter, 301, 302. Williams (A. L.), 151, 396. Windisch (H.), 384. Winstanley (E. W.), 335, 422. Winter (J.), 146. Wipprecht (E.), 36. Wiseman (N.), 645. Wissowa, 4, 8. Wood (I. F.), 111, 114, 115, 116, 120. Wrede (W.), 263. Wurm (A.), 483.

Xénophon, 42.

Zahn (Th.), 366, 600, 632. Zeller (E.), 11, 46, 51, 60, 65, 92, 193, 203, 205, 208, 230, 242, 243. Zénon, 36, 62, 63, 64. Zinzow (A.), 15. Zorell, 412.

# TABLE ALPHABÉTIQUE DES MATIÈRES

Cette table est destinée à compléter la table analytique des matières, non à la suppléer: on n'y trouvera donc pas l'indication des sujets dont la table analytique sussit à marquer la place dans le livre et à esquisser le développement (p. ex. Philon, saint Paul, saint Jean, etc.).

Agnoètes, leur hérésie et leur condamnation, 581-586.

Alexandrie, hellénisme alexandrin, 75-78; judaïsme alexandrin, 178-251. L'alexandrinisme et le N. T., xix-xxi, 397, 446-449, 469, 493-499, 616-627, 636-644.

**Allégorisme** hellénique, 33-43, 69-74, 91; allégorisme juif, 179, 182-184.

Anges, leur culte dans le judaïsme, 151, 396; les anges et les puissances chez Philon, 200; le logos ange, 217, 618; le culte des anges et le culte du Christ, xviii, 351 sq., 396, 449 sq., 468, 618. L'ange de Iahvé, 137, 217-220;

l'ange du Seigneur et l'Esprit-Saint dans les Actes, 377.

Anthropomorphisme, dans la religion païenne, 14-16.

Apothéoses, v. Souverains (culte des).

Aristote, son influence sur la théorie du logos, 61.

Baptême du Christ, 267-270, 302, 336, 345, 530 sq.; baptême au nom de Jésus, 339-340, 609-610.

Chekina, 165-168, cf. 287, 504-505. Conception virginale, 331-335. Dieu, dans la religion populaire de l'hellénisme, 1-33; le dieu suprême de la mythologie, 40; dans le stoïcisme, 43-50; dans le platonisme, 50-55; dans l'A. T. 102-111; dans le judaïsme palestinien, 143-152; chez Philon, 184-198. Dans le N. T., v. Père, Fils, Esprit.

Dieu inconnaissable, d'après certains stoïciens, 49; transcendant, d'après les platoniciens, 53-55; d'après Philon, 191-195; dans le judaïsme palestinien, 146-150. Dieu invisible, d'après saint Jean, 505 sq.

Noms de Dieu dans le judaïsme postexilien, 105 sq.; dans le rabbinisme palestinien, 149, 167 sq.; chez Philon, 190; dans l'Apocalypse, 461.

Doxologies, 350-352.

Dualisme, ses origines, 51; chez les platoniciens, 53-55; chez Plutarque, 81-84.

Esprit, dans l'hellénisme, 84-97; conception stoïcienne dans les *Testaments*, 458. L'esprit au sens stoïcien et l'Esprit-Saint, XIII, 97, 99.

Esprit dans l'A. T., 111-122; dans le judaïsme palestinien, 153-159; chez les synoptiques, 330-341; dans l'Églisenaissante, 373-378; chez saint Paul, 422-439; dans l'épître aux Hébreux, 444; dans l'Apocalypse, 471-473; dans l'évangile de saint Jean, 529-540.

Noms: dans l'A. T. et le judaïsme, 153; dans les Actes, 374; chez saint Paul, 437 sq.; chez saint Jean, 471.

Esprit promis par les prophètes, 118-120; par le Christ, 338 sq., 532 sq. Esprit donné, 375, 434, 473, 537 sq. Les prémices de l'Esprit, 432.

Divinité de l'Esprit, d'après les synoptiques, 337; les Actes, 376; saint Paul, 434; saint Jean, 529 sq., 534. Personnalité, d'après les synoptiques, 338-340; les Actes, 375-378; saint Paul, 434-439; saint Jean, 533-539. Procession, d'après saint Paul, 437 sq.; d'après saint Jean, 472 sq., 537 sq.

Union intime du Fils et de l'Esprit, d'après saint Paul, 437 sq.; d'après l'Apocalypse, 472 sq.; d'après l'évangile de saint Jean, 537. L'Esprit et le Christ ressuscité, d'après les Actes, 377; d'après saint Paul, 424; d'après saint Jean, 536.

L'esprit et la chair dans le Christ, d'après saint Paul, 409-414, cf. 450, 611-615; l'esprit et la chair dans les chrétiens, d'après saint Paul, 425 sq., 428; d'après saint Jean, 529 sq. L'esprit et la loi, 429 sq. L'esprit et la vie, d'après l'A. T., 412; d'après saint Paul, 431-433; l'esprit symbolisé par l'eau

vive, 472, 532. Le témoignage de l'Esprit, d'après saint Paul, 427; d'après saint Jean, 537, 539.

Les sept esprits dans l'Apocalypse, 473, 628-631.

Esprits dans les Testaments, 157; dans Hénoch, 158 sq.

Esprits, Dieu appelé Dieu des esprits, Seigneur des esprits, 112, 159; Père des esprits, 446. Evhémérisme, 30, 180.

Exemplarisme, 201-202, 226-229, 619-621.

Face de Iahvé, 121.

Fils de Dieu, conception spécifiquement chrétienne, xvn. Le Messie fils, 133-135, cf. 175-177. Jésus Fils de Dieu d'après les synoptiques, 300-330; d'après les Actes, 345-347; d'après saint Paul, 393 sq., 409 sq., 415 sq.; d'après l'épître aux Hébreux, 446-452; d'après saint Jean, 469, 507 sq., 508-529.

Différence de la conception philonienne et de la conception chrétienne du Verbe Fils de Dieu, 617, 638, cf. 215-217. Le Fils préexistant, 415, 450, 507, 508 sq.

Le Fils dépendant du Père, d'après les synoptiques, 309-313; d'après les Actes, 344 sq.; d'après saint Paul, 393 sq.; d'après saint Jean, 520-525.

Le Fils uni au Père, d'après les synoptiques, 305-308; d'après les Actes, 352, 364 sqq., 368; d'après saint Paul, 387 sq., 421; d'après l'Apocalypse, 468; d'après l'évangile de saint Jean, 525-527, 536 sq.; d'après l'ensemble de la théologie chrétienne, 541-547.

Uni au Saint-Esprit, v. Esprit.

Le Fils révélateur et manifestation du Père, xxII-xxIV, 508 sq., 544-546. Image du Père, 397 sq., 413, 446-449, 619-621. Témoin du Père, 472, 509, 537. Force et sagesse du Père, 414, 493.

Action du Père par le Fils, accès au Père par le Fils, 305, 344, 353, 386, 392, 395, 408, 451 sq., 621; action du Père dans le Fils, union au Père dans le Fils, 524-527, 537, 540, 640.

Le Fils créateur, 395, 399-401, 451-453, 467, 500, 543 sq., 621 sq., 639; premier-né de la création, 398-400; fin de la création, 400 sq.; héritier de tout, 451-453. Vie, 413, 500 sq., 510-516; lumière, 501, 516-518; vérité, 518-520.

Fils de l'homme, chez Daniel, 136; chez *Hénoch*, 172-175; dans l'Évangile, 288-300.

Gloire du Christ, d'après saint Paul, 412 sq.; d'après l'Apocalypse, 464-468; d'après l'évangile de saint Jean, 517.

Héraclite, théorie du logos, 56-58; influence à Alexandrie, 182, 229.

Hermès identifié au logos, 18, 70-74; la conception mythologique d'Hermès et la conception philonienne du logos, 247.

Hermès trismégiste, 75-76.

Hermétiques (livres), théorie des puissances, 550 sq.

Homme céleste et terrestre, 392 sq.

Hymnes au Christ et à Dieu, 348-349, 353, 468.

Hypsistos (Zeus), xx, 16, 40, 178.

Iahvé et Jésus, xx. Application faite à Jésus des textes de l'A. T. relatifs à Iahvé, 364-368, 463 sq., 467, 469, 503-505, 614.

Désuétude du nom de Iahvé 149 sq., 152, 204.

Idolâtrie dans l'hellénisme, 10-14, abolie en Israël, 102-104.

Incarnation du Fils, d'après saint Paul, 416-421; d'après saint Jean, 503-505.

Inspiration, d'après les stoïciens, 93-97. Cf. Esprit.

Jésus-Christ, comment il a déterminé le dogme chrétien, xvixxiv, 253-256, 474-490, 540-547, 642.

L'annonciation et la conception virginale, 302, 331-335; l'enfance, 302; le baptême, 267-270, 302, 336, 345, 530 sq.; la tentation, 270-272; les débuts du ministère, 273-279; l'enseignement moral, 280-287; Césarée de Philippe, 294-296, 315 sq.; la transfiguration, 316-319; la dernière semaine, 321-327; le procès, 327-329; la mort et la résurrection, 329 sq., 339-341, 409, 511; présence et vie dans son Église, 287, 347, 377, 389-393, 512-515; la parousie et le jugement, 282-287, 325-327, 405.

Noms du Christ dans l'épître aux Hébreux, 455; dans l'Apocalypse, 467. Cf. Fils, Messie, Seigneur, Verbe.

Logos, dans l'hellénisme, 56-84; chez Philon, xvi, 209-251, 616-627,636-644. Cf. Parole, Verbe.

Loi, préexistante, 161, 176.

Lumière, dans le prologue de saint Jean, 501; dans l'évangile, 516-518. Manne, symbole de Dieu et du logos, 194 sq., 642.

Melchisédec, figure du logos, 622-624.

Memra, 162-165, 492 sq.

Messie, dans l'A. T., 133-141; dans le judaïsme palestinien, 168-177. Transformation cette conception en Jésus-Christ, xvi, 288-291, 298, 343 sq.

Métatron, 168.

Michel et le Christ, xviii, 352. Minim, 152.

Orientale (influence) sur l'hellénisme, 15-17, 51 sq.

Panthéisme, dans l'hellénisme, 34-39.

Parole, dans l'A. T., 131-133, 492; dans le judaïsme palestinien, 162-165; chez Philon, 225.

Père, paternité de Dieu, dans l'hellénisme, 15, 257; dans l'A. T.: Dieu, Père d'Israël, 109; Père des justes, 110; Père du Messie, 134; dans le judaïsme palestinien, Père des Israélites, 143 sq.; Père d'Israël, 144; Père du Messie, 176; chez Philon, Père du monde, 190.

Dieu, Père des chrétiens, 257-261, 303-305, 387 sq., 393, 446, 462. Père du Christ, v. Fils de Dieu. - Rapports entre la paternité de Dieu à l'égard des chrétiens et à l'égard du Christ, 261, 304, 393.

Platon, influence sur la théorie du logos, 58-61; influence sur Philon, 201 \$q., 226-228.

Platoniciens, allégorisme, 39-43; philosophie religieuse, 53-55; théorie du logos, 76-84.

Plutarque, dualisme, 54-55, 80-

théorie des puissances, 549 sq. Prières au Christ, 347 sq.; au Père, 353.

Prières du Christ, 309, 455-457. Puissances, dans le judaïsme palestinien, 151 sq.; chez Philon, 198-209; dans l'hellénisme,

548-551, cf. 77, 79. Pythagoriciens, 52 sq.

Sagesse, dans l'A. T., 122-131; dans le judaïsme palestinien, 160-161; chez Philon, 214; chez saint Paul, 413, 493.

Seigneur, emploi de ce titre par les païens, 30, 354-362; par Philon, 204; dans le judaïsme palestinien, 366, 370, 405; application faite au Christ dans la littérature chrétienne, 354-373; chez saint Paul, 405-408; dans . l'épître aux Hébreux, 455; dans l'Apocalypsé, 466.

Sénèque et saint Paul, xIII, 89, 97; conception de l'esprit, 96 sq.

Souverains (culte des), xv, 18-33, 359-360, 371-373.

Stoïciens, allégorisme. 36-38; philosophie religieuse, 44-50; conception du logos, 62-74; de l'esprit, 86-97, des puissances,

Stoïcisme moyen, son influence,

Sympathie, 92.

Témoignage de Jésus, 472, 508-509; de l'Esprit, 427 sq., 535, 537; les trois témoins célestes (I Jo., v, 7), 645-652.

Trinité dans le paganisme, 17 sq.; dans l'A. T., 552-558. Le dogme chrétien de la Trinité, 541-547. Cf. Père, Fils, Esprit.

84; théorie du logos, 76-84; Verbe, transformation de cette

conception en Jésus-Christ, xx; dans l'Apocalypse, 469-470; dans l'évangile de saint Jean, 492-501, 636-644. Verbe personnel avant l'incarnation, 508 sq. Verbe, vie, 500 sq., 510-516,

644; lumière, 501, 516-518, 644. Cf. Logos, Parole.

Vérité, chez saint Jean, 509, 518-520.

Vie et loi, chez les Pharisiens, 432. Cf. Esprit, Verbe.

άγαπητός, 268, 324, 398.

äγιος, attribut de Dieu, 461; attribut du Christ, 467.

άγοράζω τιμής, 406 sq.

αίωνες, 452, 626.

άληθεια et άληθινός, chez saint Jean, 519, cf. 467.

άπαύγασμα, 448, 619.

ἄποιος, attribut de Dieu chez Philon, 181.

άρπαγμός, 418-420.

βασιλεύς, attribut de Dieu, 461.

δεσπότης, attribut de Dieu, 461.

δύναμις, chez Philon, 198-209; chez saint Paul, 413, 493, 551; dans l'hellénisme, 548-551.

ἐκπορεύομαι, 473.

έμφυσῶ, 538.

έπιχαλούμαι τὸ ὄνομα, 366.

ἐπιφάγεια, 372.

έρχόμενος, 461.

εὐδοχῶ, 408.

ζων, attribut de Dieu, 461; attribut du Christ, 467.

θεός, traduction d'Elohim chez Philon, 204; nom donné au logos, 237-242, 626; nom donné au Christ, 370-371, 414. Distinction faite par Philon entre θεός et ὁ θεός, 239; θεός et δ θεός chez saint Jean, 499 sq.

θεὸς καὶ σωτήρ, 371.

ἴσχυρος, attribut de Dieu, 461.

χαρδιογνώστης, attribut de Dieu et du Christ, 347.

κατοικώ, 408.

χληρονόμος, 451.

κτίσις, 399.

χύριος, v. Seigneur.

λόγος, dans l'hellénisme, 56-84; dans le livre de la Sagesse, 132; chez Philon, 209-251, 615-627, 636-644; dans l'Apocalypse, 469; dans l'évangile de saint Jean, 492-501, 636-644.

λόγος ἐνδιάθετος et προφορικός, 65, 72, 73, 79, 98, 244-245; λόγος ἰκέτης, 212, 246, 624; λόγος σπερματικός, 64, 69, 98; λόγος τομεύς, 229, 626. Cf. Logos, Verbe.

μακάριος θεός, 371.

μαρτυρία Ἰησοῦ, 472.

μένω, chez saint Jean, 513, 531.

μέτοχοι, 449.

μονογενής, 324, 399, 507; μονογενής θεός, 506.

μυστήριον, 441.

80105, attribut de Dieu, 461.

παῖς θεοῦ, 110, 346.

παντοχράτωρ, attribut d'Hermès, 74; attribut de Dieu, 461.

παράκλητος, 534.

πατριά, 393.

πλήρωμα, 408.

πνεῦμα dans l'hellénisme, 84; sens multiples dans la littérature chretienne, 334; chez saint Paul, 422, 438; sens christologique, 410, 412, 450; ange, 629. Πνεϋμα άγιον, 471, 529; πνεϋμα άγιωσύνης, 410. Cf. **Esprit**.

πρωτότοχος, 399-400, 445, 466, 617.

σκηνώ, 504.

σοφία, chez Philon, 214; chez saint Paul, 493; manque chez saint Jean, 518. Cf. Sagesse.

συνίστημι, 402.

σωτήρ, 32-33, 371.

τελείωσις, 455.

viós, dans l'épître aux Hébreux, 446, 455; dans l'Apocalypse, 466. Le monde, appelé viós par Philon, 216, 638. Cf. Fils.

ύπάρχων, 417, 418. ὑπόστασις, 448.

χαρακτήρ, 447, 448, 619.

# TABLE ANALYTIQUE DES MATIÈRES

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Pages.   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| AVANT-PROPOS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | v-vII    |
| Avant-propos de la sixième édition                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | VIII-IX  |
| Introduction                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | xi-xxiv. |
| Méthode du livre. — Pourquoi la première partie est consacrée à l'étude de l'hellénisme, xi. — Caractère spécial de la troisième partie : récit d'un fait plus qu'exposé d'une doctrine, xiv. — Rôle unique de Jésus-Christ, objet et révélateur du dogme, xv; comment il a transformé toutes les conceptions religieuses : du Messie, xvi; du Verbe, xvi; du Fils de Dieu, xvii; vains essais d'explication naturaliste, xvii; l'unité de ces doctrines en sa personne, xx, et leur transcendance, xx, ne peuvent venir d'une spéculation humaine ni d'un mouvement adogmatique, xxii, mais d'une révélation, attestée en effet par les évangiles, xxii, et développée du vivant des apôtres, xxii. — Le Fils de Dieu en reste le centre, xxiii. |          |
| LIVRE PREMIER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| Le milieu hellénique.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
| CHAPITRE I. — Dieu et les dieux                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1-55     |
| § 1. — La religion populaire, 1-18.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| Vivacité des croyances populaires, 1. — Réaction religieuse d'Auguste, 4. — Syncrétisme, 8. — Idolâtrie, 10; anthropomorphisme, 14; influence des religions orientales, 15. — Trinités prétendues, 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| § 2. — Le culte des souverains, 18-33.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |
| Origine orientale du culte des souverains, 18; influence de<br>la philosophie, 21; immortalité et apothéose, 22; expan-<br>sion de ce culte dans l'empire romain, 23; son caractère<br>et ses conséquences, 29.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |

§ 3. - Les interprétations philosophiques, 33-43.

Tendance panthéiste, 34; interprétation stoïcienne, 36. — Interprétation | platonicienne, 39; le dieu suprême, 40; hiérarchie des dieux, mais polythéisme, 42.

§ 4. — Les philosophies religieuses, 43-55.

Le monisme stoïcien, 44; sa portée religieuse, 47. — Le dualisme, ses origines, 50; dualisme pythagoricien, 52; dualisme platonicien, 53; transcendance de Dieu, 54; nécessité des intermédiaires, 55.

§ 1. - Les origines, 56-61.

La conception du logos chez Héraclite, 56. — La conception du logos chez Platon, 58; comment on la lui a prêtée, 59; influence que Platon a exercée sur elle, 60. — Influence d'Aristote, 61.

§ 2. — L'ancien stoïcisme, 62-74.

Le monde est raisonnable, 62; le logos en est la raison, 63; le logos loi et force vitale, 64; principe du déterminisme universel, 66; loi morale, 67; identifié à Zeus, 69; à Hermès, 70; conséquences philosophiques de cette exégèse mythologique, 72.

§ 3. — L'alexandrinisme et le platonisme, 75-84.

Hermès-Thôt, 75. — La théosophie alexandrine, source de Philon et de Plutarque, 76. — Influence du steïcisme moyen, 77. — Plutarque: transcendance de Dieu et du logos, 78; dualisme, opposition du logos et de la nécessité, 80.

CHAPITRE III. — L'esprit..... 85-99

Sens primitif de πνεῦμα, 85. — L'esprit chez les stoïciens: l'âme et ses facultés, 86; l'esprit universel, 88, principe d'action, 89, et de cohésion, 90; identification des dieux et des esprits, 91. — La « sympathie », 92; la divination, 93; l'inspiration, 94. — L'esprit chez Sénèque, 96. — Aspirations religieuses, 97; influence sur la théologie chrétienne, 98.

#### LIVRE II

# La préparation juive.

Chapitre I. — L'Ancien Testament...... 100-141

Caractère préparatoire et imparfait de la révélation juive, 100.

Pages.

§ 1. — Dieu, 102-111.

Idolâtrie condamnée, 102; en horreur au peuple, 104; ardent monothéisme, 105; Iahvé, Dieu souverain et universel, 105; Dieu de chaque âme, 108; Père d'Israël, 109; Père des justes, 110.

§ 2. — L'Esprit, 111-122.

L'esprit principe de vie, 112; source de charismes, 113; l'Esprit prophétique, 115; l'Esprit sanctificateur, 116; transcendance et immanence de l'Esprit, 117. — L'Esprit et le Messie, 118; effusion de l'Esprit au temps messianique, 119. — Iahvé et l'Esprit, 120.

§ 3. — La Sagesse, 122-131.

Dans le livre de Job, 122, de Baruch, 123; dans les Proverbes, 123; l'Ecclésiastique, 127; la Sagesse de Salomon, 128.

§ 4. — La Parole, 131-133.

Dans les livres des prophètes, les psaumes, les livres sapientiaux, 131.

§ 5. - L'espérance messianique, 133-141.

Le Messie appelé par Dieu son fils, 133. — Prophétie d'Isaïe, 135; de Michée, 135; de Daniel, 136. — Conclusion sur le développement et la cohésion de ces doctrines dans l'A. T., 136-141.

Le développement des doctrines dans le judaïsme; son caractère et son importance, 142.

§ 1. — Dieu, 143-152.

Dieu Père des Israélites, 143; Père d'Israël, 144. — Transcendance de Dieu, 146; Dieu innommable, 149; intermédiaires, 150; les puissances, 151.

§ 2. — L'Esprit, 153-159.

L'« Esprit-Saint », 153; personnification, 154. — Action reportée dans le passé, 154; influence d'Isaïe, 156. L'Esprit dans les Testaments, 156; dans Hénoch, 158.

§ 3. — La Sagesse, 160-161.

La Sagesse dans Hénoch, 160. — La Sagesse et la Loi, 161.

§ 4. - La Parole, 162-165.

La Memra des targums, 162; périphrase plutôt qu'hypostase, 163.

§ 5. — La Chekina, 165-168.

Le Chekina et la Memra, 165; ne se distingue pas de Dieu, 166. — Le Métatron, 168.

§ 6. — Le Messie, 168-177.

Messianisme national. Le roi d'Israël, 169; descendant de Juda ou de Lévi, 169. — Messianisme transcendant, 170; dans les Psaumes de Salomon, 170; dans le Livre des Paraboles d'Hénoch, 171; dans IV Esdras, 175. — Disparition des espérances messianiques, 177.

CHAPITRE III. - Le judaïsme alexandrin. - Philon... 178-251

Tendances diverses dans la diaspora, 178. Les devanciers de Philon, 182.

§ 6.— Dieu, 184-198.

Fermeté de la foi juive de Philon, 184; caractère religieux de sa philosophie, 186; Dieu personnel et vivant, 187. — Influence hellénique: Dieu du monde plutôt que Dieu d'Israël, 190; transcendance de Dieu, 191; Dieu ἄποιος, 193; théodicée purement naturelle, 196. — Valeur religieuse de cette doctrine, 197.

§ 2. — Les puissances, 198-209.

Intermédiaires entre Dieu et le monde, 198; identifiées aux anges, 200; aux idées, 201; aux dieux secondaires du *Timée*, 202; les puissances comme forces, 203; comme liens du monde, 203; apparente personnification, 204; apparente distinction de Dieu et des puissances, 205.

 $\S$  3. — Le logos, 209-251.

Le logos chez les devanciers de Philon, 210. — Le logos intermédiaire entre Dieu et l'âme, 211; entre Dieu et le monde, 213. — Théologie juive, 214; le logos et la Sagesse, 214; le logos fils aîné de Dieu, 215; le logos et l'Ange de Iahvé, 217; les théophanies, 219; le logos et le grand prêtre, 221; le logos et le lieu, 223; le logos et la parole de Dieu, 225. — Spéculation hellénique, 226: le logos et le monde intelligible, 227; le logos diviseur (τομεύς), 229; le logos âme et lien du monde, 230; loi physique et loi morale, 232. — Conception centrale: le logos être intermédiaire, 235; divinité du logos, 237; personnification du logos, 242.

Conclusion: philonisme et christianisme, 249.

Pages.

#### LIVRE III

#### La révélation chrétienne.

| LE NOUVEAU TESTAMENT                                                                                                 | 253-256 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Transformation des doctrines juives et rôle du Christ dans<br>cette transformation, 253. — Les livres du N. T., 255. |         |
| HAPITRE I. — Les évangiles synoptiques                                                                               | 257-341 |

§ 1. — Le Père céleste, 257-261.

Confiance filiale, 257; prière, 258; miséricorde paternelle de Dieu, 259; paternité plus universelle et plus intime, 260; la paternité divine et la Trinité, 261.

§ 2. — Le Fils, 262-330.

But: décrire le progrès non de la conscience filiale du Christ, mais de la foi des disciples, 262. — Révélation progressive du Fils de Dieu, 263; ses phases principales, 264. — Le précurseur, sa prédication, 265; sa personne, 266.

I. — Le baptême de Jésus, 267. La voix céleste et la colombe, 268. La tentation, 270. — Les débuts du ministère du Christ, 273; à Capharnaum, 273; la vocation de Lévi et le repas avec les publicains, 276; le sabbat, 278. — L'enseignement moral du Christ: le discours sur la montagne, 280; la pécheresse, 281; le jugement, 282; la parousie, 283.

II. — La révélation du Christ, 287; sa réserve, 288. — Le Fils de l'homme: emploi de cette formule dans le N. T., 288; avant Jésus, 290; au début de son ministère, 291; à Césarée de Philippe, 294; pendant les derniers mois, 296.

- Origine et portée de cette expression, 298.

III. — Le Fils de Dieu, 300. — Origine de ce titre, 301. — La conception et l'enfance, 302; le baptême, la tentation, 302. — Jésus et le Père, 304; Jésus médiateur entre les hommes et le Père, 305; relations réciproques du Fils et du Père, 306. Dépendance de Jésus vis-à-vis du Père, 309. — Révélation progressive du Fils de Dieu aux apôtres, 313; Césarée de Philippe, 315; la Transfiguration, 316. Les apôtres confidents et témoins du mystère, 319.

IV. — La dernière semaine : l'entrée triomphale, 321; la parabole des vignerons, 323; le fils de David, 325; la parousie et le jugement, 325; le témoignage suprême, 327; la mort et la résurrection, 329. L'apparition en

Galilée, 329.

# § 3. — L'Esprit-Saint, 330-341.

La conception virginale, 331. — Le baptême du Christ, 336. — Le blasphème contre l'Esprit-Saint, 337. — La promesse de l'Esprit-Saint, 338. — La formule trinitaire du baptême, 339.

## CHAPITRE II. — L'Église naissante.....

342-378

## § 1. — Le Seigneur Jésus, 342-373.

Double aspect de la foi chrétienne : apologétique et intime, 342. — Prédication apologétique : Jésus Messie, 343; dépendant de Dieu, 344; Fils de Dieu, 345. — Foi chrétienne : Jésus invoqué comme présent, 347; la prière de saint Étienne, 347; prières, 348; hymnes, 348; doxologies, 350; transcendance de ce culte, 351; union du Père et du Fils, 353. — Le Seigneur, 354; origine de l'usage chrétien, 355; sens du titre « Seigneur » chez les païens, 358; ce titre donné aux rois, 359; aux dieux, 361; attribution de ce nom à Jésus, 362; attribution des textes et formules de l'A. T., 364. — Jésus Dieu, 370. — Différence de la foi chrétienne et des apothéoses païennes, 372.

## § 3. — L'Esprit-Saint, 373-378.

Rôle principal de l'Esprit-Saint dans les Actes, 374. — Le don de l'Esprit, 375. — La personne de l'Esprit, 375. — L'Esprit et le Christ ressuscité, 377. — L'Esprit dans le culte et la prière, 378.

### CHAPITRE III. - Saint Paul.....

379-442

Saint Paul et l'Église naissante, 379. — Caractère des épîtres de saint Paul, 380.

# § 1. — La source de l'enseignement de saint Paul. Le Père et le Fils, 381-421.

Saint Paul et l'hellénisme, 381; saint Paul et le judaïsme, 382; saint Paul et l'église de Jérusalem, 383; saint Paul et Jésus, 385. — Dieu et le Christ, 386; l'adoption divine, 387. — Union du chrétien au Christ, 388 : la vie dans le Christ, 389; l'Église corps du Christ, 391; le Christ source de vie, 392. — « Vous au Christ, le Christ à Dieu », 394; Dieu tout en tous, 394. — Le Christ image de Dieu, 397; premier-né de la création, 398; tout par lui et pour lui, 400; primauté du Christ, 401. — Jésus Seigneur, 405. La plénitude de la divinité, 408; le Christ esprit vivifiant, 409; la chair et l'esprit dans le Christ, 409; pendant sa vie mortelle, 413. Le Christ, Dieu béni dans les siècles, 413; Fils de Dieu préexistant, 415;

Pages.

l'humiliation du Christ, 416; la forme de Dieu et la forme d'esclave, 417. — Le Père et le Fils chez saint Paul, 421.

#### § 2. — L'Esprit-Saint, 422-442.

Richesse et complexité de la doctrine de saint Paul, 422.

— Expérience et estime des charismes, 423. — L'Esprit dans tous les chrétiens, 424. — « Dans l'Esprit », « dans le Christ », 424. — Les spirituels et les charnels, 425. — « Création nouvelle », 427. — Le témoignage de l'Esprit, 427. — La chair et l'Esprit, 428. — La loi de l'Esprit, 429. — L'Esprit principe de force, 431; de vie, 431; de résurrection, 433. — L'Esprit dans l'A. T. et chez saint Paul, 433. — Divinité, 434; personnalité, 434; relation avec le Père, 437; avec le Fils, 437.

La théologie trinitaire de saint Paul, 439-442.

### CHAPITRE IV. — L'Épître aux Hébreux...... 443-458

L'Épître et saint Paul, 443. — Le prologue, 444; le Fils, 446; rayonnement et empreinte, 446; divinité, 449; éternité, 450; le Fils héritier et créateur du monde, 451; unité de la personne du Christ, 454. — Formation humaine de Jésus, 455; son rapport à la théologie de la Trinité, 457.

### CHAPITRE V. — L'Apocalypse de saint Jean...... 459-473

§ 1. - Dieu, 459-463.

Unité et caractère du livre, 459. — Théologie inspirée des prophéties et des psaumes, 461.

§ 2. — Le Christ, 463-470.

Le triomphe du Christ, 464; gloire acquise par son sang, 465; gloire vraiment divine et due à sa nature, 466; culte unique de Dieu et de Jésus, 468. — Le Verbe, 469.

§ 3. — L'Esprit, 471-473.

Relations du Christ et de l'Esprit, 471; eau vive donnée par Jésus, sortant du trône de Dieu et de l'Agneau, 472; les sept esprits, 473.

# CHAPITRE VI. — L'Évangile de saint Jean...... 474-540

Caractère de cet évangile comparé à celui des écrits antérieurs, 474; compénétration de la vie du Christ et de la doctrine, 475. — Originalité et unité, 475. — Caractère historique, 477; saint Jean et les synoptiques, 478; le Fils de l'homme, 479; le Fils de Dieu, 481; historicité garantie par le but apologétique, 481; par la controverse contre les docètes, 482; faits sensibles et mystères de foi, 485; le Verbe fait chair, 489.

#### § 1. — Le prologue, 490-508.

Le prologue et l'évangile, 490. — Le Verbe, 492; le Verbe auprès de Dieu, le Verbe Dieu, 499; la vie, 500; la lumière, 501. — Le Verbe dans le monde, 502; sa venue, son incarnation, 503; son habitation parmi nous, 504; grâce et vérité, 505; le Fils révélateur du Père, 505. — Préexistence personnelle du Verbe, 507.

### § 2. — L'évangile. Le Fils unique, 508-520.

Le Fils préexistant, 508; témoin, 509; vie, 510; résurrection, 511, et vivification, 512; lumière, 516; vérité, 518.

## § 3. — L'évangile. Le Père et le Fils, 520-529.

Le Fils dépendant du Père, 521: dépendance humaine, 521; dépendance divine, 522. — Identité de science, 523; d'action, 523; de puissance, 524. — Tout donné au Fils par le Père, 525. — Union du Père et du Fils: dans l'action, 525; dans la gloire, 526; dans la foi et le culte, 526. — Cohésion de cette doctrine, 527. — Union des chrétiens dans le Christ, 528.

#### § 4. — L'Esprit, 529-540.

La chair et l'esprit, 529. — Le baptême, 530. — La promesse de l'Esprit, 532. — Le discours après la cène : la personne de l'Esprit, 533; l'Esprit personnellement distinct du Père et du Fils, 535; la venue de l'Esprit et le retour du Christ, 536. — Relation de l'Esprit avec le Père et le Fils, 537. — Le don de l'Esprit, 538. — L'Esprit d'après la 1<sup>re</sup> épître, 538.

La Trinité mystère d'union, 540.

# Conclusion. — Le dogme chrétien de la Trinité et son caractère distinctif d'après le Nouveau Testament.

541-547

Opposition entre la théorie gnostique des intermédiaires et le dogme chrétien de la trinité: dans la doctrine de la création, 542; dans la doctrine de la foi et de la connaissance religieuse, 544. — Multiplicité ou unité divine, 546. — La spéculation échoue, l'incarnation révèle, 547.

# Note A. — Les Puissances..... 548-551

La conception des puissances avant les stoïciens, 548; chez les stoïciens, 549; chez Plutarque, 549; dans les

| livres hermétiques, 550; dans la littérature chrétienne, 551.                                                                                                                                                                                                            | Pages.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Note B. — Le mystère de la Trinité et l'Ancien Testament.                                                                                                                                                                                                                | 552-558 |
| Note C. — Mc., XIII, 32. L'ignorance du jour du jugement                                                                                                                                                                                                                 | 559-590 |
| Les textes évangéliques, 559.                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| § 1. — La controverse arienne et apollinariste, 560-567.                                                                                                                                                                                                                 |         |
| Avant les controverses ariennes : saint Irénée, 560; Origène, 560. — Saint Eustathe, 561; saint Athanase, 562; saint Basile, 563; saint Grégoire de Nazianze, 564; saint Grégoire de Nysse, 564; autres Pères grecs du 1v° siècle, 565; Pères latins du 1v° siècle, 566. |         |
| § 2. — La controverse christologique du ve siècle.<br>Saint Cyrille d'Alexandrie, 567-576.                                                                                                                                                                               |         |
| Théodoret et saint Isidore de Péluse, 567. — Saint Cyrille d'Alexandrie : le <i>Thesaurus</i> , 568; les autres ouvages, 571. — Le progrès du Christ en sagesse et en grâce, 573. — Conclusion, 575.                                                                     |         |
| § 3. — Saint Augustin, 576-581.                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| Doctrine de saint Augustin, 576. — Son insluence : Léporius, 579; Vigile de Thapse, 580; saint Fulgence, 580.                                                                                                                                                            |         |
| § 4. — Les Agnoètes et les controverses christolo-<br>giques du vie au viile siècle, 581-586.                                                                                                                                                                            |         |
| Les agnoètes, 581. — Euloge, 582. — Saint Grégoire le<br>Grand, 583. — Saint Sophrone, 584. — Le De Sectis,<br>584. — Saint Maxime; la Doctrina Patrum; saint Jean<br>Damascène, 585.                                                                                    |         |
| § 5. — La tradition médiévale, 585-589.                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| Le haut moyen âge, 586. — Saint Thomas, 589. — Conclusion, 589.                                                                                                                                                                                                          |         |
| NOTE D. Mt., — XI, 25-27. Le., X, 21-22                                                                                                                                                                                                                                  | 591-598 |
| NOTE E. — Mt., XXVIII, 19                                                                                                                                                                                                                                                | 599-610 |
| § 1. — Témoignage des manuscrits et des versions, 600-601.                                                                                                                                                                                                               |         |
| § 2. — Emploi de Mt., xxvIII, 19 dans les controverses trinitaires du 1v° siècle, 601-602.                                                                                                                                                                               |         |

|                                                                                                                                                                                                                                | Pages.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| § 3. — Citations de Mt., xxvIII, 19 chez Eusèbe, 602-607.                                                                                                                                                                      |         |
| § 4. — Citations de Mt., xxvIII, 19 avant Eusèbe, 607-609.                                                                                                                                                                     |         |
| Appendice sur les formules liturgiques, 609-610.                                                                                                                                                                               |         |
| Note F. — II Cor., III, 17                                                                                                                                                                                                     | 611-615 |
| Note G. — La doctrine du logos chez Philon et la doctrine du Fils dans l'épître aux Hébreux                                                                                                                                    | 616-627 |
| Le logos premier-né, 617. — Le logos ange, 618. — L'exemplarisme, 619. — Le logos créateur, 621. — Le logos prêtre, 622. — Le logos τομεύς, 626. — Conclusion, 626                                                             |         |
| Note H. — Sur « les sept esprits qui sont devant le trône de Dieu »                                                                                                                                                            | 628-631 |
| Note I. — <b>Jo.</b> , <b>I</b> , <b>3-4</b>                                                                                                                                                                                   | 132-635 |
| Note J. — La doctrine du logos chez Philon et chez saint Jean                                                                                                                                                                  | 636-644 |
| Le logos, 637. — Le logos fils de Dieu, 638. — Le logos révélateur, 638. — Le logos créateur, 639. — Le logos médiateur, 640. — La divinité du logos, 641. — La personnalité du logos, 642. — Rapprochements secondaires, 642. |         |
| Note K. — I Io., V, 7                                                                                                                                                                                                          | 645-652 |
| Table des textes de la Bible                                                                                                                                                                                                   | 653     |
| Table des textes de Philon                                                                                                                                                                                                     | 666     |
| Table des auteurs cités                                                                                                                                                                                                        | 669     |
| Table alphabétique des matières                                                                                                                                                                                                | 679     |
| Table analytique des matières                                                                                                                                                                                                  | 685     |









